
29

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

MULHERES MERCADORIA
aproximações entre a teoria Marxista e Irigaray

COMMODIFIED WOMEN 
intersections between Marxist theory and Irigaray 

https://doi.org/10.26512/rfmc.v12i3.56290

Yasmin Santos Abdel Qader*
Universidade de Brasília 

http://lattes.cnpq.br/8400057151094046
https://orcid.org/0009-0002-6829-647X  

yasminqader@gmail.com 

* Psicanalista e doutoranda em Filosofia no Programa de Pós-Graduação em Filoso-
fia da Universidade de Brasília (UnB).



Yasmin Santos Abdel Qader

30

RESUMO
Neste ensaio, duas correntes filosóficas aparentemente distantes encontram-
-se: a teoria marxista e o feminismo da diferença sexual. Enquanto linguagens 
em comum entre tais correntes são buscadas, tem-se inicialmente o objetivo 
de explicitar as tramas da analogia feita por Luce Irigaray de que o status da 
mulher na sociedade patriarcal é próximo do status da mercadoria na socieda-
de capitalista. Na medida em que se desenvolve, este trabalho caminha para o 
sentido de compreender os efeitos de uma leitura ou método pragmático em 
um texto feminista. Somos levadas a perguntar, então: o que tais palavras reali-
zaram? Se Irigaray já foi bastante lida por filósofas da linguagem e é conside-
rada como uma filósofa que trabalhou para o desenvolvimento do simbólico 
feminino, algo parece passar desapercebido que é da situação de onde ela parte, 
quer seja, de sua dificuldade de falar. Mas a autora está acompanhada de outras 
filósofas, que também desenvolvem suas filosofias a partir de pontos de situação 
[Standpunkt - Georg Lukács] próximos. Assim, Luce Irigaray, Adriana Cavare-
ro, Judith Butler, Nancy Fraser, Terry Winant, para citar apenas as principais, 
compõem aqui um coro/corpo político diverso (e talvez controverso) que bus-
ca falar a partir da andro-periferia. 

Palavras-chave: Mercadoria. Diferença sexual. Ponto de situação. Matéria. 
Mediação.

ABSTRACT
In this essay, two seemingly distant philosophical traditions converge: Mar-
xist theory and sexual difference feminism. While exploring shared conceptual 
ground between these frameworks, the primary aim is to unpack Luce Iriga-
ray’s analogy between the status of women in patriarchal society and that of 
commodities in capitalist society. As the argument develops, the work shifts 
toward understanding the effects of a pragmatic reading (or method) applied 
to feminist texts. This leads us to ask: What do such words do? Though Iriga-
ray has been widely read by philosophers of language and is recognized for 
her contributions to a feminine symbolic, one crucial dimension often goes 
unnoticed—the situatedness from which she speaks, that is, her very difficulty of 
speaking. Yet she is not alone: other philosophers, including Adriana Cavarero, 
Judith Butler, Nancy Fraser, and Terry Winant (to name the key figures discus-
sed here), articulate their theories from analogous standpoints [Standpunkt—
Georg Lukács]. Together, they form a diverse (and perhaps contentious) poli-
tical chorus/body that seeks to speak from the andro-periphery.

Keywords: Commodity. Sexual difference. Standpoint theory. Matter. Me-
diation.



31

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

INTRODUÇÃOI

O que é feito de pedaços precisa ser amado!
Manoel de Barros, 2010, p. 152

O presente trabalho tem como objetivo explicitar as tramas que funda-
mentam a relação (talvez, até analogia) proposta por Luce Irigaray entre 
o lugar das mercadorias nas sociedades capitalistas e o lugar das mulhe-
res nas sociedades patriarcais. Como consequência disto, foi elaborado 
um esboço para possíveis aproximações entre o método da autora e o 
método histórico-dialético. O ponto de situaçãoII [Standpunkt] de Georg 
Lukács, assim como as categorias de imediatidade [Unmittelbarkeit] e 
mediação, aparecem como possíveis chaves para potencializar tal diá-
logo entre teorias. Cabe, aqui, apresentar a maneira em que a própria 
autora se posiciona diante uma possível objeção a respeito de um “ana-
logismo”: 

Objetar-se-á que essa interpretação é de caráter analó-
gico? Aceito a questão, contanto que ela seja também, 
e antes de mais nada, endereçada à análise feita por 
Karl Marx da mercadoria. Aristóteles, ‘um gigante do 
pensamento’, segundo Marx, não determinava a rela-
ção da forma à matéria por analogia à relação entre o 
masculino e o feminino? Voltar à questão da diferença 
dos sexos equivaleria antes, portanto, a reatravessar o 
analogismo (Irigaray, 2017, p. 195).

I Este trabalho foi elaborado inicialmente no contexto da disciplina Introdução à Teoria 
Crítica do Programa de Pós-Graduação da Filosofia-UnB, com o Professor Giovanni 
Zanotti, a quem devo meus agradecimentos pelos ensino e apoio para a escrita.
II Cf. LUKÁCS, Georg. História e Consciência de Classe. Estudos sobre a Dialética 
Marxista. Tradução: Rodnei Nascimento. Editora Martins Fontes. São Paulo. 2018. 



Yasmin Santos Abdel Qader

32

No que diz respeitos às teorias feministas, em Contra o “simbolicismo”: 
usos e abusos do “lacanismo” para políticas feministas (2017), Nancy Fraser 
faz uma distinção entre a teorias que se utilizam do modelo estrutura-
lista (ou neoestruturalista) e aquelas que se utilizam do modelo prag-
mático no estudo da linguagem. A autora defende o modelo pragmático 
seria mais promissor, pois 

Diferentemente da abordagem estruturalista, a visão 
pragmática estuda a linguagem enquanto uma prática 
social no contexto social. Tal modelo toma os discursos 
— e não as estruturas — como seu objeto. Discursos 
são práticas de significação historicamente específicas 
e socialmente situadas. Eles são quadros comunicativos 
nos quais falantes interagem pela troca de atos de fala. 
Ainda sim, discursos são eles próprios estabelecidos no 
interior de instituições sociais e ações sociais. Deste 
modo, o conceito de discurso liga o estudo da lingua-
gem ao estudo da sociedade (Fraser, 2017, n.p.).

Segundo a autora, o modelo pragmático oferece diversas vantagens para 
a teorização feminista. Ao tratar os discursos como contingentes, este 
modelo está atento à contextualização histórica e nos permite tematizar 
mudanças, pois considera que os discursos emergem, se alteram e desa-
parecem ao longo do tempo. Em segundo lugar, esta abordagem com-
preende a significação como uma ação ao invés de representação, pois se 
interessa em como as pessoas fazem coisas com palavras, inspirando-
-se no trabalho de John Langshaw Austin (1962): “[a]ssim, esse modelo 
nos permite enxergar sujeitos falantes não simplesmente como efeitos 
de estruturas e sistemas, mas antes como agentes socialmente situados” 
(Fraser, 2017, n. p.). Em terceiro lugar, reconhece que há discursos no 
plural, pois, para ele, há diferentes discursos na sociedade, uma plu-
ralidade de zonas comunicativas em tensão, assim, este modelo trata 
as identidades sociais de forma não-monolítica. Ele permite “conflitos 
entre esquemas sociais de interpretação e entre agentes que os imple-
mentam” (Fraser, 2017, n. p.). O modelo pragmático permite, portanto, 
focar o poder e a desigualdade, prestando-se a alterá-los. 



33

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

Neste ensaio Fraser reconhece que Irigaray, em alguns momentos de 
sua obra, utiliza-se do modelo pragmático, sem portanto descrever exa-
tamente quais seriam estes trabalhos. O presente ensaio tem como hi-
pótese que o texto de Irigaray “O mercado das mulheres”, em Este sexo 
que não é só um sexo (1977/2017) seria um destes trabalhos apontados 
por Fraser, dado que Irigaray utiliza-se de práticas de significação his-
toricamente específicas e socialmente situadas para descrever a situação 
concreta de mulheres na sociedade patriarcal. Irigaray estaria, nesta li-
nha de pensamento, teorizando a partir de um ponto de situação. 

Seguindo o argumento de Terry WinantIII (1987), a aposta em um pon-
to de situação feminista, parte do pressuposto de que a mesma opressão 
sexista produz diferentes modos de vida para mulheres em diferentes 
situações de raça, classe, cultura, etc., sendo que todas elas apresentam 
algo em comum: estarem à margem de uma sociedade patriarcal. Neste 
sentido, Lélia Gonzalez apresenta uma proposta de trabalho que dialo-
ga bastante com a de Irigaray, no que a autora faz em relação à língua 
e à cultura brasileiras, por buscar escutar o que está denegado nestas. 
Há muito potencial de articulação entre as autoras, inclusive como uma 
forma de trazer a reflexão de Irigaray para o contexto nacional e para o 
debate racial.IV Winant defende que as múltiplas “posturas compostas” 
de ativistas individuais, que apresentam em comum a reivindicação con-
tra a opressão sexista, formem a política feminista genuína:

Cada feminista individual trabalha a partir de um pon-
to de situação que provavelmente será tão antirracista, 
antiimperialista ou antimilitarista quanto antissexista. 
Sem as múltiplas “posturas compostas” de ativistas in-
dividuais – sem a maturidade política que elas incorpo-
ram – não haveria política feminista genuína. Portanto, 
embora haja um sentido em que existe uma posição 

III Todas as traduções constantes neste trabalho são de responsabilidade da autora.
IV Cf. os ensaios Racismo e sexismo na cultura brasileira e A categoria político-cultural 
de amefricanidade em L. Gonzalez, Por um Feminismo Afro-Latino-Americano (Rio de 
Janeiro, Jorge Zahar Editor, 2020). E Entre o pretuguês e o falar-mulheres: diálogos sobre 
o inconsciente como materno em Lélia Gonzalez e Luce Irigaray de Juliana de Moraes e 
Paula Gruman, em A Revolução do pensamento feminino: marcas da esperança (Rio de 
Janeiro, Editora Multifoco, 2022).



Yasmin Santos Abdel Qader

34

feminista única, isso não implica que o feminismo seja 
monolítico ou que não se curve em resposta a várias 
circunstâncias políticas (Winant, 1987, p. 145).

No capítulo “O mercado das mulheres”, em Este sexo que não é só um 
sexo (1977/2017), Luce Irigaray utiliza do desenvolvimento que Marx 
faz a respeito da mercadoriaV para pensar a maneira como as mulheres 
encontram-se submetidas a uma cisão (schize) “que as separa em cate-
gorias de utilidade e valor de troca” (p. 197), um corpo-matéria, que 
funciona como suporte para um valor segundo um padrão externo a 
elas (fálico). De acordo com seu diagnóstico (o que já consta na análise 
do antropólogo Lévi-Strauss que a autora cita)VI, a sociedade ocidental 
está baseada na troca de mulheres, e mantê-las neste lugar “assegura a 
passagem à ordem social, à ordem simbólica, à ordem, simplesmente” 
(Irigaray, 2017, p. 191). Regra conhecida sob o nome de proibição do 
incesto é o fato de os homens, ou de grupos de homens, fazerem cir-
cular as mulheres entre eles, para manter uma ordem centrada neles. E, 
já para Lévi-Strauss, as mulheres ocupavam este papel de “commodities 
rarefeitas e essenciais à vida em grupo”, como explicita Irigaray.
 
Para Irigaray, a lei que ordena a sociedade ocidental é baseada na va-
lorização exclusiva das necessidades-desejos dos homens, e das trocas 
feitas entre eles:

[...] todos os sistemas de trocas que organizam as so-
ciedades patriarcais, e todas as modalidades de traba-
lho produtivo que são reconhecidas, valorizadas, re-
muneradas nessas sociedades, são negócios de homens. 
Mulheres, signos, mercadorias são sempre remetidos 
ao homem […] e eles passam sempre de um homem a 
outro homem, de um grupo de homens a outro grupo 
de homens. A força de trabalho é, portanto, suposta 
sempre como masculina, e os “produtos” são objeto 
de uso e de transação somente entre homens (Irigaray, 
2017, p. 192).

V Cf. especificamente na seção 1 do capítulo 1 de O Capital (livro 1). 
VI Cf. Levi-Strauss, C. As estruturas elementares do parentesco, 7. ed., Petrópolis, Vozes, 
2012.



35

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

Tal “endogamia sociocultural” dos homens exclui a participação da mu-
lher: os homens fazem comércio das mulheres, mas sem estabelecer tro-
cas com elas: “A economia, no sentido restrito e generalizado, praticada 
nas nossas sociedades, exige [...] que as mulheres se prestem à alienação 
no consumo, e às trocas, sem participação nelas, e que os homens se-
jam isentos de serem objetos de uso e de circularem como mercadorias” 
(Irigaray, 2017, p. 193), para as mulheres.  

O que se seguirá será melhor compreendido na parte final do texto, 
onde localizo o texto aqui trabalhado no conjunto da obra de Luce 
Irigaray. Optei por esta sequência, pois é oportuno que esta mesma 
contextualização componha as ferramentas para as aproximações aqui 
almejadas. Portanto a contextualização da obra de Irigaray, seu méto-
do, se assim podemos dizer, será confrontado com o método histórico-
-dialético – obviamente de maneira não esgotada. Após uma breve ex-
posição sobre a mercadoria em Marx, passaremos ao texto de Irigaray, 
para que, enfim, possamos confrontá-los.

A NOÇÃO DE MERCADORIA EM MARX

Para Marx, nas sociedades onde o modo capitalista de produção preva-
lece, a mercadoria aparece como a forma elementar da riqueza. Por isto, 
O capital inicia a partir da análise dela:

A mercadoria é, antes de tudo, um objeto externo, uma 
coisa que, por meio de suas propriedades, satisfaz ne-
cessidades humanas de um tipo qualquer. A natureza 
dessas necessidades – se, por exemplo, elas provêm do 
estômago ou da imaginação – não altera em nada a 
questão. Tampouco se trata aqui de como a coisa satis-
faz a necessidade humana, se diretamente, como meio 
de subsistência [Lebensmittel], ou indiretamente, como 
meio de produção (Marx, 2011, p. 113).



Yasmin Santos Abdel Qader

36

	
O que caracteriza uma mercadoria é ela incorporar em si a unidade de 
seu valor de uso e do valor, o que será desenvolvido adiante. Descobrir 
as múltiplas formas de uso das coisas é no que consiste o ato históri-
co, como aponta o autor do livro How to Read Marx’s CapitalVII, Mi-
chael Heinrich: “[i]sto significa que sua utilidade não é simplesmente 
um dado. Para conceber algo como útil, devemos, por um lado, ter a 
necessidade correspondente (tanto o consumo como a produção geram 
necessidades) e, por outro lado, temos que estar conscientes das pro-
priedades da coisa” (2021, p. 51). Tanto as necessidades de consumo e 
produção como nosso conhecimento das coisas desenvolvem-se histo-
ricamente. 

A utilidade de uma coisa compõe seu valor de uso. Esta utilidade é con-
dicionada pelas propriedades do corpo da mercadoria. Por isso, “o pró-
prio corpo-mercadoria [Warenkörper], como ferro, trigo, diamante, etc., 
é um valor de uso” (Marx, 2011, p. 114). Porém, este valor se efetiva 
apenas no uso ou consumo. O valor de uso forma o conteúdo material da 
riqueza, qualquer que seja sua forma social. Ele compõe, assim, na socie-
dade capitalista, o suporte material do valor de troca.

O valor de uso carrega em si não seu próprio valor de troca, mas o va-
lor de troca de outra mercadoria, em relação a um terceiro termo. Isto 
quer dizer que, se a mercadoria A pode ser trocada por B ou C, então B 
deve também ser trocável por C, pois elas estão numa relação de equiva-
lência matemática. Então B e C equivalem à mercadoria A, representam 
diferentes valores de troca de A, são de magnitude idêntica.

Esse algo em comum não pode ser uma proprieda-
de geométrica, física, química, ou qualquer outra pro-
priedade natural das mercadorias. Suas propriedades 
físicas importam apenas na medida em que conferem 
utilidade às mercadorias, isto é, fazem delas valores de 
uso. Por outro lado, parece claro que a abstração dos 
seus valores de uso é justamente o que caracteriza a 
relação de troca das mercadorias (Marx, 2011, p. 115).

VII Todas as traduções constantes neste trabalho são de responsabilidade da autora.



37

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

Enquanto valores de uso as mercadorias diferem-se qualitativamente, 
porém, enquanto valores de troca, elas apenas podem diferenciar-se 
quantitativamente, sem que a qualidade interfira no processo. Isto por-
que elas são redutíveis a uma terceira grandeza, que representa a gran-
deza comum entre todas.

Abstraindo o valor de uso dos corpos-mercadorias, 
resta nelas uma única propriedade: a de serem produ-
tos do trabalho. Mas mesmo o produto do trabalho já 
se transformou em nossas mãos. Se abstraímos de seu 
valor de uso, abstraímos também de seus componentes 
[Bestandteilen] e formas corpóreas que fazem dele um 
valor de uso. O produto não é mais uma mesa, uma 
casa, um fio ou qualquer outra coisa útil. Todas as suas 
qualidades sensíveis foram apagadas. E também já não 
é mais o produto do carpinteiro, do pedreiro, do fian-
deiro, ou de qualquer outro trabalho produtivo deter-
minado. Com o caráter útil dos produtos do trabalho, 
desaparece também o caráter útil dos trabalhos neles 
representados e, portanto, também as diferentes for-
mas concretas desses trabalhos, que não mais se dis-
tinguem uns dos outros, sendo todos reduzidos a tra-
balho humano igual, trabalho humano abstrato (Marx, 
2011, p. 116).

Marx considera que dos produtos do trabalho resta apenas uma simples 
massa amorfa [Gallerte] de trabalho humano indiferenciado, uma mesma 
objetividade fantasmagórica. Tal massa amorfa representa apenas o fato 
de que nesta produção foi despendida força de trabalho humana, foi 
acumulado trabalho humano. Estes produtos aparecem, então, como 
cristais dessa substância social que lhes é comum, representam valores 
de mercadorias. A mercadoria, assim como o trabalho, aparece, então, 
como um duplo [Zwieschlächtiges] de valor de uso e valor (de troca). Tal 
caráter duplo, segundo Marx, é o centro em torno do qual gira o enten-
dimento da economia política. 



Yasmin Santos Abdel Qader

38

Mas o que seria, afinal, o trabalho útil? Seria aquela atividade produtiva 
adequada a um fim específico, que compõe a condição de existência da 
produção de mercadorias, a divisão social do trabalho. 

Numa sociedade cujos produtos assumem generica-
mente a forma da mercadoria, isto é, numa socieda-
de de produtores de mercadorias, essa diferença qua-
litativa dos trabalhos úteis, executados separadamente 
uns dos outros, como negócios privados de produtores 
independentes, desenvolve-se como um sistema com-
plexo, uma divisão social do trabalho (Marx, 2011, p. 
120).

São necessárias atividades produtivas especiais como mediação do ho-
mem em relação às riquezas materiais da natureza, atividades estas que 
adaptam matérias naturais específicas a necessidades humanas específi-
cas: “Como criador de valores de uso, como trabalho útil, o trabalho é 
assim, uma condição de existência do homem, independente de todas as 
formas sociais, eterna necessidade natural de mediação do metabolismo 
entre homem e natureza e, portanto, da vida humana” (Marx, 2011, p. 
120). E ele prossegue:

Ao produzir, o homem pode apenas proceder como a 
própria natureza, isto é, pode apenas alterar a forma 
das matérias. Mas ainda: nesse próprio trabalho de for-
mação ele é constantemente amparado pelas forças da 
natureza. Portanto, o trabalho não é a única fonte dos 
valores de uso que ele produz, a única fonte da riqueza 
material. Como diz William Petty: o trabalho é o pai, e 
a terra é a mãe da riqueza material (Marx, 2011, p. 121, 
grifo nosso). 

Porém, os valores dos produtos destas atividades representam apenas 
massas amorfas de trabalho, assim como os trabalhos contidos nesses 
valores representam tão somente dispêndio de força humana de trabalho. 
O trabalho humano é reduzido, então, a trabalho humano sem qualidade, 
vale apenas quantitativamente. 



39

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

A objetividade do valor das mercadorias é diferente 
de Mistress Quickly, na medida em que não se sabe por 
onde pegá-la. Exatamente ao contrário da objetividade 
sensível e crua dos corpos-mercadorias, na objetivida-
de de seu valor não está contido um único átomo de 
matéria natural [Naturstoff]. [...] Lembremo-nos, toda-
via, de que as mercadorias possuem objetividade de va-
lor apenas na medida em que são expressões da mesma 
unidade social, do trabalho humano, pois sua objetivi-
dade de valor é puramente social e, por isso, é evidente 
que ela só pode se manifestar numa relação social entre 
mercadorias (Marx, 2011, p. 121, grifo nosso).

A ANÁLISE DA MERCADORIA DE MARX COMO UMA 
INTERPRETAÇÃO DO STATUS DA MULHER

Certamente, os meios de produção evoluíram, as técnicas 
se desenvolveram, mas parece que, desde que o homem-pai 
foi assegurado de seu poder reprodutor e marcou com seu 

nome os seus produtos, ou seja, desde as origens da proprie-
dade privada e da família patriarcal, a exploração social 
teve lugar. Em outros termos, todos os regimes sociais da 

“História” funcionam a partir da exploração de uma “clas-
se” de produtores: as mulheres, cujo valor de uso reproduti-
vo (de filhos e de força de trabalho) e cuja constituição em 
valor de troca asseguram a ordem simbólica como tal, sem 

que por esse “trabalho” elas sejam, nessa moeda, recompen-
sadas, o que implicaria um duplo sistema de trocas, ou seja, 
uma implosão da monopolização do nome próprio (e do que 
ela significa como poder de apropriação) pelos homens-pais

Irigaray, 2017, p. 194

O que a autora parece apontar é que no que diz respeito às mulheres, os 
sujeitos produtores deixam de funcionar como mercadorias, pois são eles que 
provêem a medida do valor destas mulheres-mercadoria, as quais asseguram 



Yasmin Santos Abdel Qader

40

a circulação das trocas, sem, no entanto, participar delas como sujeitos. 
Apenas como simples exemplo da atualidade deste diagnóstico é a proi-
bição do aborto no Brasil, hoje, no ano de 2024, onde homens ainda 
legislam sobre os corpos das mulheres e, ainda hoje, tentam retroceder 
no Congresso em casos de direitos conquistados para o aborto legal, 
como no de meninas menores de idade estupradas. Não se trata aqui 
sobretudo de controlar os corpos das mulheres em seu valor reprodu-
tivo (de força de trabalho)? 

Mais que isso. Se, por um lado, há exploração do valor de uso reprodutivo 
do corpo da mulher (e aqui, além das propriedades qualitativas especí-
ficas do corpo feminino, poderíamos, também, incluir o trabalho repro-
dutivo, que é constituído por todas tarefas do cuidado, desde criar uma 
criança até as tarefas de casa), não é isto que determina seu preço. Seu 
corpo é apenas suporte material deste preço, que é resultado de uma 
operação de abstração deste corpo: 

[...] ela [a abstração] só é possível em uma relação de 
igualdade de dois objetos - de duas mulheres-, com um 
terceiro termo que não seja nem de um nem do outro. 
Não é, portanto, como “mulheres” que elas são troca-
das, mas como mulheres reduzidas a algum fator que 
lhes seria comum - a sua cota em ouro, ou o falo-, e do 
qual elas representariam um mais ou um menos. Mas 
não um mais ou um menos de qualidades femininas, 
evidentemente. Sendo estas eventualmente abandona-
das às necessidades do consumidor, a mulher vale, no 
mercado, em função de uma única qualidade: a de ser um 
produto do “trabalho” do homem (Irigaray, 2017, p. 196).

Enquanto mercadorias, as mulheres são, ao mesmo tempo, duas coi-
sas: objetos de utilidade e portadoras de valor. Porém, elas têm valor 
somente no que elas podem ser trocadas, somente em sua classificação 
em relação a este terceiro termo exterior, para o qual elas tenham uso 
privado e uso social, argumento a ser desenvolvido a seguir. Seu valor 
próprio, no sentido qualitativo do termo, escapa: “continente negro, 
buraco no simbólico, falha no discurso…” (Irigaray, 2017, p. 196). Ela, 
enquanto mercadoria, não espelha a si em outra, como acontece ao ho-



41

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

mem e seu semelhante, mas representa uma medida (portanto, uma quan-
tidade) de valor exterior a ela mesma: “sua trans-formação pelo trabalho 
(social, simbólico) do homem” (Irigaray, 2017, p. 197). A respeito deste 
não espelhamento de uma mulher para outra, que poderia vir a contri-
buir para a subjetivação feminina a partir da identificação, é importante 
apontar como que, para Marx inicialmente é justamente a partir do es-
pelhamento mútuo que as mercadorias operam, como foi previamente 
abordado na seção anterior em termos de uma relação de equivalência. 
Neste ponto, a analogia de Irigaray apresenta certa fragilidade. 

Em tal cultura patriarcal, se a mulher deseja ou fala está representando, 
encenando, imitando, uma ordem masculina. A denúncia de autoras do 
feminismo da diferença como Irigaray é justamente esta: a de que fal-
ta às mulheres linguagem, ou em termos de Marx, mediações, para sua 
própria condição concreta: “O poder dessa economia prática do meta-
-físico se explicaria pelo fato de que a energia ‘fisiológica’ seria trans-
formada em valor abstrato sem a mediação de uma elaboração inteli-
gível” (Irigaray, 2017, p. 210). Ora, no processo de tomada de consciência 
de tal condição, desenvolver uma atitude crítica perante a ela, explicitar tal 
imediatidade ou seu ponto de situação neste momento histórico, por meio das 
mediações, não poderia oferecer presságios para ir além dele? Este é o aspec-
to que parece conectar o trabalho de Irigaray com a teoria Marxista, a 
ser desenvolvido adiante. 

A ABSTRAÇÃO DO VALOR E A ABSTRAÇÃO DO FALO

[...] o trabalho é o pai, e a terra é a mãe da riqueza material
Petty apud Marx, 2011, p. 121

Como explicitado anteriormente, os modos de produção são baseados 
na submissão da natureza ao trabalho do homem. O próprio Marx faz 
explicitamente tal “analogia” que Irigaray critica: “o trabalho é o pai, e 
a terra é a mãe da riqueza material” (Petty apud Marx, 2011, p. 121). 



Yasmin Santos Abdel Qader

42

Segundo Irigaray, a organização e o trabalho simbólico que fundamentam 
a sociedade capitalista são os do nome próprio, nome próprio do pai. 
Nesta sociedade, tanto os produtores-proprietários privados, quanto 
os produtores-explorados trocam entre si suas mulheres-mercadorias. A 
partir das origens da propriedade privada e da família patriarcal, foi as-
segurado a este homem-pai seu poder produtor simbólico: marcou com 
seu nome seus produtos. Desde então, as mulheres, enquanto uma clas-
se produtora específica, seriam exploradas a partir de um duplo aspec-
to: (1) o valor de uso reprodutivo devido às qualidades específicas de seu 
corpo; (2) sua abstração em valor de troca, o qual assegura e mantém 
a ordem simbólica; sem serem, nesta moeda, recompensadas. É o que 
Irigaray quer dizer quando se refere a uma repartição do corpo social, 
a qual poderíamos ilustrar assim: relação homem-homem reassegurada 
pela troca de mulheres-mercadoria (que estão à margem da ordem he-
gemônica). Pelo fato de estes homens produtores simbólicos proverem 
tal medida de valor a estas mulheres-mercadoria, em relação a elas, e 
entre eles, eles não funcionam como mercadoria. As mulheres assegu-
ram, assim, a troca entre eles, mas não participam ativamente destas 
trocas como sujeitos.   

A valorização de valor, para Marx, torna-se a ordem da sociedade ca-
pitalista. Do mesmo modo, segundo Irigaray, a valorização do falo tor-
na-se a ordem falocrática. 

Possuir uma mulher é certamente indispensável ao ho-
mem pelo valor de uso reprodutivo que ela represen-
ta, mas o seu desejo é possuir todas as mulheres. De 
“acumulá-las” todas, enumerando suas conquistas, se-
duções, posses, ao mesmo tempo de modo sequencial 
e cumulativo: classificando-as. [...] O uso das mulheres 
tem, portanto, menor valor do que a sua apropriação 
uma a uma. E sua “utilidade” não é o que mais con-
ta. As “propriedades” do corpo das mulheres não são 
o que determina o seu preço - mas constituem, apesar 
disso, o suporte material desse preço.
[...]



43

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

Deve-se, porém, fazer abstração desse corpo, quando 
são feitas as trocas de mulheres. Não é em função de 
um valor intrínseco, imanente à mercadoria, que essa 
operação pode ter lugar. Ela só é possível em uma re-
lação de igualdade de dois objetos – de duas mulheres, 
com um terceiro termo (Irigaray, 2017, pp. 195-196).

As mulheres são reduzidas a um fator comum: sua cota em ouro ou 
falo. Em relação aos quais elas não representariam mais ou menos valor 
devido a suas qualidades específicas enquanto mulheres, o que conta em 
tal cota é a necessidade do mercado: são as necessidades dos homens-
-consumidores. A mulher vale, no mercado, em função de uma única 
qualidade: a de ser um produto do trabalho [simbólico] do homem:

A esse título, cada uma se parece exatamente com a 
outra. Todas elas têm a mesma realidade fantasística. 
Metamorfoseadas em idênticas sublimações, amostras 
do mesmo trabalho indistinto, todos esses objetos não 
manifestam mais do que uma única coisa: que em sua 
produção foi dispendida uma força de trabalho huma-
no, que o trabalho foi acumulado nelas. Na qualidade 
de cristais dessa substância social comum, as mulheres 
são reputadas como valor (Irigaray, 2017, p. 196).

O DUPLO ASPECTO VALOR DE USO/VALOR DE TROCA 
DAS MULHERES

Segundo Irigaray, na sociedade patriarcal, o valor qualitativamente hu-
mano de uma mulher sempre escapa, é o que acontece por exemplo 
com a psicanálise... “continente negro, buraco no simbólico, falha no 
discurso” (2017, p. 196). Ela só tem valor no que ela representa troca 
entre-eles. As mulheres-mercadorias são submetidas a uma cisão [schi-
ze] que as separa em categorias de utilidade e valor de troca, um cor-
po-matéria não suscetível de ser, por elas mesmas, apropriado. Pois a 
elas, falta mediação. 



Yasmin Santos Abdel Qader

44

Para ter um valor relativo, uma mercadoria deve ser 
confrontada com outra mercadoria que serve como seu 
equivalente. Seu valor não se descobre jamais nela pró-
pria. E o fato de ela valer mais ou menos não depende 
dela própria, mas daquilo a que ela pode se equivaler. 
Seu valor lhe é transcendente, sobrenatural, ek-stático 
(Irigaray, 2017, p. 197).

	
O que decorre disto é que  

[...] o refletido não é “próprio de si”, não é, em nada, 
suas propriedades, suas qualidades, “sua pele e seus pe-
los”. Esse “mesmo” não é senão uma medida que expri-
me o caráter fabricado da mercadoria. A sua transfor-
mação pelo “trabalho” (social, simbólico) do homem. O 
espelho que envelopa e congela a mercadoria especula-
riza, especula (sobre) o “trabalho” do homem. As mer-
cadorias, as mulheres são um espelho de valor do e para o 
homem. Para isso, elas lhe abandonam seu corpo como 
suporte material de especularização e especulação. Elas 
lhe abandonam seu valor natural e social, como locus 
de impressões, marcas, e de miragem de sua atividade 
(Irigaray, 2017, p. 197).

A “mãe-matéria” pode servir de suporte de especulação, mas não pode 
absolutamente especular a si mesma, pois, para isto, ela precisa ser su-
jeito.

A economia da troca é um negócio de homens

Desde a mais simples relação de equivalência entre mercadorias a fun-
ção moeda está em jogo. Ou seja, a partir da troca possível de mulheres, 
todo enigma fálico está em jogo. 

As mercadorias produzidas pelo homem são dotadas, 
para ele, de um narcisismo que borra a seriedade da 
utilidade, do uso. O desejo, enquanto houver troca, 



45

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

“perverte” a necessidade. Mas esta perversão será atri-
buída às mercadorias e às relações alegadas. Enquanto 
elas não podem ter tais relações a não ser sob a ótica 
de terceiros especuladores (Irigaray, 2017, p. 198).

	
A troca acontece entre sujeitos masculinos. Ela exige que um a-mais seja 
adicionado ao corpo da mercadoria. Este a-mais segue um padrão de 
valor segundo uma autoridade paterna: “A mercadoria, portanto, tem 
o culto do pai, e ela nunca cessa de assemelhar-se a ele, de imitá-lo, 
pois ele é o lugar-tenente. É dessa semelhança, da imitação do que re-
presente a autoridade paterna, que a mercadoria tira seu valor para os 
homens” (Irigaray, 2017, p. 199). Mas este a-mais social é adicionado à 
sua natureza, a qual é subordinada como não-valor. 

A participação no social exige que o corpo se submeta 
a uma especularização, a uma especulação que o trans-
forme em objeto portador de valor, em signo padro-
nizado, em significante intercambiável, em “semblan-
te” referido a um modelo que estabelece autoridade. A 
mercadoria – a mulher – é dividida em dois “corpos” ir-
reconciliáveis: seu corpo “natural” e seu corpo valoroso 
socialmente, suscetível de ser trocado: expressão (prin-
cipalmente mimética) dos valores masculinos. Sem dú-
vida esses valores exprimem também a “natureza”, ou 
seja, o gasto da força psíquica. Mas esta - essencial-
mente masculina, aliás – serve para a fabricação, para a 
transformação, para a tecnicização das produções na-
turais. E é essa propriedade sobre-natural que vai cons-
tituir o valor do produto. Analisando assim o valor, 
Marx revela o caráter meta-físico do funcionamento 
social. 
[...] 
Como entre signos, o valor não aparece se não for co-
locado em relação. Acontece que esse estabelecimento 
de relação não pode ser realizado por elas próprias, 
mas depende da operação de dois trocadores. O valor 
de troca de dois signos, duas mercadorias, duas mu-
lheres, é uma representação das necessidades-desejos 
de sujeitos consumidores-trocadores: ela não é de ma-
neira alguma “própria”. No limite, as mercadorias – 



Yasmin Santos Abdel Qader

46

ou melhor, a relação entre elas – são o álibi material 
do desejo de relações entre homens (Irigaray, 2017, p. 
201).

	
Da mesma maneira que o caráter enigmático do produto do trabalho 
provém da forma-mercadoria, Irigaray questiona-se: não viria também 
da forma-mercadoria atribuída às mulheres este ar enigmático que a elas é 
referido? Provavelmente, propõe a autora, este caráter advenha da for-
ma-necessidade dos homens-entre-eles que elas representam, sempre, 
é claro, velado. “Daí o caráter de objetos-fetiche das mulheres, visto que, 
nas trocas, elas são a manifestação e a circulação de um poder do Falo, 
estabelecendo relações dos homens entre si?” (Irigaray, 2017, p. 204).
 

O status das mulheres em uma tal ordem social

O que torna possível [essa ordem social], assegura o seu 
funcionamento, é, portanto, a troca das mulheres. É a 

circulação das mulheres entre os homens o que promo-
ve o funcionamento social, pelo menos o patriarcal. O 

que supõe: a apropriação da natureza pelo homem; sua 
transformação, seguindo os critérios “humanos”, definidos 

unicamente pelos homens; sua submissão ao trabalho, à 
técnica; a redução de suas qualidades materiais, corporais, 

sensíveis, em valor abstrato de troca, e, além do mais, a 
redução de todo o mundo sensível à atividade prática con-

creta do homem; a igualdade das mulheres entre si, mas 
em função de leis de equivalência que lhes permanecem 

exteriores; a constituição das mulheres como “objetos” que 
figuram a materialização das relações entre homens, etc. 

(Irigaray, 2017, p. 205).

Segundo a autora, o tornar-se das mulheres seria então a passagem de 
um valor natural ao valor social. O que não acontece sem dificuldade 
e – eu acrescentaria – muito sofrimento psíquico fruto de tal, digamos, 
despersonalização. A autora desenvolve, então, a respeito de três papéis 
sociais impostos às mulheres, os quais, por limite da proposta deste tra-
balho, não poderei explicitar em detalhes aqui. São os papéis de mãe, 



47

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

mulher-virgem e prostituta. Enquanto características da dita “sexualidade 
feminina”, são aceitas, incentivadas e reforçadas:

[...] valorização da reprodução e da amamentação; fi-
delidade; pudor, ignorância e mesmo desinteresse do 
prazer; aceitação passiva da “atividade” dos homens; 
sedução para suscitar o desejo dos consumidores, mas 
oferecendo-se como suporte material ao homem, sem 
gozar disso... Nem como mãe, nem como virgem, nem 
como prostituta a mulher tem direito ao seu gozo.

Sem dúvida, os teóricos da sexualidade se espantam, 
às vezes, com a frigidez das mulheres. Mas, segundo 
eles, isso se explicaria mais por uma impotência da 
“natureza” feminina do que pela sua submissão a um 
certo tipo de sociedade. No entanto, o que é requeri-
do de uma sexualidade feminina “normal” evoca estra-
nhamente as características do status das mercadorias. 
Com referências e rejeições também ambíguas do “na-
tural”: do fisiológico, do orgânico, etc. (Irigaray, 2017, 
p. 207).

	
Em um mundo onde as leis e ciências são pensadas por homens, a mu-
lher se vê sem mediações próprias possíveis para acessar a própria con-
dição/situação, o meio social ou próprio corpo. Podemos exemplificar 
as infinitas violências obstétricas, ginecológicas e estéticas a que são 
submetidas as mulheres por viverem em uma sociedade patriarcal, sem 
contar feminicídios, e violências simbólicas, acadêmicas… um corpo 
que é útil para o consumidor, mas sem identidade possível, nem valor 
comunicável, “sofrendo de pulsões sem representantes ou representa-
ções possíveis. A transformação do natural em social não acontece para 
elas, se não a título de servirem como componentes da propriedade 
privada (mãe/esposa), ou como mercadorias” (Irigaray, 2017, p. 209).

Felizmente – se assim podemos dizer – permanece-
riam as mulheres-mercadorias como simples “objetos” 
de transação entre homens. Sua situação de exploração 
específica nas operações de troca sexuais, mas frequen-
temente econômicas, sociais, culturais pode levá-las a 



Yasmin Santos Abdel Qader

48

oferecer uma nova “crítica da economia política”. Críti-
ca que não evitaria mais aquela do discurso, e mais comu-
mente aquela do sistema simbólico, no qual ela é realizada. 
O que levaria a interpretar de uma maneira diferente 
o impacto do trabalho social simbólico na análise das 
relações de produção.
Porque, sem a exploração das mulheres, o que advi-
ria da ordem social? Quais modificações sofreria se as 
mulheres deixassem para trás sua condição de merca-
doria – sujeitas à produção, ao consumo, à avaliação, 
à circulação... para os homens unicamente – e assu-
missem parte na elaboração e na operação das trocas? 
Não reproduzindo, imitando os modelos “falocráticos” 
que hoje fazem a lei, mas socializando de outra forma 
a relação com a natureza, com a matéria, com o cor-
po, com a linguagem, com o desejo (Irigaray, 2017, p. 
211).

	 Como, então, transformar tal realidade?

A ESTRUTURA AUTO-TRANSFORMADORA DO 
MUNDO HUMANO: O TRABALHO DA HISTÓRIA 
SEGUNDO LUKÁCS

Georg Lukács, em História e Consciência de Classe, vem explicitar al-
guns aspectos d’O Capital, sendo a história um dos elementos centrais 
de sua análise. Através do seu desenvolvimento, fica explícito o que 
efetivamente constitui o trabalho da história, segundo sua leitura de 
Marx. Para o autor, a estrutura do mundo humano como um sistema 
de formas cujas relações transformam-se dinamicamente por si mes-
mas e nas quais se desenrola o processo de confrontação entre homem 
e natureza mostra, assim, seu caráter auto-transformador. A hierarquia 
das categorias, assim como sua estrutura, expressa o grau de clareza da 
consciência dos homens sobre os fundamentos de sua existência, isto 
é, sua consciência sobre si mesmos. Ao mesmo tempo, tal estrutura e 



49

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

hierarquia são o objeto central da história. A história é, então, o produto 
da atividade dos próprios homens, assim como a sequência dos processos 
nos quais as formas da atividade se transformam. Assim, o sistema de ca-
tegorias designa em sua totalidade um determinado grau de desenvolvimento 
da sociedade. 

No que diz respeito à história, toda fixação é uma aparência. Pois a histó-
ria é caracterizada justamente pela transformação ininterrupta das formas 
de objetividade que moldam a existência do homem. O fato de as formas 
singulares reificadas não serem imediatamente relacionadas e mediadas na 
simultaneidade histórica e na sucessão de eventos é o que resulta na 
impossibilidade de compreender a essência das formas. É justamente a 
ligação das formas em suas posições e funções recíprocas na totalidade 
que possibilita a metamorfose de tais formas.

A história é a história dos seres humanos: mas aqui reside o perigo de 
todo “humanismo” ou “antropologia”. O que Lukács parece apontar é 
que, ao reconduzir o problema histórico aos seres humanos, há que se 
tomar uma atitude auto-crítica, que significaria uma postura crítica em 
relação aos fundamentos de seu próprio ser social, o que implica numa pos-
tura dialética. O homem que não se torna dialético corresponde a uma 
realidade objetiva que também não se tornou dialética: 

Pois há uma diferença decisiva entre relativizar a ver-
dade referente ao indivíduo, à espécie etc. num mun-
do em última análise imóvel (mesmo que isso possa ser 
mascarado por um movimento aparente, como o “re-
torno do idêntico” ou como uma sucessão biológica 
ou morfológica conforme às leis de períodos de cres-
cimento) e manifestar a função e o significado históricos e 
concretos das diferentes “verdades” no processo históri-
co único e concretizado (Lukács, 2018, p. 373).

O desenvolvimento de Lukács a respeito da história é baseado no im-
portância que o autor dá a duas categorias utilizadas por Marx para sua 
crítica: a mediação e a imediatidade. Para o autor, estas categorias estão 
diretamente relacionadas à superação da alienação e da reificação, como 



Yasmin Santos Abdel Qader

50

pudemos encontrar no relato dele no prefácio de 1967 de História e 
Consciência de Classe: 
 

Em igual medida, a alienação é apreendida de tal ma-
neira que não é “nem um produto do pensamento, nem 
uma realidade ‘reprovável’, mas a forma de existência 
imediatamente dada do presente como transição para 
sua autossuperação no processo histórico”. A isso se 
junta um desenvolvimento dirigido para a objetividade 
que se origina na História e consciência de classe e diz 
respeito ao imediatidadeVIII e à mediação no processo 
de evolução da sociedade. O mais importante nessas 
ideias é que elas culminam na exigência de um novo 
tipo de crítica, que busca já expressamente uma cone-
xão direta com a Crítica da economia política de Marx 
(Lukács, 2018, pp. 44-45).

O destaque que Lukács dá a estas categorias torna mais “didático”, ou 
acessível, os processos pelos quais a tomada de consciência do ponto de 
situação do proletariado seria possível. 

É sabido que a leitura de Lukács da crítica de Marx é a de que a pos-
siblidade de conhecimento objetivo da essência da sociedade burguesa 
reside no autoconhecimento do proletariado, enquanto classe: “Enquanto 
persegue os seus fins de classe, o proletariado realiza de maneira cons-
ciente os fins — objetivos — do desenvolvimento da sociedade, os quais, 
sem a sua intervenção consciente, teriam de permanecer como possibi-
lidades abstratas e barreiras objetivas” (2018, p. 309) 

A modificação das formas estruturais da sociedade ocorre por meio do 
conflito do ser humano com seu meio. Neste conflito, como busca por 
autoconhecimento crítico, a unicidade de uma época ou figura históri-
ca deve ser buscada e mostrada através da originalidade de suas formas 
estruturais. 

VIII Na versão em português do livro, o termo em alemão Unmittelbarkeit foi traduzi-
do como imediatismo. Porém, optou-se aqui por alterar todas as ocorrências do termo 
para imediatidade, considerando que, assim, a compreensão do texto ficará facilitada. 



51

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

No entanto, a realidade imediata não pode, nem para 
o homem que a vive, nem para o historiador, ser dada 
imediatamente em suas formas estruturais verdadeiras. 
Estas devem ser primeiro buscadas e encontradas — e 
o caminho que leva à sua descoberta é o caminho do 
conhecimento do processo de desenvolvimento histó-
rico como totalidade (Lukács, 2018, p. 316).

O sistema de mediações implica a totalidade da empiria, para tal, o pens-
amento deve superar a separação em relação aos seus objetos:  

Para poder compreender a mudança, o pensamento 
deve superar a separação rígida dos seus objetos; deve 
colocar suas inter-relações e a interação dessas “re-
lações” e das “coisas” no mesmo plano de realidade. 
Quanto mais se distancia da simples imediatidade, mais 
se estende a malha dessas “relações”, quanto mais com-
pleta a integração das “coisas” ao sistema dessas rela-
ções, mais a mudança parece perder seu caráter incom-
preensível, despojar-se de sua essência aparentemente 
catastrófica e tomar-se, assim, compreensível (Lukács, 
2018, p. 317, grifo nosso).

De acordo com esta leitura, a simples imediatidade seria aquela que é 
considerado como se fosse dada, se extisse à priori, e não considerada 
como produto de determinada estrutura, ou modo de produção da so-
ciedade. Ou seja, para Lukács, a única maneira de sair da alienação é 
pela gênese, ou pela produção do objeto. 

No entanto, isso pressupõe que as formas de mediação 
nas quais e pelas quais é possível sair da imediatida-
de da existência dos objetos dados são mostradas como 
princípios estruturais e como tendências reais do movimento 
dos próprios objetos (Lukács, 2018, p. 319).

Desta maneira, gênese intelectual e gênese histórica coincidem. A me-
diação deve resultar em um ponto de vista, ou ponto de situação, que 
produza uma objetividade, uma imediatidade. 



Yasmin Santos Abdel Qader

52

Imediatidade e mediação são, portanto, não apenas 
tipos de atitude coordenados e mutuamente comple-
mentares em relação aos objetos da realidade,mas, ao 
mesmo tempo - conforme a essência dialética da reali-
dade e o caráter dialético dos nossos esforços para nos 
confrontar com ela-, são também determinações diale-
ticamente relativizadas (Lukács, 2018, pp. 319-320).

O proletariado conhece a história a partir do conhecimento do pre-
sente, conhecendo sua própria situação social, com a revelação de sua 
necessidade, no sentido da gênese. As categorias nas quais se edifica 
a existência humana aparecem como determinações desta existência, 
compondo, assim, parte do método para a transformação social.  

A categoria da mediação como alavanca metódica para 
superar a simples imediatidade da empiria não é, por-
tanto, algo trazido de fora (subjetivamente) para os ob-
jetos, não é um juízo de valor ou um dever confron-
tado com o ser, mas é a manifestação de sua própria 
estrutura objetiva (Lukács, 2018, pp. 330-331).

Com a ajuda das categorias da mediação, as significações imanentes aos 
objetos da sociedade burguesa podem tornar-se objetivamente ativas e, 
com isso, ser elevadas à consciência do proletariado, e nisto, precisa-
mente, se constitui a função metodológica de tais categorias, ao servi-
rem como alavanca para a transformada social. 

Portanto, quando a dialética se torna a própria essência do processo 
histórico, a história torna-se a “história das formas de objetividade que 
constituem o ambiente e o mundo interior do homem, os quais ele se 
esforça para dominar no pensamento, na prática, nas artes etc.” (Lukács, 
2018, p. 376). A abertura para um futuro surge quando a humanidade 
compreende que a unificação entre teoria e prática é o que viabiliza a 
transformação da realidade. Assim, ocorre uma fluidificação da forma a 
partir de seu conteúdo, ou, das mediações a partir da imediatidade. Isto 
é, a metamorfose das formas, ou mediações, é ativada na superação da 
indiferença da forma em relação ao conteúdo (histórico e concreto).



53

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

IRIGARAY, O FEMINISMO DA DIFERENÇA SEXUAL, E A 
CRÍTICA À FORMULAÇÃO DA MATÉRIA: APROXIMAÇÕES 
COM O MÉTODO HISTÓRICO-DIALÉTICO

As filósofas do feminismo da diferença como Luce Irigaray, Adriana 
CavareroIX e Luisa MuraroX têm, em comum, um ponto de partida (que 
poderíamos também chamar de ponto de situação – Standpunkt – para 
fazer referência a Georg Lukács) semelhante: uma certa dificuldade de 
falar. E é justamente a partir desta situação que desenvolvem suas filo-
sofias. Estas autoras partem do diagnóstico de que a linguagem é mas-
culina, pois é produzida pelo sexo masculino. O sexo feminino, este que 
forneceu solo nutritivo e maternal para a linguagem, encontra-se silen-
ciado, colocado de fora desta. A mulher não pode se reconhecer no pen-
samento, tampouco na linguagem. Isto se dá, segundo Cavarero, devido 
ao fato de que “uno de los dos sexos es asumido como universal, sin que 
se convierta nunca en tema de investigación en cuanto a la verdad el 
original diferir en el sexo que cada uno lleva en la carne como el vivir 
y el morir. ” (Cavarero, 1995, p. 156). Uma linguagem que diz-se uni-
versal, para estas autoras, acaba por cancelar o espaço lógico do diferir 
originário. O sexo feminino não é considerado na nomeação das coisas. 
Para utilizar-se da linguagem, a mulher acaba tendo que identificar-se 
com o universal homem “mais” (que acaba tendo o valor “menos”) o 
sexo feminino. O material ou real do corpo feminino deve advir à lin-
guagem para que ela possa falar-se. É com este objetivo que tais autoras 
irão propor formas de fissurar a linguagem. 

Luce Irigaray é uma filósofa, psicanalista e linguista feminista que de-
dicou-se, durante grande parte de sua obra, a escutar o lugar da mulher 
na história da filosofia. Em decorrência disso, sua pesquisa tomou uma 
amplitude importante e pode-se dizer que a maneira como escreveu é 
única, devido a uma estratégia de línguística classificada por ela como 

IX Cf. CAVARERO, Adriana. Para una teoría de la diferencia sexual. Debate Feminista, 
v. 12, p. 152-184, 1995; e CAVARERO, Adriana. Vozes plurais: filosofia da expressão 
vocal. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2011.
X Cf. MURARO, Luisa. El ordem simbólico de la madre. Madrid: horas y HORAS, 1994. 



Yasmin Santos Abdel Qader

54

mimeseXI. Esta mimese traz uma complexidade aos seus textos, que exi-
ge, como afirma Judith Butler, que “aprendamos a ler seu trabalho pela 
diferença que sua interpretação enseja” (Butler, 2023, p. 71), pois, nes-
te, o feminino acaba aparecendo como catacrese, “nas figuras que fun-
cionam inapropriadamente” [...] “uma transferência indevida de sentido, 
o uso de um nome adequado para descrever aquilo que não pertence 
propriamente a ele e que retorna para assombrar e cooptar a própria 
linguagem da qual o feminino é excluído” (Butler, 2023, p. 73). Por-
tanto, ler a autora não é uma tarefa simples: há certo estranhamento e 
confusão com os quais ela joga, no sentido mesmo de tornar explícitos 
certos operadores da linguagem. Ela mimetiza tanto a filosofia quanto a 
psicanálise, “para colocar em questão as regras excludentes que gover-
nam o uso desse discurso”. Tal denúncia aponta para o diagnóstico de 
Irigaray de que, diante do discurso metafísico do que é próprio, mas 
também apropriado, a mulher se vê como impropriedade excluídaXII 
(Butler, 2023, p. 74). 

Na análise de Butler, ao reler a história da filosofia, Irigaray se pergunta 
como se fixaram as fronteiras do pensamento: o que deve ser excluí-
do do domínio da filosofia para que ela progrida, e como os excluídos 
passam a constituir negativamente um empreendimento filosófico que 

XI “Jogar com a mimese é, portanto, para a mulher tentar reencontrar o lugar da 
espoliação pelo discurso, sem deixar simplesmente se reduzir a ele. É voltar a se sub-
meter – colocando-se do lado do ‘sensível’, da ‘matéria’ ... – a ‘ideias’, principalmente 
sobre ela própria, elaboradas em e por uma lógica masculina, mas para fazer ‘aparecer’, 
por um efeito de repetição lúdica, o que deveria permanecer oculto: o acobertamento 
de uma possível operação do feminino na linguagem. É também ‘revelar’ o fato de 
que, se as mulheres imitam tão bem, é porque elas não se reabsorvem simplesmente 
nesta função. Elas permanecem também em outro lugar: outra persistência, da ‘matéria’, 
mas também do ‘gozo’” (Irigaray, 2017, p. 89).
XII Muraro se aproxima desta leitura quando relaciona a coisa em si kantiana com a 
negação da potência materna: “Pero quisiera destacar aquí un aspecto más circunscrito, 
el de la capacidad que he encontrado en los grandes filósofos de no confiar totalmente en 
el trabajo intelectual y de saber prestar atención a la positividad originaria del ser, dando 
cuenta de su ser más fuerte que las mediaciones intelectuales. Yo conecto esta capacidad con 
la potencia materna. La finalidad de los filósofos no es darle la palabra: la cosa en si kantiana 
es el cenotafio de la madre, su tumba vacía. Pero en aquella vecindad ellos descubren el límite 
del trabajo intelectual. Y es precisamente esto lo que hace grande a un pensador: la capacidad 
de sobrepasar los limites del régimen de la mediación vigente” (Muraro, 1995, p. 23).



55

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

pretende constituir a si próprio, ou seja, como ler, em um texto, aquilo 
que não aparece dentro dos limites de seus próprios termos, mas que, 
no entanto, constitui a condição ilegível de sua própria legibilidade 
(Butler, 2023). 

Em vez de apenas expor tal diagnóstico do binarismo homem/mulher 
como extensão do binarismo mente/corpo, sendo o corpo a parte não 
valorizada, Irigaray e as autoras do feminismo da diferença denunciam 
a lógica mesma dos binarismos e reducionismos como não tendo por 
referência dois termos, uma vez que giram em torno de um, cuja ne-
gação define diretamente o outro, ou seja, precisa do outro para ser. 
Com Espinosa, Elizabeth Grosz, filósofa e por vezes comentadora de 
Irigaray, defende levar o dualismo a seu extremo, concebendo atribu-
tos como diferentes e não opostos, como positividades e não como um 
termo (mente) e sua negação ou difamação (corpo). É onde Espinosa e 
Irigaray parecem se encontrar, no pelo menos dois:

Todos os dualismos, como Irigaray frequentemente 
afirmou, foram concebidos com base no modelo de um 
e de sua falta ou negação, que o outro requer para ser 
um. Os atributos de Espinosa são pelo menos dois, e 
dois que são irredutíveis um ao outro e não mutua-
mente exaustivos, na medida em que pode haver mui-
tos, mesmo infinitamente, mais de dois atributos, mas 
onde cada um participa e expressa à sua maneira toda 
a substância única (Grosz, 2017, p. 65).

Em passagens como esta de Grosz, podemos começar a apontar onde o 
feminismo da diferença parece encontrar-se com a denúncia de Marx: 
o apagamento dos aspectos qualitativos das diferenças entre os seres huma-
nos (neste caso, os sexos), a homogeneização que há por trás dos “dualismos”, 
que tem como função, digamos, submersa, manter determinados poderes, como 
o do valor e o do falo. Iremos desenvolver isto adiante. Se, com Butler 
(2023) (em concordância com as filósofas da diferença)XIII, podemos 

XIII Apesar da posição crítica de Butler à Irigaray, por hora precisei me ater apenas ao 
que elas apresentam em comum, mas para mais detalhes desta crítica conferir Corpos 
que importam: os limites discursivos do sexo (Butler, 2023). 



Yasmin Santos Abdel Qader

56

afirmar que há uma matriz de gênero em ação na constituição da mate-
rialidade, se faz necessário realizar genealogias críticas acerca da formula-
ção da matéria, e Butler afirma que Irigaray tem importante contribui-
ção para tais genealogias.

A tarefa de Irigaray não é conciliar a distinção forma/
matéria nem as distinções entre corpo e alma ou maté-
ria e significado. Antes de tudo, seu esforço é mostrar 
que essas oposições binárias são formuladas pela ex-
clusão de um campo de possibilidades disruptivas. Sua 
tese especulativa é de que os binários, mesmo quando 
reconciliados, são parte de uma economia falogocên-
trica que produz o “feminino” como seu exterior cons-
titutivo. A intervenção de Irigaray na história da dis-
tinção forma/matéria ressalta a “matéria” como o local 
em que o feminino é excluído dos binários filosóficos. 
Enquanto certas noções fantasmáticas do feminino são 
tradicionalmente associadas à materialidade, estes são 
efeitos especulares que confirmam um projeto falogo-
cêntrico de autogênese. E quando essas figuras femini-
nas especulares (e espectrais) são consideradas como o 
feminino, este é totalmente apagado pela própria re-
presentação, argumenta Irigaray. A economia que pre-
tende incluir o feminino como termo subordinado em 
uma oposição binária de masculino/feminino exclui o 
feminino, o produz como o que deve ser excluído para 
que a economia funcione (Butler, 2023, pp. 70-71).

O papel do material na obra de Irigaray parece ter se transformado no 
decorrer do tempo. Segundo Alison Stone (2006), se, na sua fase ini-
cial (nos textos anteriores a Éthique de la différence sexuelle (1984), como 
Speculum de l’autre femme (1974) e Ce sexe qui n’est pas un, 1977), Iri-
garay buscou a valorização do feminino, focando principalmente nos 
processos simbólicos e culturais, a sua fase madura é marcada por um 
caráter mais ativo do material (corporal) na formulação de sua teoria, 
na formulação da própria materialidade, o que acontece já na Ética da 
diferença sexual. Estamos entrando aqui em um ponto que, ao meu ver, 
constitui um horizonte de possibilidade para que a linguagem de Iriga-
ray e a linguagem de Marx possam comunicar-se. Ao mesmo tempo, as 



57

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

dificuldades, as complicações deste diálogo começam a aparecer, devido 
às diferentes abordagens, assim como aos diferentes objetos de estudo 
de cada autor. Dificuldades estas, que este trabalho não pretende esgo-
tar, mas quem sabe, esboçar traços de afinidades que tal diálogo pode 
trazer em si, que possam porventura serem desenvolvidos adiante. 

Até o momento, apostaria que pode haver uma mútua complementaçã...
Mas há dois aspectos que seus métodos parecem apresentar em comum. 
Em primeiro lugar, o ponto de partida/ ponto de situação de suas filosofias 
são situações concretas-históricas, materiais. Irigaray parte da situação 
de opressão da mulher nas sociedades patriarcais, enquanto Marx coloca a 
materialidade da análise do modo de produção capitalista e da mercadoria 
como pontos de partida de sua análise, considerando-se ele mesmo pro-
duto de tal processo histórico-econômico. De certa maneira, em ambos os 
casos, os autores têm intenção de fazer falar, expressar, aquilo que sub-
jaz a/em dada economia dominante. Ademais, ambos autores parecem 
demonstrar consciência do caráter histórico, isto é, vivo, da linguagem, 
e pretendem, a partir da identificação consciente (e não ingênua) com tais 
sistemas de mediações históricos, utilizá-los para criticar a eles mesmos.

O papel específico que a materialidade exerce na obra de cada um me-
rece um recorte e uma confrontação mútua mais demorada para que tal 
diálogo seja levado a termo e explicitados os encontros e desencontros, 
o que receio não ser possível alcançar dentro dos limites do presente 
trabalho. Porém, vejamos duas passagens de Stone que parecem apontar 
possíveis confluências, pelo menos, em alguma medida, entre o método 
de Marx e o de Irigaray (aqui especificamente, trata-se da fase madura 
de Irigaray): 

A Ética (da diferença sexual) esboça uma ontologia al-
ternativa – uma “ontologia afirmativa”, como Irigaray 
a chama (147/139) – segundo a qual os corpos procu-
ram inerentemente uma “aliança” com a cultura, esfor-
çando-se por “outra encarnação, outra parusia”, a ser 
alcançada através da sua autoexpressão e participação 
no domínio da cultura ou “espírito” (15–16/21–2) […] 
A Ética argumenta implicitamente que só podemos re-
valorizar consistentemente a matéria – e o feminino 



Yasmin Santos Abdel Qader

58

– se elaborarmos uma ontologia que descreva os cor-
pos como ativamente necessitando e perseguindo a sua 
própria transfiguração cultural (Stone, 2006, pp. 40-41).

Ou, ainda…

Ela acrescenta imediatamente que esta mudança “pres-
suporia e implicaria uma evolução ou transformação 
das formas, [e] das relações entre matéria e forma [ra-
pports matière-forme]”. Ou seja, ao alterar o conteúdo 
das nossas concepções de corpo e de mundo, estaría-
mos também a mudar a forma como a matéria dos 
nossos corpos pode se relacionar com estas formas 
culturais. Dado que as nossas concepções alteradas se 
aproximariam mais da caracterização dos corpos como 
realmente são, os corpos poderiam expressar-se e rea-
lizar-se através destas concepções, em vez de serem 
bloqueados por elas (Stone, 2006, p. 40).

	
Ora, se na primeira fase de Irigaray, segundo Stone, a autora focou mais 
em processos simbólico-culturais, e na fase madura, no caráter ativo da 
matéria em sua materialização – ou, como Stone a chamou, sua transfigu-
ração cultural –, podemos ser levados a nos perguntar se não se trata de 
dois aspectos (ou momentos) que compõem o mesmo processo histórico. 
Para Irigaray, o que está demandando materialização ou expressão ativa 
é o corpo feminino, que, ao invés de ser narrado, explicado, analisado, 
ou produzido simbolicamente por uma ordem alheia a ele mesmo, quer 
expressar-se por si mesmo. Se, no primeiro momento de seu trabalho, a 
autora fez uma análise do lugar do feminino na história da filosofia, ou 
na psicanálise, foi tomando consciência das mediações disponíveis para 
sua condição – imediatidadeXIV. E se, num segundo momento, a autora 
volta sua atenção para a materialidade dos corpos femininos, não seria 
na aposta de que a dialetização da materialidade com as mediações é, a 

XIV Para Lukács (2018), o movimento dialético entre imediatidade e mediações é o que 
possibilita ao proletariado superar seu próprio estatuto de mercadoria, e assim, flui-
dificar o processo histórico. Pois a autoconsciência do proletariado é também praxis, 
desde que sua habilidade de ir além do imediato signifique a transformação da natureza 
objetiva dos objetos de ação. 



59

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

todo tempo, possibilidade de fluidificação do processo histórico? E, então, o 
corpo, suporte da mercadoria-mulher, decide falar. 

A INIBIÇÃO DA DIFERENÇA SEXUAL COMO CONDIÇÃO 
PARA A EXPLORAÇÃO DAS MULHERES

Em seu livro Speculum de l’autre femmeXV (1974), Irigaray responde a 
vários filósofos a respeito de categorizações feitas por eles a respeito 
das mulheres. Dentre eles, encontramos diálogos com Platão, com Aris-
toteles e Freud, por exemplo. Mas o que chama a atenção especifica-
mente em um dos diálogos com Freud é que a autora utiliza-se da teoria 
do valor de Marx para elaborar sua resposta. Ela elenca então algumas 
características atribuídas às mulheres por Freud para respondê-las, uma 
a uma, em um texto que a autora entitula “Mulher é uma Mulher como 
Resultado de uma Certa Falta de Características” (este título encontra-
-se entre aspas, indicando que esta afirmação é referência a alguma pas-
sagem de Freud). Aqui apresentaremos algumas delas, para configurar 
nossa discussão. 

É reconhecida a importância da psicanálise no desenvolvimento de fer-
ramentas de escuta para os conteúdos inconscientes, inclusive de mul-
heres, dentre várias outras contribuições sobre o estudo da sociedade 
de sua época. Em relação às mulheres, Freud ofereceu uma contribuição 
teórica ao descrever o funcionamento patriarcal com seu falocentrismo, 
aventurando-se a compreender o efeito disto no desenvolvimento so-
cial, psicológico e sexual das mulheres (sem, no entanto, demonstrar 
tanta consciência do aspecto contingente de tal funcionamento patri-
arcal, assim como demonstrar uma postura consequente de seu papel 
enquanto homem teorizando sobre estas). A depender da leitura feita 
sobre a obra do autor, há ali um material que pode tanto ser utilizado 
para conhecer um contexto histórico misógino (infelizmente ainda bastan-

XV “Espéculo da outra mulher”, aqui traduzido livremente de sua versão em inglês: 
Speculum of the Other Woman. New York: Cornell University Press, 1985.



Yasmin Santos Abdel Qader

60

te atual) e oferecer, assim, elementos para superá-lo, quanto um ma-
terial que pode vir a reproduzir uma cultura falocêntrica, quando não é 
feita uma leitura crítica de seus textos. De fato, o posicionamento aqui 
defendido é que grande parte do desenvolvimento acerca das opressões 
e a busca por uma vida mais digna, a busca pela expressão cultural e de 
classe das mulheres, deve partir delas mesmas. Esta é a importância do 
trabalho como o de Irigaray que responde a Freud do ponto de vista 
de uma mulher. 

O texto de Freud que Irigaray responde aqui é a conferência Femin-
ilidade (1933/2018). Neste texto, o autor expressa, em algumas cur-
tas passagens, o seu reconhecimento da influência das normas sociais 
na “feminilidade”, forçando a mulher a situações passivas, a reprimir 
sua agressividade, induzindo a mulher ao masoquismo. Porém, infe-
lizmente, como se pode perceber a partir de seu desenvolvimento, o 
autor permanece bastante enredado em seu próprio falocentrismo, ex-
pressando uma dificuldade em reforçar, salientar o caráter contingente, 
sócio-histórico deste mesmo falocentrismo, de reforçar a dificuldade para 
a mulher em encontrar meios para desenvolver-se, expressar-se, para além 
dele, elaborando sua teoria de uma maneira bastante circular, acabando 
por reforçar a aniquilação daquilo que poderia advir de propriamente fem-
inino nesta economia, pois as mulheres comparecem como aquilo que 
orbita o sexo masculino. Freud não diagnostica uma época ou um esta-
do das coisas. Ao invés de dar ênfase à pergunta sobre quais elementos 
culturais levam aos sintomas que suas pacientes apresentavam, fixa nelas 
tais consequências históricas, quais sejam, estas relacionadas ao status 
de mercadoria da mulher na sociedade patriarcal. A escolha por expor 
este texto de Irigaray aqui baseia-se na possibilidade de se desenvolver 
mediações para que esta realidade, esta imediatidade possa ser acessa-
da, elaborada e superada.  Portanto, importa menos a crítica à Freud e 
mais o desenvolvimento da autora sobre o status das mulheres, a partir 
do seu ponto de situação. A primeira característica a que ela responde 
seria a de Um narcisismo exorbitante.



61

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

Um narcisismo ex-orbitante

Nesta passagem em que Irigaray responde a uma atribuição de um alto 
de narcisismo à mulher, quem, segundo o autor, teria uma necessidade 
de amar e ser amada, a autora começa perguntando: “A mulher real-
mente tem a opção de “amar” ou “ser amada”?” (Irigaray, 1974/1985, 
p. 113) Para a autora, a mulher é instigada por uma onda de passividade. 
Os instintos da menina pequena desde cedo são transformados em ins-
tintos com objetivos passivos, para perpetuá-la no pólo de objeto. 

Quando realmente se trata disso, então, a mulher não 
escolherá, ou desejará, um “objeto” de amor, mas or-
ganizará as coisas de modo que um “sujeito” a tome 
como seu “objeto”. O “objeto” desejável é sempre o pê-
nis, o falo. Do homem (ou) da mãeXVI. A mulher, por-
tanto, tomará emprestado dele ou deles o máximo que 
puder, se ela pretende sustentar o desejo do “sujeito”. 
Se ela quiser que ele se ame nela, (pelo desvio) através 
dela. Ela é narcisista, de fato, mas apenas por manda-
to fálico, pois, como vimos, qualquer narcisização de 
seu próprio sexo/órgão(s) está completamente fora de 

XVI Irigaray refere-se aqui ao desenvolvimento sexual feminino descrito por Freud 
em Feminilidade (1933/2018): “[...]  a situação feminina só se estabelece se o desejo 
do pênis for substituído pelo desejo do filho, portanto, se o filho entrar no lugar do 
pênis, de acordo com uma velha equivalência simbólica” [...] “É grande a felicidade 
quando esse desejo por um filho encontra mais tarde sua efetiva realização, contudo 
mais particularmente se a criança é um menininho que traz consigo o pênis almejado” 
(Freud, 1933/2018, pp. 333-334). Ela comenta: “Seja qual for o sistema de crédito, 
ou mesmo usura, em que esta fórmula tenha sobrevivido, talvez ainda se possa tirar 
algum lucro dela. Embora, neste caso, ela precise ser completada e suas implicações 
estabelecidas [...] A criança — e espera-se ardentemente que seja um menino — parece 
ser meramente um produto do pênis e um substituto da pênis. A contribuição das 
células germinativas da mulher, o papel desempenhado por seus órgãos sexuais, seu 
corpo, na formação da criança, são, nesta explicação da evolução sexual da "femini-
lidade", totalmente ignorados. [...] Este menino é o sinal da imortalidade da semente, 
do fato de que as propriedades do esperma venceram as do óvulo. Assim, ele garante 
o poder do pai de se reproduzir e representar a si mesmo, e de perpetuar seu gênero 
e sua espécie. Além disso, o filho, como herdeiro do nome, garante que o patrimônio 
não será desperdiçado. E como herdeiro, ele também enriquece a "casa" com mais um 
membro” (Irigaray, 1974/1985, pp. 73-74).



Yasmin Santos Abdel Qader

62

questão. Ela é mutilada, amputada, humilhada... por ser 
mulher (Irigaray, 1974/1985, p. 113).

Ao longo de sua obra, Irigaray diferencia isto que Freud chama de 
amor, como sendo, na  verdade, a ausência de outra possibilidade para a 
mulher se socializar na cultura patriarcal que não seja esta estima que ela 
conquista do homem, ou pega emprestada dele. Ou seja, a mulher situa-
-se, nesta lógica, sempre em relação ao falo, orbitando-o (e talvez, assim, 
explica-se jogo de palavras do título desta seção no texto da autora?). 
Logo, ele está no centro. Porém, as feministas da diferença sexual têm 
uma reivindicação bastante evidente a este respeito. Elas reivindicam 
que o “campo de forças” nesta relação seja mais equilibrado, com, pelo 
menos, dois pólos que, ao mesmo tempo, tanto emanam força quanto 
atraem/recebem. É isto que Irigaray desenvolve em Éthique de la diffé-
rence sexuelleXVII (1984). A autora cita a maravilha de Descartes como 
uma paixão esquecida por Freud. O sentimento de maravilha diante 
daquilo que não conhecemos no outro (sexo), e que carrega em si a poten-
cialidade, o espaço para o devir da alteridade, cria um intervalo entre 
os diferentes sexos, possibilita, assim dois pólos que emanam e atraem. 

Porém, Irigaray afirma não haver pólo positivo e negativo em ambos os 
sexos. Assim, a mulher, segundo a autora, exerceria em termos da físi-
ca, o mesmo movimento do elétron: enquanto o homem estaria sempre 
atraindo/acolhendo, a mulher estaria sempre sendo atraída, em movi-
mento, porém, sem ter um lugar próprio. Neste sentido, a autora de-
fende que em a diferença sexual sendo estabelecida, o lado masculino 
conteria ambos os pólos, positivo e negativo em si, assim como a mu-
lher. Esta dinâmica possibilitaria um cruzamento em “X”, “chiasmus”, 
ou dupla curva (loop): no qual cada um dos sexos poderia ir de encontro 
ao outro e retomar a si mesmo. Desta forma, haveria, ao menos, dois 
sexos, dois desejos, consequentemente, pólos de escuta e fala em am-
bos os lados. O que possibilitaria à mulher sair da posição - muda - de 
tender sempre para o homem, sem um lugar para onde voltar, sem um 
envelope próprio onde cultivar sua própria energia. 

XVII Em inglês: An Ethics of Sexual Difference. New York: Cornell University Press, 
1993.



63

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

A vaidade de uma mercadoria 

A vaidade física da mulher, que compensa sua in-
ferioridade sexual original, é dita ser causada pela 

“inveja do pênis” 
Irigaray, 1974/1985, p. 113 

A esta característica, Irigaray pergunta se a mulher teria outra escolha 
a não ser a da vaidade. Pois, aponta a autora, a vaidade sobre seu corpo 
é a vaidade de uma mercadoria. Ela deve corresponder à “feminilidade” 
esperada dela. Seu valor de uso, sua socialização, depende de ela estar 
preocupada com as qualidades ou “propriedades” de seu corpo, pois 
ela deve solicitar, apoiar e até mesmo aumentar o prazer sexual do seu 
consumidor. 

Mas ele também exige garantias sobre sua posse do 
padrão de valores sexuais: de onde vem a intervenção 
essencial da “inveja do pênis”. Assim, a “feminilidade” é 
pega em um círculo vicioso; porque ela não tem “isso”, 
ela deve desejar ter “isso”, já que “isso” é o garantidor 
da troca sexual, mas ela não tem “isso” para elevar, 
por meio de sua inveja, “sua” classificação de merca-
do como “equivalente geral” (Irigaray, 1974/1985, p. 
114). 

A autora aponta, contudo, o problema que há em agir como se tivesse 
“isso”. A consequência é que ela não pode desenvolver nenhuma relação 
com seu próprio sexo, por que ela perdeu o acesso à ideia, à idealida-
de, à especula(ção)rização com outras mulheres, e, por consequência, o 
acesso a uma certa realidade orgânica (própria do seu corpo). Assim, 
como ela realmente não tem o mesmo órgão sexual que detém o mono-
pólio do valor, ela será particularmente boa em agir “como se” o tivesse, 
em “fazer de conta” que o tem. 

Mas sem dúvida ela, por sua vez, buscará garantir um 
aumento em seu preço. Os cosméticos, os disfarces de 
todos os tipos com os quais as mulheres se cobrem 
têm a intenção de enganar, de prometer mais valor do 
que pode ser entregue. Eles podem ser vistos como um 



Yasmin Santos Abdel Qader

64

desejo de se apropriar dos poderes do pênis? Ou pelo 
menos de competir na economia fálica negando que 
funcionam sob exploração? Há prazer nisso para as 
mulheres? Não muito, não simplesmente. Essa forma-
ção secundária e reativa - “compensação tardia por sua 
inferioridade sexual original” - está sempre à mercê 
de um olhar de depreciação e não aborda as feridas de 
suas humilhações narcisistas passadas, de sua inferiori-
dade “congênita”; não alivia a repressão de seu autoe-
rotismo que doravante é coberto de vergonha. Mesmo 
que ela desempenhe com perfeição o papel da femini-
lidade em toda a sua perversidade burguesa, isso não 
preencherá de forma alguma, apenas cobrirá com nada, 
essa falha, essa falta de uma economia especular espe-
cífica e de uma possível representação de seu valor, por 
ela e por ela, que poderia trazê-la ao sistema de troca 
como algo diferente de “objeto” (Irigaray, 1974/1985, 
p. 114). 

A vergonha que exige conformidade viciosa
	
Freud considera que a vergonha que as mulheres geralmente apresen-
tam relaciona-se à vergonha de seus órgãos genitais (inferiores). O du-
plo, a contradição e o fetiche da mercadoria se tornam evidentes aqui. 
Se, por um lado, seu corpo está bonito, ela está enfeitada, coberta com 
o “ouro” do valor (fálico), por outro, a mulher deve ainda ser reserva-
da, modesta, vergonhosa, em relação a seus órgãos sexuais, ou seja, não 
deve mostrar-se enquanto diferente do homem (a não ser naquilo que seja 
útil a ele).
 

Ela ajudará discretamente a escondê-los (seus órgãos 
sexuais). Garantindo esse jogo duplo de exibir seu cor-
po, suas joias, a fim de esconder seus órgãos sexuais 
ainda melhor. Pois o “corpo” da mulher tem alguma 
“utilidade”, representa algum “valor” apenas na con-
dição de que seus órgãos sexuais estejam escondidos. 
Uma vez que eles são algo e nada em termos de con-
sumo. Arco retratado na fantasia, o que é mais, como 



65

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

uma boca gananciosa. Como alguém pode negociar 
com algo tão vazio? Para se vender, a mulher tem que 
velar o melhor que puder o quão inestimável ela é na 
economia sexual (Irigaray, 1974/1985, p. 115).  

As mulheres nunca inventaram nada além da tecelagem
	
A esta constatação de Freud, Irigaray responde que a fabricação de te-
cidos, ou num sentido mais atual, tudo com o que a mulher se encobre 
através de uma dita “vaidade”, ela o faz para velar-se, mascarar as “fa-
lhas da natureza”. Este é um dos momentos em que a autora faz refe-
rência direta à Marx: 

Em um embrulho que Marx nos disse que preserva o 
“valor” de uma avaliação justa. E permite a “troca” de 
bens “sem conhecimento” de seu valor efetivo. Ao abs-
trair “produtos”, tornando-os universais e intercambiá-
veis ​​sem reconhecer suas diferenças. Em um embrulho 
que Freud nos diz servir para esconder a diferença dos 
sexos do olhar horrorizado do menino e do homem. 
“Sabemos como as crianças reagem às suas primeiras 
impressões da ausência do pênis. Elas negam o fato e 
acreditam que veem [...] um pênis, mesmo assim. Eles 
encobrem a contradição entre observação e preconcei-
to.” Quase imperceptivelmente, o embrulho terá trazi-
do a Natureza e seu trabalho para a economia fetichista 
ao esconder tudo o que ela é capaz de produzir e nos 
impedir de apreciá-la. Crenças e preconceitos, a partir 
de agora, são apoiados. E mantidos longe da contradi-
ção da observação (Irigaray, 1974/1985, p. 115). 

Ou ainda aqui: 

Em uma mobilização, monopolização do valor sexual 
para a produção de pano, tecido ou texto que foge com 
seu prêmio interior, seus fogos interiores (l’enjeu, l’en 
feu), e os coloca na conta corrente de um nome pró-
prio, muito frequentemente. Alguém é remetido, ou 



Yasmin Santos Abdel Qader

66

devolvido, aos padrões que governam a posse do dis-
curso, a Deus, o paradigma de todos os nomes pró-
prios/substantivos, que (re)produz a si mesmo em uma 
virgem pela intercessão da palavra. Enquanto isso, a 
mulher tece para sustentar a rejeição de seu sexo (Iri-
garay, 1974/1985, p. 116).  

Para a autora, a desconsideração da diferença sexual é a condição de 
possibilidade de se manter a exploração do trabalho de reprodução: 

A membrana usada para envolver os bens, tanto para 
auxiliar quanto para esconder o trabalho de (re)produ-
ção, deve fechar e ocultar o prêmio interno do prazer. 
Os fogos internos. A ameaça a toda economia fetichi-
sta. Àquilo que vela tudo mais ou menos, em todos 
os sistemas de equivalentes. Já que a desconsideração 
da diferença sexual permanece, agora e para sempre, 
sua condição de possibilidade (Irigaray, 1974/1985, p. 
117). 

Uma natureza muito invejosa 

Neste momento, ao falar da suposta natureza invejosa das mulheres, 
segundo Irigaray, Freud se esquece que as mulheres têm dificuldade de 
encontrar condições para deixar sua inveja de lado. 

As “invejas” da mulher não encontrariam uma econo-
mia, um direito, um sistema ou lei para regular as ma-
neiras pelas quais essas invejas poderiam ou não ser 
expressas. De fato, as necessidades e desejos da menina 
permaneceram “latentes”: refreados, inibidos, reprimi-
dos, convertidos em ódio (pela mãe), desprezo (pelo 
sexo feminino), etc. Todas as operações que, obvia-
mente, reforçam o ressentimento, a ganância, as ten-
sões instintivas, mas não oferecem nenhuma maneira 
de medi-las. A “catástrofe” libidinal representada pela 
descoberta da castração pela menina resulta em “inveja 
do pênis” que medirá, articulará os estágios do “tornar-



67

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

-se uma mulher” e garantirá sua continuação (Irigaray, 
1974/1985, p. 117).  

	
Com esta passagem, podemos observar as graves consequências devido 
à falha no acesso às mediações de suas próprias condições imediata-
mente percebidas das mulheres, mantendo-as presas no círculo vicioso 
de submissão à lógica fálica. A catástrofe libidinal a que a autora se ref-
ere, poderíamos afirmar, refere-se ao fato de que o sistema de mediações 
vigente, a “régua”, a medida, baseada na inveja do falo, não oferece 
caminho possível para a superação. Ao contrário, mantêm a mulher 
neste círculo vicioso, até porque, não é interessante para a ordem vigen-
te que a mercadoria conheça-se. O que se pode apostar, contudo, é que o 
desenvolvimento da crítica sexual da autora (e das demais filósofas da 
diferença sexual) possa vir a desestabilizar esta economia, expondo suas 
contradições internas, abrindo as possibilidades para que as mulheres 
busquem novas formas de elaborar sua realidade, e, assim, também criar 
uma realidade mais digna e condizente com seus próprios interesses e 
desejos. 

Em minha dissertação de mestradoXVIII busquei desenvolver justamen-
te como as autoras da diferença sexual contribuíram neste sentido, por 
meio dos ditos “excessos disruptivos” de linguagem (ou elaboração de 
mediações) que elas criaram, bem como de suas maneiras de abordar a 
imediatidade. Nesta pesquisa, em busca pela representação do feminino, 
minha atenção se voltou, (1) para a questão da identificação como meio 
de permitir o sexo feminino advir à linguagem, ou mais radicalmente, à 
existência, e (2) para investigar conceitos moventes, que não congelas-
sem o fluxo da representação.  

Algo que desenvolvo de maneira um pouco mais aprofundada na mi-
nha dissertação, mas é válido ilustrar aqui, é o retorno de Irigaray aos 
textos de Freud acerca da relação da menina com a mãe. Em um retorno 
à teorização de Freud sobre o desenvolvimento psicossexual da meni-

XVIII Cf. QADER, Y. Falar-mulher: fluir entre. Dissertação (Mestrado em Filoso-
fia) - UnB. Brasília, 2023. Disponível em: http://repositorio2.unb.br/jspui/han-
dle/10482/48031. 

http://repositorio2.unb.br/jspui/handle/10482/48031
http://repositorio2.unb.br/jspui/handle/10482/48031


Yasmin Santos Abdel Qader

68

na, em A chance of lifeXIX, Irigaray aborda a questão da identificação da 
menina com a mãe:

A mulher está longe de ter o mesmo tipo de identidade 
subjetiva que o homem. Na verdade, para ter acesso à 
sua própria sexualidade, ela não precisa se distanciar 
da mãe através de um sim ou de um não, de um pró-
ximo ou de longe, de um interior ou de um exterior. 
Ela tem que ser ou tornar-se mulher como a mãe e, 
ao mesmo tempo, ser capaz de se diferenciar e distan-
ciar da mãe. Mas a mãe dela é como ela mesma. Ela 
não pode ser reduzida ou manipulada como um objeto 
como é pelo menino ou pelo homem (Irigaray, 1993, 
p. 195).  

Para tornar-se sujeito, desejar, a mulher depende, portanto, que ela en-
contre uma identidade subjetiva através do relacionamento com a mãe. 
Ao entender-se como a mãe devido a seu sexo, e como extensão desse 
processo, desenvolver palavras, imagens e símbolos de mulheres, entre 
mulheres, para dar forma à economia de identidade entre mulheres:

Devemos parar de presumir que a filha deve afastar-se 
da mãe para obedecer ao pai ou para amar o marido, o 
que levaria a menina a reprimir sua identificação com 
a mãe. Para construir uma identidade sexual, são es-
senciais uma relação genealógica com o próprio gên-
ero e o respeito por ambos os gêneros (Irigaray, 1993, 
p. 196).

Em Je, tu, nousXX, Irigaray fala sobre sua relação com a escrita, sendo 
este um livro onde a autora apresenta várias de suas pesquisas no âm-
bito da linguística, que parecem ter como tema central a comparação 

XIX A chance of life: limits to the concept of the neuter and the universal in science and 
other disciplines, apresentado em Tirrenia, July 22, 1986, Festival of women of the Italian 
Communist Party, sobre o tema: “Life after Chernobyl”, contido em: Irigaray, Sexes 
and Genealogies. Translated by Gillian C. Gill. New York: Columbia University Press, 
1993.
XX Em espanhol: Yo, tú, nosotras. Madrid: Ediciones Cátedra, 1992.



69

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

da posição ou relação do homem com a linguagem com a posição ou 
relação da mulher com a linguagem. No capítulo A cultura da diferença 
deste livro, a autora nos oferece algumas sugestões práticas para o que 
ela considera como sendo parte do caminho para sair da engrenagem 
rigorosa da ordem patriarcal falocrática: cultivar as relações subjetivas 
entre mães e filhas (e de maneira geral, entre mulheres). Para tal, a auto-
ra sugere: (1) voltar a aprender a respeito da vida e dos alimentos, que 
significa reencontrar o respeito à mãe e à natureza; (2) colocar belas 
imagens da dupla mãe-filha nas casas e lugares públicos; (3) que as mães 
possam suscitar ocasiões para empregar com suas filhas o plural femini-
no, assim como “ inventar palavras e frases para designar as realidades 
que experimentam e intercambiam” (Irigaray, 1992b, p. 45), aquelas 
que não possuem, ainda, linguagem; (4) que mães e filhas “ descubram 
ou fabriquem objetos intercambiáveis entre elas para definir-se como 
um yo — nosotras — e um tu femininos” (je, tu, nous...); (5) ensinar des-
de cedo as diferenças não-hierárquicas entre os sexos; (6):

Para estabelecer ou prolongar relações consigo mesma 
e com os outros, é fundamental ter um espaço. Muitas 
vezes, as mulheres são reduzidas aos espaços internos 
de seu ventre ou de seu sexo, na medida em que es-
tes são úteis para a procriação e o desejo dos homens. 
É importante que tenham um espaço externo próprio 
que lhes permita transitar de dentro para fora de si, 
para vivenciar sua condição de sujeitos livres e autô-
nomos (Irigaray, 1992b, p. 46).

A sociedade não tem interesse nas mulheres 

À afirmação de Freud de que as mulheres teriam fraco interesse social, Iri-
garay responde: “E por que, afinal, as mulheres deveriam se interessar 
por uma sociedade na qual elas não têm nenhuma participação, que 
lhes rende juros somente por meio da intervenção compulsória de uma 
terceira pessoa que detém uma participação legal e de fato?” (Irigaray, 
1974/1985, p. 119). 



Yasmin Santos Abdel Qader

70

A autora se questiona, então, em qual infraestrutura econômica ba-
seia-se Freud para pensar a concepção da mulher? Irigaray lembra que 
há uma certa salvaguarda de um tipo de regime de propriedade garan-
tida por esta concepção de mulher. 

Pois o trabalho da mulher — que podemos concordar, 
provisoriamente, está em uma relação privilegiada ao 
“amor”, “família” e “lar” — nem sempre teve o tra-
ço de reclusão e isolamento social que Freud observa 
e que ele vê como os “interesses sociais mais fracos” 
das mulheres, “inferioridade social”. Somente com o 
advento da família patriarcal e mais particularmente 
com a família individual monogâmica é que as tarefas 
domésticas perdem seu caráter social e se limitam ao 
“serviço privado”. “A esposa se tornou a principal ser-
va, excluída de toda participação na produção social.” 
E a sucessão de diferentes regimes de propriedade — 
escravocrata, feudal, capitalista — não alterou o fato de 
que a mulher é possuída pelo chefe da família como 
um “mero instrumento de produção”XXI e reprodução. 
O contrato de casamento frequentemente terá sido im-
plicitamente um contrato de trabalho, mas um que não 
é ratificado como tal pela lei, privando assim a mulher 
de seu direito a demandas sociais perfeitamente legí-
timas: salário, horas de trabalho, férias, etc. (Irigaray, 
1974/1985, p. 121).

Uma falha na sublimação 

Na psicanálise freudiana, sublimação constitui a conquista, por parte do 
sujeito, da possibilidade de expressar socialmente pulsões sexuais, des-
viando, contudo, do seu caráter sexual, adaptando-as à comportamen-
tos socialmente aceitáveis. Porém, o único comportamento socialmente 
aceitável é o masculino (ou o da feminilidade para o homem).

XXI Aqui, Irigaray faz referência ao Origem da Família, da Propriedade privada e do 
Estado, de Friedrich Engels. 



71

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

Agora, tudo o que ele nos disse sobre se tornar uma 
mulher explica por que a “feminilidade”, mesmo alcan-
çada com sucesso, não pode sublimar. Por exemplo, o 
superego na feminilidade trabalha para impedir a su-
blimação. A mãe, sobre quem a identificação primária 
é baseada, acaba sendo castrada e, portanto, desvalori-
zada; quanto à identificação com o “protótipo paterno” 
— seja o falo “primitivo” mãe ou pai-, isso é proibido 
à mulher duas vezes: o pênis representa o objeto de 
desejo que não pode ser totalmente introjetado, pois o 
superego que resultaria dessa identificação seria “mas-
culino”. Portanto, a mulher permanecerá em um estado 
de dependência infantil de um superego fálico que olha 
severamente e desdenhosamente para seu sexo/órgão(s) 
castrado(s). Em sua crueldade, o superego da mulher 
favorecerá a proliferação de fantasias e atividades ma-
soquistas, em vez de ajudar a construir valores “cultu-
rais”. Que são masculinos em qualquer caso. 
[...] 
É necessário acrescentar, ou repetir, que o acesso “im-
próprio” da mulher à representação, sua entrada em 
uma economia especular e especulativa que não for-
nece a seus instintos sinais, símbolos ou emblemas, ou 
métodos de escrita que poderiam figurar seus instintos, 
tornam impossível para ela elaborar ou transpor repre-
sentantes específicos de seus objetivos-objetivos ins-
tintivos? Estes últimos são de fato submetidos a uma 
repressão particularmente peremptória e só serão tra-
duzidos em um roteiro de linguagem corporal. Silen-
cioso e enigmático. Substituindo as fantasias que ela 
não pode ter - ou pode ter apenas quando seus desejos 
amputados se voltam contra ela masoquisticamente, ou 
quando ela é obrigada a dar uma mão com a “inveja do 
pênis” (Irigaray, 1974/1985, p. 124).

Considerando até onde chegamos, poderíamos afirmar que Irigaray ex-
pôs, a partir desta análise detalhada (aqui apenas brevemente pincelada), 
a contradição subjacente a tal ideologia masculina? 

Talvez, se as mercadorias pudessem falar… 



Yasmin Santos Abdel Qader

72

elas poderiam possivelmente ter uma opinião sobre seu 
preço, sobre se consideram seu status justo ou sobre as 
negociações de seus donos. Quanto a “modificar suas 
invejas” ou saber como lidar com elas de forma justa, 
isso parece difícil de administrar. Pois mesmo sem fa-
lar, “elas não conseguem fazer seu próprio caminho 
para o mercado”. Elas continuam a depender de sus-
tentar a “inveja” dos compradores. Seus “guardiões”. 
Que, é claro, “devem entrar em relação uns com os ou-
tros como pessoas, ... reconhecer reciprocamente uns 
aos outros como donos privados. . . . Esta relação legal . 
. . assegura a expressão externa em um contrato ... (seja 
legalmente formulado ou não).” O “valor” das merca-
dorias nessas transações mais ou menos legais é cer-
tamente crucial, mas as próprias mercadorias não têm 
nada a pedir ou dizer, nenhum desejo ou necessidade 
de expressar, nenhuma venda ou compra a fazer por 
conta própria. Na melhor das hipóteses, serão mulhe-
res loucas por seus corpos, o que tornará o comércio 
mais fácil. Garantindo a “inveja”. Num papel atribuído 
à mulher que deve ser desempenhado, mesmo que isso 
implique alguns acidentes secundários para que o an-
damento das coisas estabelecidas ocorra sem proble-
mas (Irigaray, 1974/1985, p. 124).

CONSIDERAÇÕES FINAIS

E se as “mercadorias” se recusassem a ir para o “merca-
do”? Estabelecendo entre elas um outro comércio?

Luce Irigaray, 2017, p. 220

Como já poderíamos esperar, a analogia de Irigaray entre mercadoria 
e mulher apresenta fragilidades teóricas como, por exemplo a questão 
supracitada a respeito do espelhamento entre mercadorias e, por outro 



73

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

lado, o não espelhamento entre mulheres. Talvez este não espelhamen-
to esteja na base da dificuldade deste grupo social em encontrar luga-
res comuns, a dificuldade do feminismo em unificar-se em prol de uma 
única causa? Se a alienação das mercadorias é, em seu início, baseada 
em espelhamentos mútuos entre elas, a alienação das mulheres faz um 
caminho diferente que é o de, em não havendo identificação possível entre 
mulheresXXII, resta a elas valer como moeda em relação a uma terceira 
entidade – o falo. Tal especificidade teórica do não espelhamento das 
mulheres parece menos relevante diante do fato de, simplesmente, no 
quadro geral, a mulher ocupar o lugar de moeda. Não é este um fato 
histórico suficientemente revoltante? Os modos de funcionamento des-
te sistema monetário específico devem ser importantes no que eviden-
ciem a necessidade das mulheres de unirem-se em prol da luta política, e, as-
sim, a teoria encontra seu caminho. 

O presente trabalho se propôs um objetivo incomum. No meio acadê-
mico, Irigaray não é fácil ou frequentemente confrontada com a teoria 
marxista. Seu modo de escrita leva muitas leitoras, inclusive, a carac-
terizá-la como essencialista (como se reivindicar subjetividade própria 
fosse universalizar o feminino ou congelar o devir deste…). O gesto de 
ler a autora considerando que ela, juntamente com outras filósofas, ela-
bora sua filosofia a partir de um ponto de situação em comum com outras 
mulheres, ou seja, realizar uma leitura pragmática de sua obra, evidencia 
justamente o que a palavra, a teoria faz. Ao descrever tais situações, ao 
invés de essencializar a violência, estas autoras estão expondo pontos 
nevrálgicos da sociedade enquanto construto histórico e, assim, abrindo 
esta para o futuro, para a transformação. 

Irigaray trata de categorias que são, sim, repletas de tensão, como por 
exemplo a categoria mulher. Pois diversos (e infelizmente ainda não de-
crescentes) são os efeitos das opressões que as mulheres sofrem a de-
pender de seus contextos sociais e culturais. Porém, mesmo tais efeitos 
diversos são ainda oriundos de uma mesma opressão que é a opressão 

XXII Sobre a necessidade de desenvolver lugares de identificação possível entre mul-
heres, Irigaray aposta bastante na linguagem de mulher para mulher, e na relação 
mãe-filha (em contraposição à competição freudiana edípica pelo falo). Cf. Irigaray, 
Luce. Le corps-à-corps avec la mère. Ottawa: Les éditions de la pleine lune, 1981.



Yasmin Santos Abdel Qader

74

sexista. Segundo Fraser, ao acessar lugares de identidades sociais, é ne-
cessário estar consciente de que elas são fabricadas e alteradas ao longo 
do tempo, e que, devido às condições de desigualdade social, a partir 
de tais identidades, grupos sociais são formados e dissolvidos. Mas são 
elas que permitem a prática política e a mudança social emancipatória.

Possuir uma identidade social, ser uma mulher ou um 
homem, por exemplo, é nada mais do que viver e agir 
sob uma série de descrições. Tais descrições, claro, não 
são simplesmente secretadas pelos corpos das pessoas, 
tampouco meramente emanam de suas psiques. Elas se 
deduzem, antes, do substrato de possibilidades inter-
pretativas disponíveis aos agentes em sociedades espe-
cíficas (Fraser, 2017, n. p.).

A essência do feminismo reside na compreensão ampla dos diversos 
feminismos que o compõem e no fato histórico de que todos têm uma 
causa em comum, uma memória, por mais distantes que sejam, e que 
esta causa configura seu ponto de situação histórico. A possibilidade de 
um corpo político multívoco, mas ainda assim, um corpo vivo, parece 
ser a contribuição da concepção paradigmática de discurso evidenciada 
por Fraser: “Essa me parece ser uma ajuda inestimável, dado que não 
será hora de falar em pós-feminismo até que possamos falar legitima-
mente de pós- patriarcado” (Fraser, 2017, n.p.).



75

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

REFERÊNCIAS

AUSTIN, J. L. How to do things with words. Oxford: Clareton, 1962.
BARROS, M. Poesia completa. São Paulo: Leya, 2010.
BUTLER, J. Corpos que importam: os limites discursivos do sexo. São 
Paulo: n-1 edições, 2023.
CAVARERO, A. Para una teoría de la diferencia sexual. Debate Femi-
nista, v. 12, p. 152-184, out. 1995. DOI: https://doi.org/10.22201/
cieg.2594066xe.1995.12.234.
CAVARERO, A. Vozes plurais: filosofia da expressão vocal. Belo Ho-
rizonte: Editora UFMG, 2011.
FRASER, N. Contra o ‘simbolicismo’: usos e abusos do ‘lacanismo’ 
para políticas feministas. Lacuna: uma revista de psicanálise [Tradução 
de P. Ambra]. São Paulo, n. 4, p. 9, 2017. Disponível em: https://
revistalacuna.com/2017/11/20/n4-09/. Acesso em: 24 maio 2025.
FREUD, S. Amor, sexualidade, feminilidade. In: FREUD, S. Obras 
incompletas de Freud, v. 7. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2018, 
p. 313-341.
GONZALEZ, L. Por um feminismo afro-latino-americano. Rio de Ja-
neiro: Jorge Zahar Editor, 2020.
GROSZ, E. The incorporeal: ontology, ethics, and the limits of mate-
rialism. New York: Columbia University Press, 2017.
GRUMAN, P.; MORAES, J. Entre o pretuguês e o falar-mulheres: 
diálogos sobre o inconsciente como materno em Lélia Gonzalez e 
Luce Irigaray. In: BRÍGIDO, E.; PONCIANO, J. (orgs.). A revolução 
do pensamento feminino: marcas da esperança. Rio de Janeiro: Mul-
tifoco, 2022, p. 89-106.
HEINRICH, M. How to read Marx’s Capital: commentary and expla-
nations on the beginning chapters. Tradução de A. Locascio. New 
York: Monthly Review Press, [2008] 2021.
IRIGARAY, L. Le corps-à-corps avec la mère. Ottawa: Les Éditions de 
la Pleine Lune, 1981.
IRIGARAY, L. Sexes and genealogies. Tradução de Gillian C. Gill. New 
York: Columbia University Press, 1993.
IRIGARAY, L. An ethics of sexual difference. New York: Cornell Uni-
versity Press, 1993.

https://doi.org/10.22201/cieg.2594066xe.1995.12.234
https://doi.org/10.22201/cieg.2594066xe.1995.12.234
https://revistalacuna.com/2017/11/20/n4-09/
https://revistalacuna.com/2017/11/20/n4-09/


Yasmin Santos Abdel Qader

76

IRIGARAY, L. Speculum of the other woman. New York: Cornell Uni-
versity Press, 1985.
IRIGARAY, L. Yo, tú, nosotras. Madrid: Ediciones Cátedra, 1992.
IRIGARAY, L. Este sexo que não é só um sexo: sexualidade e status 
social da mulher [1977]. Tradução de C. Prada. São Paulo: Senac, 
2017.
LEVI-STRAUSS, C. As estruturas elementares do parentesco. 7. ed. Petrópolis, RJ: 
Vozes, 2012.
LUKÁCS, G. História e consciência de classe: estudos sobre a dialética marxis-
ta. Tradução de Rodnei Nascimento. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2018.
MARX, K. O capital: crítica da economia política. Livro I [1867]. Tradução de 
Rubens Enderle. São Paulo: Boitempo, 2011.
MURARO, L. El orden simbólico de la madre. Madrid: Horas y Horas, 1994.
QADER, Y. S. A. Falar-mulher: fluir entre. 2023. 120 f. Dissertação (Mestrado 
em Filosofia) – Universidade de Brasília, Brasília, 2023. Disponível em: http://
repositorio2.unb.br/jspui/handle/10482/48031. Acesso em: 24 maio 2025.
SILVEIRA, L. Simbolicismo e circularidade fálica: em torno da crítica de Nan-
cy Fraser ao lacanismo. In: MARTINS, A. A.; SILVEIRA, L. (orgs.). Freud e o 
patriarcado. São Paulo: Hedra, 2020, p. 327–350.
STONE, A. Luce Irigaray and the philosophy of sexual difference. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2006.
WINANT, T. The feminist standpoint: a matter of language. Hypatia, v. 2, 
n. 1, p. 123–148, 1987. DOI: https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.1987.
tb00856.x.

Recebido em 28 de novembro de 2025
Aprovado em 27 de março de 2025
Publicado em 31 de março de 2025

http://repositorio2.unb.br/jspui/handle/10482/48031
http://repositorio2.unb.br/jspui/handle/10482/48031
DOI: https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.1987.tb00856.x
DOI: https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.1987.tb00856.x

