
Ricardo Manoel Morais 

119

A LIBERDADE DE EXPRESSÃO NO GOVERNO 
REPRESENTATIVO
a isegoria como aporia do Estado de Direito

FREEDOM OF EXPRESSION IN REPRESENTATIVE 
GOVERNMENT
isegoria as an aporia of the Rule of Law

https://doi.org/10.26512/rfmc.v11i1.48971

Ricardo Manoel Morais*
Universidade Federal de Minas Gerais

http://lattes.cnpq.br/6966299549833524
https://orcid.org/0000-0003-4089-6385

ricardo_mom@hotmail.com

* Professor Adjunto da Faculdade de Direito Milton Campos (FDMC), 
sendo docente da Graduação e do Mestrado em Direito. Professor Ad-
junto do CEDIN. Coordenador da Pós-Graduação em Direitos Huma-
nos da ESA-MG/CEDIN. Doutor em Ciência Política pela Universidade 
de São Paulo (USP). Doutor em Direito Político pela Universidade Fe-
deral de Minas Gerais (UFMG). 



REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  11, número 01, janeiro - abril, 2023
ISSN 2317-9570

120

Resumo
O objetivo é examinar o paradoxo da liberdade de expressão no Estado 
de Direito à luz da noção de isegoria (direito de expressar argumentos 
com igualdade na esfera pública). Para esta análise, serão apresentados 
os conceitos de liberdade de fala, de Governo Representativo e de par-
resía. Os marcos teóricos são Foucault e sua noção de parresía (A cora-
gem da verdade) e Manin (The principles of representative government). O 
direito de se expressar livremente é o fundamento da democracia anti-
ga e da moderna. Não obstante, quando a institucionalidade rechaça tal 
direito, a democracia entra em crise. Assim se deu com a polis ateniense 
ao condenar Sócrates. O desafio é distinguir, no século XXI, o discurso 
transgressor construtivo democraticamente do discurso irracional eco-
ado pela dinâmica não dialética da realidade digital/algorítmica. A for-
ma como o Estado responder a este desafio poderá acabar ou fortalecer 
a democracia e as suas bases. 

Palavras-chave: Liberdade de expressão. Parresía. Isegoria. Governo 
Representativo.

Abstract
The object is to examine the freedom paradox of expression in the Rule 
of Law considering the notion of isegoria (the right to publicly express 
arguments). For that, the concepts of freedom of speech, Representa-
tive Government and parrhesia will be developed. The theoretical fra-
meworks are Foucault’s notion of parrhesia (The Courage of Truth) and 
Manin (The principles of representative government). The right of expres-
sion is the foundation of both ancient and modern democracy. However, 
when institutions reject that right, democracy enters a crisis. That happe-
ned in Athenian polis with the Socrates’ condemnation. The challenge is 
to distinguish, in the 21st century, the democratic transgressive discou-
rse from an irrational speech echoed by the non-dialectical dynamics of 
digital/algorithmic reality. The way that State responds to that challenge 
could end or strengthen democracy and its foundations.

Keywords: Freedom of expression. Parrhesia. Isegoria. Representative 
Government.



Ricardo Manoel Morais 

121

Introdução

Uma aporia pode ser descrita como uma situação ou um dilema racio-
nal cuja solução parece impossível. Neste sentido, colocar no título de 
um artigo um dos princípios fundamentais da democracia moderna – 
que é a liberdade de expressão e o direito de fala – como uma aporia 
do Estado Democrático é uma afirmação que merece esclarecimentos. 
A categoria da igualdade nos principais momentos de consolidação de-
mocrática ocidental se manifesta como a igualdade perante a lei (isono-
mia) – no sentido de aplicação da mesma lei a todos aqueles que a ela 
consentiram após ampla deliberação – e como igualdade de todos fala-
rem livremente e apresentar seus argumentos (isegoria) – o que permiti-
rá maior consenso no momento da aplicação isonômica da lei. Pode-se 
dizer, com isso, que a liberdade de expressão é uma forma de isegoria, 
seja na democracia moderna, seja na antiga. Não obstante, o caráter 
paradoxal e aporético da isegoria aparece como um desdobramento da 
liberdade de manifestação de argumentos.  

O direito de poder falar livremente pressupõe a possibilidade de se 
apresentar argumentos contrários à própria ordem democrática. O 
exemplo célebre é o de Sócrates, cuja contundência e publicidade com 
que ele evidenciou, através da fala, as fragilidades da polis, o levou à 
condenação à morte pela própria cidade que ele tentava elevar. E, as-
sim como Sócrates foi condenado por um tribunal legítimo da polis por 
supostamente tê-la corrompido, isso pode ocorrer com aqueles que 
apresentam argumentos persuasivos contra o Governo Representativo 
moderno. Assim, estar-se-ia diante de um dilema: se se franquear a pos-
sibilidade de se apresentar argumentos contrários a um modelo políti-
co (mesmo que sejam, posteriormente, reconhecidos como argumentos 
falsos), esses argumentos podem colocar este modelo político em risco; 
se se negar esta possibilidade, perde-se a premissa democrática, já que 
a isegoria (e, por conseguinte, a liberdade de expressão) seria negada. A 
reflexão deste texto é sobre o caráter paradoxal – “paradoxo”, etimo-
logicamente, remete ao além da doxa – que a liberdade de expressão 



REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  11, número 01, janeiro - abril, 2023
ISSN 2317-9570

122

assume frente a uma determinada institucionalidade e, em especial, à 
institucionalidade da polis e do Estado Democrático. 

Se, por um lado, Manin coloca a liberdade de manifestação do pensa-
mento como um dos princípios fundamentais do Governo Represen-
tativo moderno, por outro, há uma tradição filosófica que aponta o 
potencial transgressor de um discurso. Impossível não fazer uma asso-
ciação com os eventos ocorridos no dia 8 de janeiro de 2023 no Brasil, 
quando indivíduos, supostamente acobertados pela “liberdade de ex-
pressão”, afrontaram o status quo. Apesar disso, há um elemento de dis-
tinção essencial (embora frágil) entre a “transgressão institucional so-
crática” e a “iliberdade de expressão”: a possibilidade, no logos socrático, 
de passar em revista, racionalmente, uma tese ou um argumento. Neste 
sentido, a liberdade de expressão numa democracia deve ser a primeira 
página de um processo dialético, cujo confronto de teses e argumentos 
permitirá que uma verdade, sempre provisória, seja consensual e racio-
nalmente adotada. A verdade, em constante escrutínio, deve ser demo-
craticamente questionada e, com isso, estar em constante construção. A 
democracia pressupõe a abertura da verdade, tornando-a contingente.

Não obstante, a aporia permanece: se argumentos persuasivos, racio-
nais e contingencialmente verdadeiros contrários à democracia alçarem 
o consenso hegemônico, com quais ferramentas o Estado Democrático 
irá lidar com tal situação? O modelo institucional do Governo Repre-
sentativo é perpassado por inúmeras imperfeições (como o é o próprio 
ser humano). Pode-se, aqui, rememorar episódios de “crise de represen-
tação” como os de 2013, eventos que jamais foram plenamente absor-
vidos pelo Estado, apesar de democráticos. Retomando um importante 
argumento de Mill (2011), caso uma ideia, por melhor e mais verdadei-
ra que seja, após ter se tornado hegemônica, não puder ser submetida 
a questionamentos, ela se tornará cada vez mais frágil, ficando relegada 
ao mero dogmatismo e, progressivamente, perderá o seu status de ver-
dade. Embora não seja algo simples de se afirmar, isso pode ter ocorrido 
com os argumentos que defendem o Estado Democrático, razão pela qual 
a resposta institucional aos questionamentos à democracia não pode ne-
gar as premissas democráticas, sob pena de a democracia se perder.



Ricardo Manoel Morais 

123

Para aprofundar essas reflexões, este ensaio terá a seguinte estrutura: 
primeiramente, será examinada a forma como o direito de falar livre-
mente se constitui na democracia antiga, considerando ser a polis ate-
niense a primeira grande transformação da democracia ocidental (con-
forme conceituação de Dahl, 2012); em seguida, será analisado como o 
direito de expressar um argumento se coloca na democracia moderna; 
neste momento, analisa-se, em especial, o fato de que não se pode pri-
var um argumento de ser submetido ao escrutínio público, mesmo que 
seja para ser rechaçado, uma vez que a censura inviabiliza até mesmo 
que argumentos parcialmente verdadeiros possam ser corrigidos; em 
seguida, serão apontados alguns dos principais desafios que se colocam 
na democracia do século XXI, na medida em que a manifestação de ar-
gumentos pressupõe a dialética entre os interlocutores, o que não ocor-
re no “debate público” digital (cujas teses são unilateralmente expostas 
e entregues àqueles que concordam com elas). Assim, como conciliar as 
noções de liberdade de expressão, isegoria, dialética (para revisar argu-
mentos potencialmente falhos) e democracia como um conceito aberto 
e em construção constante diante da ausência do contraditório imposto 
pela lógica de “bolhas digitais” avessas à própria democracia? 



REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  11, número 01, janeiro - abril, 2023
ISSN 2317-9570

124

A polis democrática e a isegoria: entre os argumentos de 
SócratesI  e a resposta da polis ateniense

O termo “democracia”, embora seja utilizado de forma corriqueira, é 
tão impreciso quanto a sua etimologia: demos significa povo e kratos, 
poder, de modo que democracia seria o poder nas mãos do povo. A 
imprecisão, neste sentido, decorre da vagueza das noções de “poder” e 
de “povo”. O início de uma reflexão impõe precisar tais noções, o que 
será feito pelo eixo teórico de Dahl (2012), em seu Democracia e seus 
críticos. Em linhas gerais, para Dahl, a teoria e a realidade da democra-
cia ocidental passaram por duas grandes transformações, uma antiga e 
outra moderna. Evidentemente, isso não significa que nesse intervalo 
não houve mudanças na noção e na práxis democráticas, nem que as 
duas “transformações” se consolidaram de uma só vez em seus respecti-
vos contextos. Trata-se apenas de afirmar que nestes dois momentos se 
consolidaram as duas principais formulações da democracia ocidental. 
A primeira transformação ocorreu em meados do século V a.C., quando 

I Analisar Sócrates é um grande desafio, seja pelo fato de ele não ter deixado escritos, 
seja porque há poucos dados biográficos consistentes sobre ele. Sobre o seu pensa-
mento, há três fontes diretas – Aristófanes, Xenofonte e Platão – e uma fonte indireta 
– Aristóteles, nascido pouco depois da morte de Sócrates. Há uma gama de hipóteses 
para se estabelecer o pensamento do Sócrates histórico. Alguns optaram a premissa de 
que o Sócrates platônico seria o “verdadeiro”, pois é a fonte mais detalhada e rica. Ou-
tros, que o Sócrates de Xenofonte seria o “autêntico”, pois é menos heroico. Outros, 
ainda, atribuíram a veracidade a Aristóteles como o árbitro neutro das divergências 
entre Xenofonte e Platão. Entretanto, este embate se abre ao regresso ao infinito. Por 
isso, segundo Dorion, a questão socrática (sobre o Sócrates histórico) seria um falso 
problema, pois “[...] se baseia numa falsa compreensão que, por sua vez, acarreta uma 
falsa interpretação da natureza exata dos testemunhos sobre Sócrates” (Dorion, 2006, 
p. 22). O gênero literário do logos sokratikos não pode ser compreendido como do-
cumentário. O “verdadeiro” Sócrates só a ele pertenceu.



Ricardo Manoel Morais 

125

surgiu a polisII em Atenas, e a segunda ocorreu na modernidade, conso-
lidando-se no século XVIII, com a formação do Governo Representati-
vo (que será objeto de análise na seção seguinte). 

A marca fundamental da polis atenienseIII foi a preeminência da palavra 
sobre todos os outros instrumentos de poder. De forma muito objetiva, 
o “poder” é a possibilidade de alguém obrigar um terceiro a fazer algo 
não desejado inicialmente. O poder, caso seja exercido através de coer-
ção física ou da violência, oblitera qualquer possibilidade de uma real 
esfera política. O político deve ter como marca central a igualdade e a 
liberdade, criando o terreno para que a palavra ou o discurso se colo-
que como a principal manifestação da ação política (Arendt, 2001). Se 
alguém impõe algo através da força física a um terceiro, nega-se a igual-
dade e a liberdade deste terceiro no processo de deliberação. É este o 
motivo pelo qual a marca da polis é a supremacia da palavra em relação 
a todas as outras formas de exercício de poder (Vernant, 2002). Sendo 
a palavra o instrumento político por excelência, ela é a chave para legi-
timidade das instituições, organizando o domínio “consentido” de uns 
sobre outros. A palavra deixa de ser uma simples fórmula, assumindo o 

II A etimolodia de polis – que não será objeto de maiores aprofundamentos nes-
te texto – é marcada por ambiguidades, considerando que se refere “[...] quer aos 
regimes oligárquicos (típicos dos séculos VIII-VI, mas verificáveis também nos sé-
culos posteriores), quer aos regimes democráticos que se encontram a partir mais 
ou menos do século VI”. Segundo Tierno (2014, p. 5), a etimologia de polis é vaga e 
remete a cidadela elevada (akró-polis: cidade alta), cujo cume fortificado os gregos da 
“era obscura” utilizavam para defesa. Para Bobbio (1998, pp. 949-950), “Por pólis se 
entende uma cidade autônoma e soberana, cujo quadro institucional é caracterizado 
por uma ou várias magistraturas, por um conselho e por uma assembleia de cidadãos 
(politai)”. Noutros termos, (e Bobbio faz tal ressalva) a conceituação de polis é fruto de 
abstrações de situações históricas diversas entre si, sobretudo quando se considera o 
fato de esta expressão designar categorias políticas tão dissonantes entre si. Todavia, 
atentando-se ao emprego convencional deste termo, utiliza-se aqui o termo “polis” 
referindo-se à ordem política e democrática antiga ateniense.
III  “[...] Atenas não constituía nem constituiria a única pólis democrática, embora 
possa ser considerada, em perspectiva, o exemplo que deixou mais e melhores docu-
mentos e literaturas” (Tierno, 2014, p. 8). Sobre o sucesso da polis ateniense, ver Balot 
(2006, pp. 86-90, tradução livre). “Em parte, este florescimento [da democracia ate-
niense] se deveu à liberdade do discurso de Atenas, em parte à riqueza da cidade, em 
parte ao seu status como centro cultural. [...] A democracia ateniense, além de tudo, 
foi notoriamente bem-sucedida”. 



REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  11, número 01, janeiro - abril, 2023
ISSN 2317-9570

126

formato do debate, do enfrentamento dialógico racional de concepções 
de bem comum e dos meios para alcançá-lo. 

Dahl (2012, pp. 34-36) sintetiza as principais condições da polis. Pri-
meiramente, os cidadãos deveriam ter interesses harmoniosos e com-
partilhar uma noção de bem que não entrasse em conflito com seus 
interesses pessoais. Os interesses pessoais não poderiam interferir no 
exercício da cidadania. Além disso, os cidadãos deveriam ter certa ho-
mogeneidade, pois a diversidade poderia acarretar conflitos e diver-
gências insolúveisIV. Nenhuma cidade poderia ser uma boa se fosse ex-
tremamente desigual na quantidade de recursos econômicos, de tempo 
livre ou culturalmente, porquanto existiriam duas realidades, o que im-
possibilitaria o diálogo. Não obstante, a cidade deveria ter um número 
reduzido de cidadãos, para evitar a heterogeneidade e a desarmonia, 
permitindo a comunicação direta numa mesma língua e cultura, o que 
permitiria que a reunião em assembleia. Ainda, os cidadãos deveriam 
deliberar e decidir diretamente sobre as leis e os cursos da política. Com 
isso, a participação política não se limitaria às reuniões em assembleias, 
devendo ser uma constante. O engajamento do povo nos tribunais, nos 
eventos religiosos e nas festividades eram formas de exercício da liber-
dade. Uma polis deveria ser livre no nível de cidade, que precisaria ser 
autônoma, e no nível dos cidadãos, que agiriam livremente através da 
palavra. 

Dessa forma, sendo a palavra o elemento político central e o discurso a 
meio pelo qual um cidadão exerceria poder sobre os demais, a isegoria é 
fundamental. Uma premissa dessa primeira transformação da democra-
cia é a de que há um corpo de cidadãos (demos) iguais entre si que tem 
o direito de deliberar sobre as questões comuns. A polis era indissociá-
vel da noção de igualdade, que se desdobrava na igualdade de fala nas 
assembleias (isegoria) e na igualdade perante a lei (isonomia). A igualdade 

IV A respeito da homogeneidade e da harmonia política, vale ressaltar que estudiosos 
– como Ober e Strauss (1991); Goldhill (2008) e Hall (2010), sobre a competitividade 
na polis – chamam a atenção para o papel que os embates adversariais e o clima com-
petitivo tinham na cidade. Todavia, prevalecia uma forma particularizada de se pensar 
a “boa cidadania” a partir de ideais harmônicos, havendo no embate o horizonte do 
harmônico. 



Ricardo Manoel Morais 

127

de fala era o que permitia a qualquer cidadão não só falar e ser ouvido, 
mas facultava ou falar de forma franca e verdadeira ou de forma dissi-
mulada. E, devido à possibilidade de dissimulação, a tradição platônica 
é uma contumaz crítica da polis. 

A polis permitia que a fala dissimulada pudesse assumir a hegemonia, 
já que era mais aprazível que uma fala verdadeiraV (a parresía). Em di-
ferentes passagens da obra platônica é dito que um discurso que diz-a-
-verdade não consegue imperar sobre o discurso dissimulado da lisonja, 
sendo esta a principal razão da morte de Sócrates (que falava franca-
mente e recusava a fala dissimulada). Etimologicamente, parresiázesthai 
é dizer tudo. Pode-se dizer que parresía significa a fala franca, dizer-a-
-verdade. A análise do discurso verdadeiro examina como tais discur-
sos são assumidos como verdades; analisa-se a veridicção, o que subjaz 
à verdade de um argumento contingencialmente verdadeiro. Para que 
haja discursos que dizem-a-verdade, não é necessária a institucionali-
zação; a verdade é dita numa relação com o outro, seja ela pessoal ou 
política. Nesse sentido, não é necessário que a verdade irrompa numa 
instituição como o tribunal. A verdade, em si, é tão contingente quanto 
o estatuto do outro para quem ela é dita. Não obstante, quando a parre-
sía assume uma conotação política, está associada à democracia. Atenas, 
uma polis que assegurava a palavra a todos, assegurava o direito de se 
dizer qualquer coisa (isegoria no sentido negativo). Platão, na Repúbli-
ca (livro III, 557b), define a polis como uma cidade sem unidade, onde 
qualquer um dá sua opinião e segue suas próprias decisões. A cidade se 
assemelharia a uma embarcação desgovernada, onde toda a tripulação 
tenta assumir o controle do leme. Onde todos podem falar irrestrita-
mente, existem tantas formas de governo quanto de indivíduos. 

Por outro lado, a fala franca pode assumir um valor positivo, como um 
dizer a verdade sem dissimulação ou ornamento retórico, “[...] dizer a 
verdade sem dela nada esconder, sem escondê-la com o que quer que 
seja” (Foucault, 2011, p. 11). Nesse sentido positivo, a parresía será uma 

V A este respeito, Platão se utiliza, em mais de um momento, da analogia entre o 
verdadeiro político e o médico. Assim como um tratamento médico de uma doença 
pode ser penoso, a justiça (análoga à medicina, mas para a cidade) nem sempre será 
aprazível, mas tornará a cidade mais saudável. 



REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  11, número 01, janeiro - abril, 2023
ISSN 2317-9570

128

verdade que irrompe na política com perfeita coerência entre o que é 
dito e o que o falante pensa. O parresiasta não só diz a verdade que 
acredita, mas se liga a ela, se obriga a ela e por ela. Assume-se o risco 
de colocar em xeque a relação entre o sujeito que fala e o sujeito que 
escuta, podendo, em última instância, colocar em risco o próprio par-
resiasta, pois aquele que fala verdades incômodas aos ouvintes se expõe 
à cólera coletiva. Por expor o parresiasta a um risco efetivo, a parresía 
demanda coragem. A parresía é, por isso, o oposto da retórica. 

Parresía e retórica são ambas manifestações possíveis da isegoria. Se a 
parresía se compromete com a verdade dita, a retórica é um conjunto de 
procedimentos que permitem ao orador dizer algo que em desacordo 
com o que ele pensa, desde que consiga persuadir o ouvinte. “Em outras 
palavras, a retórica não implica nenhum vínculo da ordem da crença 
entre quem fala e aquilo que [anuncia]” (Foucault, 2011, p. 13). Platão, 
tomando como pressuposto a contraposição retórica/parresía, questio-
na se as instituições democráticas podem ser o lugar para à verdade 
(Foucault, 2011, p. 33). Isso porque na polis tanto a retórica quanto 
a parresía podem ser altamente danosas. Se a retórica, por meio de 
discursos descompromissados com a verdade, veicula o que apraz o 
público, ganha mais espaço que a parresía. Todavia, não diz a verdade 
necessária. A parresía, por outro lado, pode tanto manifestar-se como 
uma fala generalizada e difusa (sentido negativo) quanto como um ris-
co ao parresiasta, decorrente do incômodo que a verdade pode causar 
(sentido positivo).

Pensando a parresía em seu sentido positivo, ela representa um perigo 
para as instituições políticas e para o parresiasta, já que o discurso oca-
siona um potencial incômodo ao ethos dos ouvintes pela transgressão 
da fala. Este é, justamente, o paradoxo da parresía democrática: “Ou a 
democracia abre espaço para a parresía, e isso é necessariamente uma 
liberdade perigosa para a cidade; ou a parresía é de fato uma atitude 
corajosa que consiste em empreender dizer a verdade [e não o aprazí-
vel], e então não tem espaço na democracia” (Foucault, 2011, p. 35). A 
parresía, no âmbito da política e de confronto com o ethos, tem um com-
prometimento com uma verdade potencialmente incômoda. Por tal in-
cômodo, Platão diz que aqueles que conseguem aprovação para gover-



Ricardo Manoel Morais 

129

nar são os que lisonjeiam o povo, ao passo que os que dizem verdades 
sequer são ouvidos, ou pior, se expõem à cólera, às reações negativas e 
até à vingança. “É o perigo do indivíduo que diz a verdade no espaço 
democrático a que Sócrates, vocês se lembram, se refere numa passa-
gem bem precisa da Apologia” (Foucault, 2011, p. 34). 

Sócrates foi um parresiasta por excelência. Ele, nas descrições platôni-
cas, exerce a parresía para a mostrar aos cidadãos de “boa reputação” 
que eles não sabem o que dizem saber, afrontando seu ethos e, por con-
seguinte, as próprias instituições de Atenas. Isso gerou um incômodo 
tamanho que Sócrates foi, apenas pelo que dizia, considerado como um 
corruptor da polis. Vale lembrar a advertência feita por Cálicles segun-
do a qual se Sócrates não largasse a parresía imediatamente, ele correria 
um sério risco de ser acusado e condenado por subversão, na medida 
em que ele confrontava, deliberadamente, os valores e instituições de-
mocráticas com a sua fala. Portanto, por mais que haja certa parresía na 
polis no que diz respeito à liberdade generalizada de fala, a fala franca, 
num sentido positivo, acaba expulsa da tribuna democrática. Platão, ao 
sustentar um ethos político oposto ao da polis, evidencia que um discur-
so sempre aprazível não é capaz de elevar os cidadãos à justiça. Uma 
vez que a democracia permite ampla liberdade de fala aos lisonjeiros, a 
parresía não seria possível na democracia. Quando Sócrates diz que “[...] 
a verdade jamais é refutada”, está implícito em sua fala que o discur-



REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  11, número 01, janeiro - abril, 2023
ISSN 2317-9570

130

so verdadeiro, por ser coerente, não é passível de ser refutado, apenas 
manipulado para ser aprazível, fenômeno frequente em democraciasVI. 

Um ponto crucial do logos socrático é a não afirmação de se estar cer-
to. Ao contrário, Sócrates defende que fazer filosofia é realizar o exame 
dialético e contestador (elenchos) constante do ser humano e de seu pre-
tenso saber, visando separar o saber verdadeiro da aparência (doxa) que 
não permanecerá incontestada caso seja confrontada dialeticamente. A 
importância da dialética para Sócrates – em contraposição aos longos 
discursos retóricos sem possibilidade de contestação – está na possi-
bilidade de correção, uma vez que o ser humano é falível. Como todo 
ser humano possui uma doxa, uma abertura própria e singular para o 
real, Sócrates tinha de certificar quais convicções eram verdadeiras e 
quais não eram, já que não se pode inferir de antemão qual é a doxa do 
outro. A dialética socrática parte da abertura humana a um mundo de 
aparências e opiniões para formular o que se apresenta como verdade, 
rechaçando-se aquilo que não se sustenta após o escrutínio racional. 
Arendt (1993, p. 97), em “Filosofia e política”, expõe que é importante 
fazer com que a “verdade” do outro se manifeste e seja confrontada, para, 

VI Platão, na República, afirma que uma democracia que assegura a parresía é como 
uma embarcação desgovernada, na qual toda a tripulação quer tomar o controle do 
leme de forma desordenada. Logo, a parresía, na democracia, ou assume um caráter 
negativo, ou não tem espaço algum frente à retórica e só haveria a possibilidade de 
a verdade imperar numa cidade governada por filósofos, ou seja, indivíduos que, ao 
conhecerem e exercerem o bem, tornarão os cidadãos virtuosos e justos, purgando a 
sociedade da injustiça, que é o pior dos males. Assim, sua proposta é que uma polis 
perfeita seja: governada por filósofos, que conhecem o bem e se dedicam inteiramente 
à vida pública, promovendo a felicidade de todos e sendo felizes, na medida em que 
são virtuosamente propensos para a justiça política; protegida por guardiões que, 
educados para a ginástica, se realizam como protetores da cidade por serem virtuo-
samente propensos à virtude da coragem; mantida pelos artífices que, por não serem 
propensos à política, não se realizariam como políticos. Os artífices, por mais que 
aparentem ser excluídos, jamais poderiam se realizar como políticos. Isso significa 
que os governantes filósofos, ao compreenderem as virtudes, irão tornar toda a cidade 
feliz. Logo, este regime não significa uma tirania filosófica, visto que o governo pela 
filosofia é o que torna todos felizes. Além do que, a sociedade não é estática, podendo 
os filhos dos artífices despontarem como filósofos, bem como filhos dos filósofos não 
ocuparem a posição de governantes. Tudo depende da virtude para o qual eles sejam 
propensos. Portanto, uma sociedade como esta estaria livre de demagogos que, com 
sua retórica sofística, buscariam poder ilimitado e descomprometido com a justiça.



Ricardo Manoel Morais 

131

com isso, viabilizar uma cidade mais verdadeira. Se as verdades aparen-
tes forem confrontadas e refutadas publicamente, toda cidade ganha em 
virtude e justiça. Assim, não só poder falar com igualdade (isegoria), mas 
poder confrontar o que é dito com igual direito, é crucial para se falar em 
uma cidade livre e justa. 

A liberdade de manifestação de pensamento no gover-
no representativo

A segunda transformação da democracia ocidental se dá com a emer-
gência do Governo Representativo. Embora existam distinções funda-
mentais entre a polis e o Governo Representativo, a palavra (no senti-
do de ação política discursiva) permanece, ao menos simbolicamente, 
como o elemento primordial do exercício do poder político e, por con-
seguinte, como uma das raízes da democracia. Ou seja, a isegoria perma-
nece como um direito e uma liberdade, embora com novos contornos. 
Não obstante, a realidade social, econômica, geográfica e política na 
qual o Governo Representativo se coloca é radicalmente distinta daque-
la existente na Atenas do século V a.C., a começar pela complexidade 
da comunidade internacional e pela extensão territorial e populacional 
dos Estados modernos. Além disso, a compreensão de cidadania através 
do sufrágio vai ganhando novos contornos, chegando ao ponto de, no 
século XX, ter a universalidade como seu horizonte.

A representação é uma inovação basilar da democracia moderna. É cor-
riqueiro apontar que se as deliberações e decisões da polis eram toma-
das diretamente, na democracia representativa, a participação do demos 



REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  11, número 01, janeiro - abril, 2023
ISSN 2317-9570

132

nos assuntos políticos passa a ser mediada por representantes eleitosVII. 
A natureza política da representação e da relação entre representantes 
e representados, é, ainda hoje, não consensual. Apesar disso, a liberdade 
de manifestação do pensamento é uma raiz do Governo Representati-
vo. Como será visto, essa raiz se mostra ainda mais nevrálgica por um 
efeito determinante deste modelo de representação, que é o princípio 
da distinção ou da desigualdade. Por mais amplo que seja o sufrágio, a 
escolha dos tomadores de decisões não apaga uma diferença de status 
entre governantes e governados, já que num sistema eletivo não é o 
povo quem governa a si mesmo. Ao contrário, do processo eleitoral 
resulta a atribuição de autoridade a determinados indivíduos que a 
exercerão sobre outros. Justamente por isso que o direito de se mani-
festar livremente (isegoria) sobre decisões que recairão sobre o povo 
como um todo é tão importante. 

Neste sentido, o processo eleitoral ganha destaque na concepção mo-
derna de democracia, pois a eleição é o instituto político que confere 
legitimidade ao exercício do poder. A eleição – compreendida, grosso 
modo, como a forma de escolha, com liberdade, igualdade e universa-
lidade do voto, dos governantes – é a garantia de que o exercício do 
poder por alguns está justificado no amplo debate que antecede a esco-
lha eleitoral, evidenciando que nenhum poder político pode se impor de 
forma arbitrária. A eleição é a principal forma de escolha daqueles que 
devem governar e da legitimidade do exercício de seu poder. E, mes-
mo com a eleição, a palavra permanece como a principal ferramenta de 
poder político, seja dentre aqueles que postulam o exercício do poder, 
seja dentre aqueles que se manifestam sobre o que dizem e sobre o que 
fazem os postulantes ou governantes. A legitimidade do poder e das leis 
decorrentes passam a ser fruto do “consentimento eleitoral” periódico 
dos governados que, por sua vez, devem poder se manifestar livremente 
sobre as decisões políticas e as ações dos governantes. Isso, conforme se 

VII A possibilidade de um corpo de cidadãos ser representado permaneceu à mar-
gem da teoria e prática político-democrática até o século XVII. Foi na Guerra Civil 
inglesa, com os Puritanos, na busca por uma alternativa republicana que se chegou 
à possibilidade da representação. Os levellers demandavam um sufrágio mais amplo, 
prenunciando o futuro desenvolvimento da ideia democrática de legitimidade da re-
presentação (Dahl, 2002).



Ricardo Manoel Morais 

133

verá, tem por escopo tornar os governantes responsivos, por um lado, 
e, por outro, viabilizar meios de a vontade popular se impor. 

Para que a liberdade de expressão possa ser exercida para tornar a co-
munidade política mais justa, ela depende de dois elementos: o acesso à 
informação política e a liberdade de se manifestar sobre essa informa-
ção. Mill (2011), ao advogar pela ilegitimidade das constrições à liber-
dade de expressão, afirma que uma das principais funções da liberdade 
de imprensa (situada como a liberdade de expressão em nível coletivo) 
é fazer com que o governo se mantenha responsivo, o que pressupõe 
que a imprensa e certos segmentos da sociedade civil tenham acesso às 
informações políticas. Mill chega a afirmar, inclusive, que quando uma 
autoridade tenta censurar uma ideia, esta é possivelmente verdadeira. 
Mais do que isso, a tentativa de silenciar uma opinião pressupõe a in-
falibilidade humana, já que o censor parte do princípio de que ele está 
certo e o outro errado, não se concebendo que o próprio censor possa 
estar incorreto. Se agentes políticos tomarem decisões de forma se-
creta ou proibirem que as pessoas se manifestem publicamente sobre 
tais assuntos, os governados não disporão de meios para elaborar uma 
opinião política consistente. 

Quanto ao segundo elemento, de que as opiniões formuladas possam 
ser livremente expressadas, embora possa parecer uma obviedade, nem 
sempre a realidade é tão clara. Pode-se imaginar, por exemplo, um go-
verno que respeite o princípio individual de permitir que os cidadãos 
formulem suas próprias opiniões sem intervenção externa. Neste sen-
tido, a liberdade de opinião se traduziria numa chave de “liberdade ne-
gativa”, ou seja, uma liberdade que depende da não intervenção. Não 
obstante, a liberdade de manifestação de opiniões elaboradas possui re-
lação também com a “liberdade positiva”, pois há uma conexão entre a 
manifestação de uma opinião consistente – mesmo que, posteriormente, 
ela possa ser considerada equivocada, mas tal constatação só será possível 
após o argumento ser apresentado e ser objeto de escrutínio público – e 
o papel ativo do cidadão no governo representativo. Com efeito, para que 
uma ideia ou um argumento possa ganhar força, se colocar publicamente 
e gerar engajamento cívico, ela deve, antes, ganhar aderência de segmen-



REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  11, número 01, janeiro - abril, 2023
ISSN 2317-9570

134

tos importantes da sociedade. Isso apenas ocorrerá com a manifestação 
de opiniões e argumentos e a sua submissão a uma espécie de elenchos.  

A este respeito, tanto o utilitarismo de Mill (2011) quanto o republica-
nismo de Arendt são convergentes. Até mesmo uma opinião equivocada 
deve poder ser livremente expressada, seja porque isso permitirá que, 
após a sua verificação e comprovação de falsidade, a cidade se eleve em 
justiça (cf. Arendt), seja porque a verdade de um argumento jamais é 
absoluta, devendo sempre continuar sendo objeto de justificações. Mill 
(2011), mais detidamente, aponta que é importante manter os poderes 
intelectuais em pleno exercício, razão pela qual, mesmo quando se está 
diante de um costume ou hábito geracional reconhecidamente positivo 
ou de um argumento hegemonicamente aceito como verdadeiro, ainda 
assim deve ser submetido a uma razão crítica.

[...] ainda que os costumes sejam bons enquanto costu-
mes, e adequados a essa pessoa, conformar-se ao cos-
tume, meramente enquanto costume, não a educa ou 
desenvolve nela quaisquer das qualidades que consti-
tuem o dom natural típico de um ser humano. As fa-
culdades humanas de percepção, juízo, discernimento, 
atividade mental, e até preferência moral, são usadas 
apenas quando se faz uma escolha. Aquele que faz algo 
porque é o costume, não faz qualquer escolha. Não 
ganha qualquer experiência, quer a discernir, quer de-
sejando o que é melhor. Os poderes intelectuais e mo-
rais, tal como os musculares, só se desenvolvem quan-
do são usados. Fazer uma coisa só porque os outros o 
fazem não exercita mais as faculdades do que acreditar 
numa coisa só porque os outros também acreditam. Se 
os fundamentos de uma opinião não são convincentes 
para a própria razão de uma pessoa, então adotar essa 
opinião não pode fortalecer a sua razão, e provavel-
mente até a enfraquecerá: e se os motivos para realizar 
um ato não estão em harmonia com os seus próprios 
sentimentos e caráter (em assuntos que não dizem res-
peito aos sentimentos ou direitos de outros), isso só 
torna os seus sentimentos e caráter inertes e torpes, em 
vez de ativos e enérgicos (Mill, 2011, p. 60).



Ricardo Manoel Morais 

135

E Mill aprofunda a discussão sobre a liberdade de expressão. Demons-
trando que tal liberdade é necessária ao bem-estar humano, ele aponta 
que mesmo que uma opinião seja relegada ao silêncio, ela pode ainda 
assim ser verdadeira. Negar que a censura possa estar equivocada e a 
opinião censurada correta é, como afirmado, pressupor a infalibilidade 
humana, o que Sócrates jamais fez. Mesmo que uma opinião silenciável 
esteja errada, ela pode conter parcelas de veracidade e, como a opinião 
majoritária sobre os assuntos em geral jamais constitui a “verdade por 
inteiro”, é apenas através do confronto dos argumentos que as emba-
sam que o “resto da verdade” poderá emergir. E, ainda que uma opi-
nião hegemônica seja inteiramente verdadeira – o que é improvável –, 
ainda assim é crucial que opiniões falsas ou argumentos contrários a ela 
possam ser veiculados e difundidos. Isso porque, caso essa opinião intei-
ramente verdadeira deixe de ser contestada, ela se tornará um mero dog-
ma para a maior parte dos cidadãos que a aceitaram sem conhecer seus 
fundamentos racionais. Quando isso ocorre, o próprio fundamento de 
uma doutrina, opinião ou argumento está sob ameaça de se perder ou se 
enfraquecer caso seja privado do escrutínio público. A tese acaba por se 
tornar um simples “[...] dogma uma mera crença formal [...] que estorva os 
fundamentos, e impede o aparecimento de qualquer convicção real e sen-
tida, a partir da razão ou da experiência pessoal” (Mill, 2011, pp. 55-56).

Mill coloca em xeque até mesmo a necessidade de moderação na forma 
de expressão das opiniões. Deixando de lado a impossibilidade de fixa-
ção do que poderia funcionar como um “limite de moderação” – já que 
se forem atacadas opiniões e os seus defensores se sentirem ofendidos, 
haverá uma ofensa sempre que um argumento consistente for deflagra-
do contra tais opiniões, de modo que o “limite da moderação” ficará ao 
arbítrio daqueles que tenham dificuldades em responder caso tenham 
um sentimento forte sobre o assunto –, conceber que o modo de se ob-
jetar ou defender uma opinião possa ser objeto de censura (como a uti-
lização de falácias ad hominem, desde que o argumento não fique a ela 
restrito), por si só, não tornará a opinião verdadeira ou falsa, nem dará 
bases racionais para a sua sustentação. 



REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  11, número 01, janeiro - abril, 2023
ISSN 2317-9570

136

Mas as principais ofensas do gênero são tais que é qua-
se sempre impossível, a não ser que inadvertidamente 
revelemos os nossos pensamentos, que produzam con-
vicção. A mais grave entre elas é argumentar sofisti-
camente, suprimir fatos ou argumentos, deturpar os 
elementos do caso, ou descrever enganosamente a opi-
nião oposta. Mas tudo isto é tão continuamente feito 
em boa-fé até ao cúmulo da exasperação por pessoas 
que não são consideradas ignorantes e incompetentes, 
e que em muitos outros aspectos poderão não merecer 
ser consideradas como tal, que raramente é possível 
classificar conscienciosamente a representação errada 
como moralmente culpável, com base em fundamentos 
adequados; e ainda menos podia a lei ter a presunção 
de interferir neste tipo de má conduta controversa. Em 
relação àquilo que geralmente se entende por discus-
são imoderada, nomeadamente invectivas, sarcasmo, 
ataques pessoais e coisas do gênero, a denúncia des-
tas armas mereceria mais compreensão se alguma vez 
se propusesse que fossem interditadas a ambos os la-
dos; mas apenas se deseja restringir o seu uso contra 
a opinião prevalecente; contra a opinião não prevale-
cente, não só podem ser usadas sem desaprovação ge-
ral, como também aquele que as usar receberá elogios 
pelo seu empenho honesto e justa indignação. Todavia, 
qualquer mal que resulte da sua utilização será maior 
quando forem usadas contra as opiniões comparativa-
mente indefesas; e as opiniões dominantes são as be-
neficiárias quase exclusivas da vantagem injusta que se 
possa adquirir através deste modo de as defender. A 
pior ofensa deste tipo que pode ser cometida por uma 
argumentação é estigmatizar como pessoas más e imo-
rais aquelas que sustentam a opinião contrária. Aquelas 
que sustentam uma opinião impopular estão particu-
larmente expostas a este tipo de calúnia, porque são em 
geral poucas e têm pouca influência, e ninguém a não 
ser elas próprias sente muito interesse em que lhes seja 
feita justiça; mas, devido à natureza do caso, esta arma 
é negada aos que atacam uma opinião prevalecente; 
não podem usá-la sem arriscar a sua segurança pesso-



Ricardo Manoel Morais 

137

al; e, mesmo se pudessem, isso não teria outro efeito 
senão virar-se contra a sua própria causa. Em geral, as 
opiniões contrárias às comumente dominantes só po-
dem ser ouvidas através de uma moderação deliberada 
da linguagem, e o mais cauteloso evitar ofensas desne-
cessárias, uma estratégia de que não se podem desviar 
sem começar logo a perder terreno: ao passo que o uso 
da vituperação desmedida por parte da opinião preva-
lecente impede de fato as pessoas de professar opini-
ões contrárias, e de escutar aqueles que as professam. 
Por isso, a bem da verdade e da justiça, é muito mais 
importante restringir a utilização de linguagem vitupe-
rativa por parte de opiniões prevalecentes do que por 
parte de opiniões não prevalecentes; e, por exemplo, se 
fosse necessário escolher, haveria muito mais necessi-
dade de desencorajar ataques ofensivos aos infiéis do 
que à religião. No entanto, é óbvio que a lei e a auto-
ridade não têm o direito de refrear qualquer deles, ao 
passo que a opinião deve, em todos os casos, determi-
nar o seu veredicto a partir das circunstâncias do caso 
individual; condenando todas as pessoas — indepen-
dentemente do lado de que se posicionem — em cuja 
defesa se manifeste malícia, reacionarismo, intolerância 
de sentimento ou falta de sinceridade; mas não inferin-
do estes vícios do lado que uma pessoa toma; ainda que 
seja o lado contrário ao seu; e dando honra merecida a 
quem, independentemente da opinião que sustente, te-
nha calma suficiente para perceber e descrever honesta-
mente a verdadeira natureza dos seus oponentes e das 
suas opiniões, nem exagerando os seus aspectos negati-
vos, nem deixando de mencionar os seus aspectos posi-
tivos, ou presumíveis aspectos positivos. Esta é a verda-
deira moralidade da discussão pública: e ainda que seja 
frequentemente desrespeitada, fico feliz em pensar que 
há muitos polemistas que em grande medida a respei-
tam, e muitos mais que fazem um esforço consciencioso 
nesse sentido (Mill, 2011, pp. 56-57).

Pensando na dimensão da esfera política, a liberdade de expressão opi-
nião seria uma contrapartida às assimetrias representativas que uma 



REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  11, número 01, janeiro - abril, 2023
ISSN 2317-9570

138

democracia indireta impõe. Isso porque não há, no Governo Represen-
tativo, a exigência de que os governantes adotem uma linha de ação em 
total consonância com a vontade popular – e isso sem considerar que 
o próprio elemento “povo” é, em si, uma abstração por vezes utilizada 
retoricamente. Não obstante, não é vantajoso politicamente que atores 
políticos ignorem opiniões populares racionalmente respaldadas e pu-
blicamente debatidas. Noutros termos, a liberdade de expressão é uma 
de garantia de que os interesses populares serão, ao menos, levados ao 
conhecimento dos governantes. Sabendo que a “popularidade” das ações 
é o teste para a manutenção do poder político (o “teste da reeleição”VIII), 
os governantes passam a ter bons motivos para considerar as opiniões 
expressadas ou, se não o fizerem, justificarem com argumentos e fatos. 

Se, por um lado, o autogoverno do povo (ou a chamada “democracia di-
reta”) e a representação absoluta eliminam um distanciamento natural 
e eventuais assimetrias de representação, não há, até o momento, meios 
de se viabilizar instituições com tal anseio. Por este motivo, o exercício 
do voto, após a livre manifestação das opiniões sobre os candidatos 
e plataformas eleitorais, é o único instrumento de vontade relativa-
mente impositivo no governo representativo. E, para que o Governo 
Representativo não redunde em um distanciamento progressivo e no-
civo à representação popular, o direito de falar livremente é um pilar 
da democracia moderna. 

VIII	  Aqui pode-se acenar para um interessante debate sobre a temática da reelei-
ção existente na literatura política brasileira. Há, por um lado, uma corrente susten-
tada por Leal, segundo a qual o desejo pela manutenção do poder leva a práticas não 
republicanas com objetivo “eleitoreiro”. Bruno Carazza e outros apontar para estes 
riscos. Por outro lado, autores como Limongi, Manin e Gelape apontam que objetivar 
a reeleição é algo que pode aprimorar as ações de um governo que, visando ser reelei-
to, agirá de forma responsiva e tentará, ao máximo, cumprir suas propostas eleitorais 
e planos de governo. 



Ricardo Manoel Morais 

139

A democracia como eterno provisório: a construção 
da verdade sempre inacabada

Algumas distinções saltam aos olhos quando se compara a polis atenien-
se e o Governo Representativo. Não obstante, a relação de tensão entre 
a esfera político-institucional e a verdade de uma opinião livremente 
manifestada parece se manter. Não se pode desconsiderar, por óbvio, 
que o acesso às fontes da polis ateniense são mais limitados. Por isso, 
vale a pena se debruçar sobre a tensão institucionalidade-verdade. Se 
um aparato institucional age simbólica ou fisicamente com violência 
para silenciar uma opinião ou um argumento (verdadeiro ou falso), 
disso se deve inferir que é o aparato institucional que deixa de lado 
a “verdade democrática” ou o acesso potencial a ela. Noutros termos, 
mesmo um argumento falso não pode, sem risco à marca democrática 
de uma ordem política, ser censurado. 

O aparato institucional do Governo Representativo tem como elemen-
to constituidor a burocracia estatal, que é um fenômeno complexo. A 
burocracia moderna possui características particulares, como a distri-
buição legal de atribuições a funcionários administrativamente aloca-
dos, funções hierarquizadas e integradas a um sistema de comando de 
modo que em todos os níveis as autoridades inferiores se reportam a 
autoridades superiores controladoras e controladas; registro das ativi-
dades oficiais em documentos escritos e públicos, salvo exceções pre-
vistas; e exigência de qualificação técnica para ingresso e ascensão fun-
cional. Com isso, a posição do burocrata leva à sua identificação com 
o seu cargo – como o profissional privado autônomo, muitas vezes, se 
diferencia em classes. A relação entre o burocrata e o poder político é 
complexa, envolvendo a troca de certas garantias materiais (como um 
bom padrão de vida) pela assunção de deveres específicos e fidelidade. 
O funcionário se coloca a serviço de uma finalidade impessoal. A re-
lação que a burocracia estabelece com a democracia está na possibi-
lidade de uma administração impessoal de funcionários profissionais 
ao invés de uma administração personalista. A burocracia cria uma 
racionalidade técnica com procedimentos e cadeias de hierarquia cla-



REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  11, número 01, janeiro - abril, 2023
ISSN 2317-9570

140

ras, impessoais. Não obstante, o papel da burocracia administrativa é, 
paradoxalmente, se opor à política democrática. 

A política democrática – compreendida sob o signo ordinário de um 
governo com forte participação popular – deve ter um horizonte de in-
determinação. A indeterminação é uma marca tanto da polis quanto da 
democracia moderna. Na Grécia, a emergência da esfera pública (a polis) 
foi precedida da consolidação da esfera privada, o oikos. Oikos e polis são 
as duas dimensões humanas fundamentais. O oikos era o ambiente pri-
vado das relações familiares, compreendendo, normalmente, a família 
como um núcleo produtivo que trabalhava para suprir suas necessida-
des, estando subordinada ao patriarca como estabilizador do lar, tanto 
no sentido relacional quanto de provisão. O oikos, por ter o telos (suprir 
necessidades e constrangimentos biológicos) e os meios para atingi-lo 
(produção, reprodução e estabilidade hierárquica) bem definidos, não 
abria espaço para a liberdade nem para o indeterminado ocorrerIX. A 
polis era a política ordenada, as regras e instituições da comunidade. 
Nela, o demos era parte de um todo e devia obedecer às leis igualmen-
te (isonomia) após a deliberação (isegoria). Estas esferas não eram inde-
pendentes nem excludentes: o oikos era a base econômica e biológica para 
a constituição da polis. Não obstante, a liberdade só existia na polis, pois o 
domínio, a submissão ou a violência só tinham espaço no ambiente deter-
minado (oikos) (Arendt, 2010). No ambiente público, onde agentes devem 
utilizar a palavra como ferramenta de poder; onde os cidadãos eram livres 
para agir, falar e decidir, ninguém poderia determinar o outro. Noutros ter-
mos, a polis tem como marca fundamental a indeterminação e a abertura a 
um horizonte de constante e indeterminada construção dialética. A demo-
cracia, composta por indivíduos livres, jamais está plenamente construída. 

Quanto à indeterminação da democracia representativa, o próprio poder 
político deverá ser indeterminado, já que o seu exercício não pode ser pes-
soalmente incorporado. A democracia moderna é marcada pela indetermi-
nação do poder; o poder se torna um lugar vazio. Pressupondo-se a divisão 

IX A economia (o nomos do oikos), um saber importante para adequar a produção às 
necessidades imediatas, estava na esfera privada e, só quando assegurada a estabilidade 
privada, o homem poderia se colocar com liberdade (de forma não condicionada) no 
espaço político.



Ricardo Manoel Morais 

141

entre Estado e sociedade civilX XI, a democracia tem, na sua origem, “[...] a 
instauração de um poder limitado de direito, de tal sorte que, fora do es-
paço político (no sentido estrito, convencional do termo), se circunscrevem 
espaços econômico, jurídico, cultural, científico, estético, obedecendo cada 
um a suas próprias normas” (Lefort, 2011, pp. 91-92). Assim, o poder po-
lítico assume uma função simbólica de um lugar vazio e inapropriável, de-
vendo ser acompanhado de um processo de legitimação fundado na sobe-
rania popular. “A democracia alia estes dois princípios contraditórios: um, 
de que o poder emana do povo; outro, que esse poder não é de ninguém” 
(Lefort, 2011, p. 92). 

Há, por isso, uma contradição em seu âmago. De um lado, o lugar do poder 
é realmente um espaço vago e seus ocupantes temporários são indivíduos 
quaisquer (burocratas ou agentes políticos incumbidos de tarefas impesso-
ais). Por outro, o processo de legitimação do poder envolve a participação 
de um “povo” não identificado. O “povo” não é mais apreendido em uma 
figura, um único partido ou uma única “opinião pública”. Povo é uma cate-
goria em eterna potência identitária. 

Porém, se a imagem do povo se atualiza, se um par-
tido [ou indivíduo] pretende se identificar com ele e 
apropriar-se do poder sob a capa dessa identificação, 
desta vez é o princípio mesmo da distinção Estado-

X Tal divisão possui diferentes denominações. Manin, por exemplo, aponta, a pro-
pósito do princípio da distinção, a divisão entre governantes e governados. Urbinati 
(e outros) falam de uma divisão entre representantes e representados. Pode-se, numa 
linha jurídico-administrativista, denominar esta cisão entre administradores e admi-
nistrados ou, ainda, entre Administração Pública e cidadão. Ainda, utilizando-se de 
categorias jurídico-eleitorais, pode-se falar em um cidadão passivo (aquele que recebe 
os votos e é, por conseguinte, eleito representante) e em um cidadão ativo (aquele que 
deposita o seu voto e é representado por alguém). 
XI Foi no quadro da formulação monárquica que, com a outorga dos poderes sobe-
ranos ao príncipe (que se torna uma instância secular e de representação divina), foi 
possível esboçar os primeiros traços de uma separação entre sociedade e Estado. O 
poder político, que era incorporado no príncipe, dava corpo à sociedade. Mas, a partir 
da Revolução, o lugar do poder se torna um lugar vazio, surgindo a proibição de os 
governantes se apropriarem ou incorporarem o poder. O exercício do poder passa a 
ser submetido a um procedimento de reposição periódica por meio de uma competi-
ção regulamentada, sendo esse o fenômeno que irá institucionalizar o conflito.



REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  11, número 01, janeiro - abril, 2023
ISSN 2317-9570

142

-sociedade, o princípio da diferença das normas que 
regem os diversos tipos de relações entre os homens, 
mas também dos modos de vida, de crenças, de opini-
ões que se encontra negado – e, mais profundamente, 
é o princípio mesmo de uma distinção entre o que 
depende da ordem do poder, da ordem da lei e da 
ordem do conhecimento. Opera-se, então na política 
uma espécie de imbricação do econômico, do jurídi-
co, do cultural. O Fenômeno que é justamente carac-
terístico do totalitarismo (Lefort. 2011, p. 93). 

A marca primordial do Governo Representativo é a desincorporação 
entre o poder político (que se torna um lugar vazio), o poder da lei e 
o poder do conhecimento. Sendo vazio e inocupável o lugar do poder, 
só são visíveis os seus mecanismos de exercício. O Estado, que deve 
se manter separado da sociedade civil, deve se abrir a um horizonte 
político no qual a sociedade seja representada em seus interesses, inclu-
sive os conflitantes. E é este o ponto onde a indeterminação se insere. A 
realidade política se torna cada vez mais complexa devido aos meios de 
comunicação de massa, à circulação de riquezas e pessoas, ao aumen-
to da interdependência e o aprofundamento das relações internacio-
nais entre Estados e agentes transnacionais, à ampliação do contingente 
populacional dos Estados, à necessidade de uma complexa burocracia 
para administrar novas realidades. Isso leva a um aumento exorbitante 
das competências governamentais, na medida em que governar pres-
supõe prever e determinar o por-vir. No entanto, a complexidade do 
real torna os problemas políticos cada vez menos previsíveis, o que 
demanda um poder discricionário cada vez maior dos governantes. A 
burocracia e a política institucional buscam determinação; a realidade 
política não se deixa determinar, sobretudo pelo fato de a democracia 
ser indeterminada em sua essência. E isso é consequência, em parte, 
da liberdade de expressão. 

Habermas (2003, p. 33) expõe que a sociedade civil, constituída como 
contraponto à autoridade “pública/política”, se estabelece levando ques-
tão outrora privadas para a esfera pública. “É nesta esfera privada da 
sociedade que se tornou relevante que Hannah Arendt pensa quando ela 
caracteriza, em contraposição à sociedade antiga, a relação entre esfera 



Ricardo Manoel Morais 

143

pública e esfera privada mediante a formação do ‘social’”. A economia 
moderna não mais se orienta como estrita esfera do privado, mas como 
“economia comercial”, um segmento da política e da administração públi-
ca que merece centralidade nos debates. E, nesta gestão, a autoridade pas-
sa a se dirigir a todo o público. “Junto com o moderno aparelho de Esta-
do surgiu uma camada de ‘burgueses’ que assume uma posição central no 
‘público’” (Habermas, 2003, p. 37). Habermas, na Mudança estrutural da 
esfera pública, analisa a transformação da esfera pública, quando a socie-
dade passa a ser administrada pela submissão a um conjunto de domínios 
de atividade e leis emanadas da vontade coletiva (Voirol, 2008, p. 40). A 
esfera pública, assim, pode ser compreendida como a reunião pública de 
pessoas privadas; “[...] eles reivindicam esta esfera pública regulamentada 
pela autoridade, mas diretamente contra a própria autoridade, a fim de 
discutir com ela as leis gerais da troca na esfera fundamentalmente priva-
da, mas publicamente relevante” (Habermas, 2003, p. 42).

A mediação entre sociedade e Estado, que no livro Mu-
dança estrutural da esfera pública repousava sobre o 
uso da razão de pessoas privadas reunidas em um pú-
blico, é assim retraduzida nos termos de um processo 
de institucionalização dos processos comunicativos do 
mundo da vida nas estruturas jurídicas do Estado de-
mocrático de direito. Segundo essa concepção, o fun-
cionamento do sistema administrativo se beneficia de 
uma grande autonomia em relação aos processos civis 
de comunicação, mas ele deve poder ser submetido a 
qualquer momento às redefinições propostas pela co-
operação comunicativa que se manifesta no cerne da 
sociedade civil (Voirol, 2008, p. 41).

A livre manifestação da opinião sobre assuntos públicos atua “[...] ainda 
latente e poderosamente como força de contestação e resistência. [...] A 
verdadeira opinião pública para alguns é dialética. No âmago de uma 
contradição, ele representa sempre a contestação de algo, uma força 
de mudança e de crítica, um desafio ao dogma [...]” (Bonavides, 1997, 
pp. 455-456). A coerência da opinião pública moderna com a parresía 
é tamanha que parece ter sido baseada no argumento de Sócrates para 
mostrar que apenas a dialética – no sentido de confronto de teses – e 



REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  11, número 01, janeiro - abril, 2023
ISSN 2317-9570

144

não um discurso aprazível pode elevar a cidade. Só há um argumento 
que vale a pena ser manifestado se ele for passado em revista. E este é 
um interessante paradoxo: ao mesmo tempo em que a opinião pública 
se manifesta, incomodamente, tende a ser rechaçada pelo Estado; por 
outro lado, ao se manifestar em um Estado Democrático, colocando as 
premissas deste Estado e xeque, depara-se com uma aporia.

A noção de Estado Democrático pressupõe a busca pela real efetiva-
ção dos direitos fundamentais e da cidadania (em seus aspectos civil, 
político e social) para todos os segmentos sociais, tendo como elemen-
to norteador uma Constituição compartilhada intersubjetivamente pela 
comunidade política. Há, neste sentido, alguns elementos do constitucio-
nalismo que acabam por se confundir com a noção de Estado Democrá-
tico de Direito: limitação do poder político; garantia de direitos funda-
mentais (individuais, civis, políticos e sociais); organização do Estado de 
acordo com o princípio da legalidade; segurança jurídica; ampliação e 
efetivação da cidadania. Neste arranjo, enquanto a liberdade de expres-
são é pensada como liberdade de imprensa, liberdade de manifestação 
de pensamento, liberdade de apresentar publicamente as suas opiniões, 
dentro do quadro da legalidade, não há qualquer conflito entre o Esta-
do e a liberdade de expressão. Não obstante, o que um discurso com-
prometido veicula pode ter um potencial de colocar em risco a própria 
existência do Estado Democrático. Noutros termos, é como se o Estado 
Democrático, garantindo liberdades, criasse um espaço para que tais li-
berdades abrissem fraturas em sua institucionalidade. 

Considerações finais

O desafio que se impõe é lidar com a necessidade de preservação da 
institucionalidade sem que isso implique o fechamento para novas re-
alidades e potencialidades. Isso porque a democracia deve se manter 
aberta, em construção constante, em uma eterna busca por uma potên-
cia que não pode se atualizar. A democracia deve ser uma verdade em 



Ricardo Manoel Morais 

145

constante escrutínio. Atenas, ao condenar Sócrates pelo fato de ele fa-
zer o uso transgressor da palavra, condenou-se enquanto democracia. 
Não obstante, o que Sócrates defendia era que as pessoas deveriam, ra-
cionalmente, passar em revista as suas convicções e abandoná-las caso 
não subsistissem. Grande parte do desafio da democracia moderna é 
manter-se em construção quando ela parece estar sendo destruída pelas 
suas bases. Com a eclosão de movimentos de revolta contra os corpos 
intermediáriosXII do poder político, consequência quase direta das novas 
formas de comunicação (redes sociais, principalmente), “[...] o trabalho fe-
roz de dezenas de spin doctors, ideólogos e, cada vez mais, cientistas espe-
cializados em Big Data [...]” (Empoli, 2020, p. 33), a opinião pública e as 
formas de sua manifestação adquiriram aspectos pouco claros, principal-
mente quanto impossibilidade do estabelecimento de um debate racional. 

Empoli, em Os engenheiros do caos, explica como funciona essa lógica, 
detalhando o modus operandi e suas consequências. Quando a lógica 
algorítmica se impõe no cenário político – no sentido de utilizar os 
dados pessoais para maximizar os sentimentos negativos (como ódio, 
medo, insegurança) dos cidadãos a respeito de um determinado assunto 
(raça, imigração, solidariedade), já que tais sentimentos atraem maior 
engajamento –, a manifestação generalizada de opiniões sem o efetivo 
contraditório tornará o debate público vazio. O objetivo do algorit-
mo politicamente empregado é apenas um: interceptar as aspirações 
e, sobretudo, os medos dos eleitores. Feito isso, é possível cultivar o 
ódio para manter o indivíduo conectado e atento aos conteúdos que o 
prendem, diluindo divergências ideológicas (como liberalismo versus 
intervencionismo econômico) em um rearticulado conflito que opõe 
o povo às elites. É o engajamento de revoltados que move o novo for-
mato da propaganda política, se alimentando de emoções negativas. 
Tais sentimentos negativos são fomentados por elementos de forte 
coesão identitária e de grande apelo emocional – como teorias cons-
piratórias e de cunho escatológico.

XII Sobre os movimentos de revolta contra os corpos intermediários de acesso ao 
poder político, ver Urbinati (2015). 



REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  11, número 01, janeiro - abril, 2023
ISSN 2317-9570

146

Isso faz com que o jogo político não mais una as pessoas em torno de 
plataformas construídas dialeticamente. Ao contrário, insufla o ódio. O 
objetivo não é encontrar o ponto convergente, mas unir os extremos 
entre si. O usuário de uma plataforma, ao manifestar a sua opinião so-
bre um determinado tema, não quer debatê-lo com os seus “amigos”, 
mas tão somente apresentar o seu ponto de vista. Mesmo que o seu ar-
gumento seja falso, a lógica algorítmica cria um espaço de eco no qual 
tudo o que o indivíduo encontrará serão reafirmações de sua opinião. 
A lógica algorítmica não tem comprometimento com o conteúdo que 
é veiculado. Com isso, coloca-se uma questão que é fundamental em 
uma democracia: como saber distinguir uma opinião transgressora po-
tencialmente aberta a novos horizontes de uma opinião transgressora 
simplesmente destrutiva? Eis a questão. A ausência do debate político 
se aprofunda quando a dialética cede aos sentimentos negativos (raiva, 
ódio, medo, insegurança, indiferença) que “mascaram” as opiniões po-
líticas manifestadas contra um destinatário sem “rosto”. Há, diante do 
“opinador”, apenas uma tela. Será possível que a democracia se mante-
nha diante da ausência do debate? 

Retomando a formulação habermasiana de esfera pública, o filósofo 
analisa também fatores que corroem os espaços deliberativos. Não ha-
veria, neste sentido, uma progressão histórica linear, na medida em que 
processos de imposição de poder e fatores de uma economia de mer-
cado podem ameaçar o universo do entendimento comunicativo – e 
efetivamente o fazem – através de seu âmbito de alcance. Tais fatores 
– e a realidade algorítmica das redes é um dos principais – causam um 
colapso nas redes de entendimento dialógico, minando a capacidade de 
construção de consensos e, até mesmo, de uma comunidade política. 
“Um tal processo de extensão das esferas de ação instrumental estreita 
o acordo obtido pela linguagem e ameaça assim sufocar os processos 
públicos de formação democrática da vontade. É isso que Habermas 
chama de ‘colonização do mundo da vida’” (Voirol, 2008, p. 41).

É curioso notar que o universo digital abre uma aparente isegoria: todos 
os usuários das plataformas podem se manifestar sobre quaisquer temas 
(vacinas, imigração, política criminal, pena de morte). Entretanto, o fato 
de que não há espaços para que verdadeiros debates sejam travados pelo 



Ricardo Manoel Morais 

147

confronto de opiniões inviabiliza a construção democrática. Evidente 
que a premissa de que uma opinião equivocada não deve ser censura-
da continua válida. Entretanto, a democracia pressupõe que essa opi-
nião poderá ser objeto de contraditório, não que ela será ecoada para 
aqueles que nela “acreditam” de forma dogmática. Justamente por isso, 
simplesmente apontar para o caráter absurdo de determinadas opiniões 
não basta, na medida em que isso não permite que as “opiniões verda-
deiras” sejam reforçadas. Mais ainda, a opção pela censura das opiniões 
equivocadas fechará a democracia. Eis a aporia. 



REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  11, número 01, janeiro - abril, 2023
ISSN 2317-9570

148

REFERÊNCIAS

ARENDT, Hannah. A condição humana. Trad. R. Raposo. Revisão 
e apresentação A. Correia. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 
2010.
ARENDT, Hannah. “A dignidade da política”. Org. Antônio Abran-
ches. Trad. Helena Martins. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1993.
BERLIN, Isaiah. “Dois conceitos de liberdade”. Trad. Aline Mes-
quita. Disponível em: https://www.academia.edu/34242762/DOIS_
CONCEITOS_DE_LIBERDADE_Isaiah_Berlin. Acesso no dia 15 de 
fev. de 2023. 
BOBBIO, Norberto, MATTEUCCI, Nicola e PASQUINO, Gianfran-
co. Dicionário de Política. Tradução de Carmem C. Varriale. Brasília: 
Editora Universidade de Brasília, 1998.
BONAVIDES, Paulo. Ciência Política. 10ed. São Paulo: Malheiros 
Editores, 1997. 
DAHL, Robert A. A democracia e seus críticos. Trad. P. F. Ribeiro. São 
Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2012. 
DORION, Louis-André. Compreender Sócrates. Tradução de Lúcia M. 
Endlich Orth. Petrópolis: Editora Vozes, 2006. 
EMPOLI, Giuliano da. Os engenheiros do caos. Trad. Arnaldo Bloch. 
São Paulo: Vestígio, 2019. 
FOUCAULT, Michel. A coragem da verdade: o governo de si e dos ou-
tros II: curso no Collège de France (1983-1984). Trad. E. Brandão. São 
Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2011. 
GALUPPO, Marcelo Campos. Liberdade de expressão, isegoria e ver-
dade: a tensão entre democracia e república na política moderna. 
Revista de Informação Legislativa: RIL, Brasília, DF, v. 58, n. 232, 
p. 195-212, out./dez. 2021. Disponível em: https://www12.senado.
leg.br/ril/edicoes/58/232/ril_v58_n232_p195. Acesso no dia 7 de 
março de 2023. 
GOLDHILL, Simon. “Greek drama and political theory”. In: ROWE, 
Christopher, SCHOFIELD, Malcolm. Greek and Roman Political 
Thought. Cambridge: Cambridge University Press, 2008.

https://www.academia.edu/34242762/DOIS_CONCEITOS_DE_LIBERDADE_Isaiah_Berlin
https://www.academia.edu/34242762/DOIS_CONCEITOS_DE_LIBERDADE_Isaiah_Berlin
https://www12.senado.leg.br/ril/edicoes/58/232/ril_v58_n232_p195
https://www12.senado.leg.br/ril/edicoes/58/232/ril_v58_n232_p195


Ricardo Manoel Morais 

149

GUIMARÃES, Júlia Couto. A crise da democracia representativa: Um 
estudo da influência do Movimento Cinco Estrelas na política ita-
liana. Trabalho de Conclusão de Curso apresentado na Faculdade de 
Direito Milton Campos, 2022. 
HABERMAS, J. Mudança estrutural da esfera pública: Investigações 
quanto a uma categoria da sociedade burguesa. Tradução de Flávio 
R. Kothe. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2003. 
HALL, Edith. Greek Tragedy: Suffering under the Sun. Nova Iorque: 
Oxford University Press Inc, 2010.
LEFORT, Claude. A invenção democrática. Trad. I. Loureiro e M. L. 
Loureiro. Apresentação Marilena Chauí. Belo Horizonte: Autêntica, 
2011. 
MADEIRA, Pedro (2006). “A filosofia política de Mill”. Ensaio intro-
dutório. In: MILL, John Stuart. Sobre a liberdade. Trad. Pedro Madei-
ra. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2011. 
MANIN, Bernard. The principles of representative government. Cam-
bridge: Cambridge University Press, 1997.
MILL, John Stuart. Sobre a liberdade. Trad. Pedro Madeira. Rio de 
Janeiro: Nova Fronteira, 2011. 
MORAIS, Ricardo Manoel de Oliveira e CAMPOS, Adriana. Retóri-
ca e parresía no contexto democrático. Revista de Estudos Constitucio-
nais, Hermenêutica e Teoria do Direito, v. 8, p. 318-331, 2016. DOI: 
https://doi.org/10.4013/rechtd.2016.83.05. 
MORAIS, Ricardo Manoel de Oliveira. O paradoxo da inclusão po-
lítica à luz de contribuições maquiavelianas. Porto Alegre: Editora Fi, 
2022. Disponível em: https://www.editorafi.org/ebook/530parado-
xo. Acesso no dia 15 de fevereiro de 2023. 
MORAIS, Ricardo Manoel de Oliveira. Tragédia, razão e teoria polí-
tica platônica: a reconciliação entre a racionalidade política platônica e 
a tragédia de Édipo. Tese de doutorado apresentada ao Programa de 
Pós-graduação do Departamento de Ciência Política da USP. 2021. 
PLATÃO. A república. Supervisão editorial de J. Lot Vieira. Bauru/
SP: EDIPRO, 2000. 
OBER, Josiah e STRAUSS, Barry. “Drama, Political Rhetoric, and the 
Discourse of Athenian Democracy”. In: WINKLER, J. J., ZEITLIN, 
F. I. (orgs.). Nothing to Do with Dionysos? Athenian Drama in Its Social 
Context. Princeton: Princeton University Press, 1991. 

https://doi.org/10.4013/rechtd.2016.83.05
https://www.editorafi.org/ebook/530paradoxo
https://www.editorafi.org/ebook/530paradoxo


REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  11, número 01, janeiro - abril, 2023
ISSN 2317-9570

150

PLATÃO. Gógias: Trad., int. e notas de D. R. N. Lopes. São Paulo: 
Perspectiva, 2011. 
PLATÃO. Diálogos: Apologia, Critón, Eutifrón, Ion, Cármides, Hipias 
Menor, Hipias Mayor, Laques, Protágoras. Introdução Emilio LLedo 
Íñigo. Trad. J. Calonge Ruiz. Madrid: Editorial Gredos, 1985.
TIERNO, Patricio. “Formação da polis e o surgimento da democra-
cia na Grécia antiga: história e consciência da Atenas clássica”. Ho-
logramática (Lomas de Zamora), v. 21, p. 99-119, 2014.
URBINATI, Nadia. “A Revolt against Intermediary Bodies”. Revis-
ta Constellations, volume 22, n. 4, 2015. p.477-486. DOI: https://
doi.org/10.1111/1467-8675.12188. Acesso no dia 21 de abril de 
2017. 
VERNANT, Jean-Pierre. As origens do pensamento grego. Tradução de 
Ísis Borges B. da Fonseca. Rio de Janeiro: Difel, 2002.
VIDAL-NAQUET, Pierre e VERNANT, Jean-Pierre. Mito e tragédia 
na Grécia Antiga. São Paulo: Editora Perspectiva, 2014.
VOIROL, Olivier. “A esfera pública e as lutas por reconhecimen-
to: de Habermas a Honneth”. Cadernos de Filosofia Alemã, n. 11, 
p.33-56, jan-jun, 2008. Disponível em: https://trt13.jus.br/insti-
tucional/ejud/material-dos-cursos-e-eventos/anos-anteriores/cur-
sos-de-2014/9-teoria-critica-e-direito-06-a-08-de-agosto/voirol_
de-habermas-a-honneth.pdf. Acesso de 20 de fevereiro de 2024. 

Recebido em 07 de junho de 2023
Aprovado em 27 de fevereiro de 2024
Publicado em 16 de agosto de 2024

https://doi.org/10.1111/1467-8675.12188
https://doi.org/10.1111/1467-8675.12188
https://trt13.jus.br/institucional/ejud/material-dos-cursos-e-eventos/anos-anteriores/cursos-de-2014/9-teoria-critica-e-direito-06-a-08-de-agosto/voirol_de-habermas-a-honneth.pdf
https://trt13.jus.br/institucional/ejud/material-dos-cursos-e-eventos/anos-anteriores/cursos-de-2014/9-teoria-critica-e-direito-06-a-08-de-agosto/voirol_de-habermas-a-honneth.pdf
https://trt13.jus.br/institucional/ejud/material-dos-cursos-e-eventos/anos-anteriores/cursos-de-2014/9-teoria-critica-e-direito-06-a-08-de-agosto/voirol_de-habermas-a-honneth.pdf
https://trt13.jus.br/institucional/ejud/material-dos-cursos-e-eventos/anos-anteriores/cursos-de-2014/9-teoria-critica-e-direito-06-a-08-de-agosto/voirol_de-habermas-a-honneth.pdf

