
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  !!!!!
Benjamin, leitor de Kierkegaard 

!
Carla Milani Damião  1

Professora-adjunta  
   Universidade Federal de Goiás 

!
Resumo: Trata-se de uma apresentação 
sobre a manifestação de interesse de 
Walter Benjamin por Kierkegaard. 
Buscamos nas referências ao pensamento 
do filósofo dinarmaquês explícitas em 
seus escritos, mapear citações e indicações, 
além da resenha que Benjamin escreveu 
sobre a obra Kierkegaard de Adorno. 
Levou-se em consideração comentários de 
alguns intérpretes de Kierkegaard e de 
B e n j a m i n q u e s e o c u p a r a m d a 
aproximação entre os dois filósofos. Desta 
apresentação, indicamos um vínculo 
teórico de virtual importância, presente na 
obra de Benjamin sobre o drama barroco 
alemão. 
Palavras-chave: subjetividade, interioridade, 
alegoria, ironia. !!!!!!!!!!!!!!

!
Benjamin, Kierkegaard reader !!!!!!!!

Abstract: This article is a presentation 
about Walter Benjamin’s interest in 
Kierkegaard. We searched for some explicit 
references in Benjamin’s wr i t ings 
concerning the Danish philosopher, 
mapping quotes and indications, beyond 
the review that Benjamin wrote about the 
work of  Kierkegaard by Adorno. We 
considered comments of  some interpreters 
of  Kierkegaard and Benjamin, who offered 
some reflexion on the affinities between 
the two philosophers. Based on this 
presentation, we pointed out a possible 
theoret ica l connect ion of  v i r tua l 
importance, presented in the work of  
Benjamin on the German baroque drama.  
Keywords : subjectivity, interiority; 
allegory, irony. !
!
!
!
!
!
!
!

Agradecimentos a Márcio Gimenes de Paula e a Hilan Bensusan. Este texto retoma reflexão contida no  1

meu artigo “Anti-classicismo, mística judaica, símbolo e  alegoria", Cadernos Benajminianos, Número 
especial Homenagem a Jeanne Marie Gagnebin, Belo Horizonte, 2013: 55-69.



Benjamin, leitor de Kierkegaard 

!
!
!
!
!
!
!
O título dado deveria conter aspas em 
leitor, pois embora Benjamin tenha lido 
Kierkegaard principalmente em sua 
juventude, não se pode afirmar uma 
leitura nem vasta de sua obra, nem uma 
leitura como interpretação hábil e 
aprofundada da filosofia de Kierkegaard. 
Há, contudo, referências esparsas nos 
escritos de Benjamin que podem se 
comportar como indicações e possíveis 
aproximações, entre as quais, a mediação 
feita pelo interesse de Benjamin na tese de 
livre docência (Habilitation) de Adorno 
sobre Kierkegaard de 1931, publicada em 
1933 sob o título Kierkegaard: a construção do 
estético (Texto acrescido em edições 
posteriores pelos apêndices: “A doutrina 
do amor em Kierkegaard”, publicado 
1962, e outro intitulado “Kierkegaard mais 
uma vez”, de 1966). Benjamin escreveu 
uma resenha considerando o texto 
original, publicada pela primeira vez no 
suplemento literário do jornal Vossische 
Zeitung . Literarische Umschau em 2 de abril 
de 1933. Desta resenha, podemos chamar 
a atenção para alguns interesses mais 
propriamente de inspiração teórica ao que 
Benjamin desenvolvia em seus ensaios, em 

sua tese de livre docência, Origem do drama 
barroco alemão (Trauerspielbuch) e no projeto 
das Passagens. Não há, portanto, um estudo 
aprofundado de Kierkegaard, embora o 
livro de Adorno tenha-lhe despertado 
grande interesse e apreciação. 

Nesse sentido, minha exposição possui o 
limite dessas referências, embora possa 
encontrar futuramente alguma expansão. 
Na curta pesquisa que fiz para escrever o 
texto desta apresentação, encontrei 
tentativas interessantes de aproximação, 
entre as quais, um artigo de Annike Thiem, 
buscando uma aproximação dos autores no 
campo da ética religiosa e da política , e um 2

ensaio disposto a comparar as perspectivas 
antropológicas e espaciais de Kierkegaard e 
de Benjamin sobre a cidade de Berlim, 
supondo em encontro dos autores na 
Berlim da primeira parte do século XIX e 
ao final deste, de Katz: “Rendevouz in 
Berlin”. Coincidentemente, a obra de 
Kierkegaard citada por este autor – 
Entweder ... oder – Ou, ou -, foi lida e 
comentada pelo jovem Benjamin em sua 
correspondência datada por volta de 1913 
(Volume I, 1910-1918). Seus comentários 
vão desde a preocupação com a tradução à 
edição utilizada (Diederischschen Ausgabe) e à 
uma caracterização do filósofo dinamarquês 
que permanece na resenha sobre o livro de 
Adorno. Cito a passagem:  

Er (Kierkegaard) hat wohl einen 
melancholischen Zyniker in sich im Leben 
gewaltig bezwungen, um dieses ‘Entweder’ 
– vor allem das ‘Tagesbuch des Verführes’ 
zu schreiben. (BENJAMIN, carta a 
Hebert Blumenthal, 17/07/1913, G.B., 
Band I: 148). 

!!
Revista de Filosofia Moderna e Contemporânea                                    
Brasília, vol 2, nº 1, 2014. 

!  166

“Between passion and politics: Kierkegaard, Benjamin and religious Ethics”, International Studies in 2

Philosophy, 39.2: 117-131.



Carla Milani Damião                                                                                       !  

Ele (Kierkegaard), provavelmente, na 
vida, derrotou fortemente um cínico 
melancólico que trazia em si, ao ter escrito 
Ou/Ou - e especialmente, o Diário de 
um sedutor (tradução da autora) !

 A resenha sobre o livro de Adorno 
sobre Kierkegaard 

Li alguns dos intérpretes que trataram do 
livro – tese ou habilitation – de Adorno 
sobre Kierkegaard, entre os quais o 
professor Álvaro Valls, em artigo de 1998 – 
intitulado “Testemunhos da presença de 
Kierkegaard em Adorno”  – no qual 3

nomeia muitos autores numa pertinente 
sequência de citações que mapeiam a 
discussão sobre o interesse de Adorno pelo 
filósofo dinamarquês, marcando a presença 
indireta de Benjamin na interpretação de 
Adorno. Por exemplo, quando diz: “Na 
Habilitação sobre Kierkegaard já podemos 
identificar o crítico da cultura e da 
sociedade capitalista, de fundamentos marxistas 
e lukacsianos, quando não benjaminianos”. 
(VALLS, 1998: 1). Esclarecendo mais adiante 
esses fundamentos benjanianos entrelinhas 
no texto de Adorno, da seguinte maneira:  

A crítica que Adorno faz a Kierkegaard, 
denunciando um abandono à natureza por 
detrás do espiritualismo da pura 
interioridade, certamente origina-s do 
pensamento de Walter Benjamin. 
Igualmente a discussão sobre a tendência 
kierkegaardiana a recair no mito. Embora 
a problemática do mito se encontre no 
próprio Kierkegaard, já muito claramente 
desde sua dissertação de 1841 sobre o 
conceito de ironia, tudo indica que Adorno 
u t i l iza aqu i mass i vament e uma 
conceituação benjaminiana para o mito, de 

modo que mesmo os alemães dos anos 
trinta não conseguiram compreender o que 
Adorno queria dizer com aquilo, pois 
Benjamin não estava minimamente 
divulgado. Mas sem este fica difícil 
entender a questão do mito e a questão da 
história em Adorno (VALLS,1998: 1). 

Vale lembrar que a “recaída” de Kierkegaard 
no mito, já por esta qualificação de recaída, é 
motivo não tanto de aceitação por parte de 
Adorno, posto que este critica fortemente 
a concepção de mito em Benjamin. É o 
que nota Rouanet (já como ocupante da 
cadeira 13 da Academia Brasileira de 
Letras), em palestra sobre o Kierkegaard de 
Adorno :   4

Numa troca de correspondência com 
Walter Benjamin, Adorno o censura por 
ter defendido a existência de sonhos 
coletivos. Para Adorno, a ideia do sonho 
coletivo é uma aberração junguiana. É 
uma noção mítica, porque apesar de todas 
as interações entre a realidade exterior e a 
cena onírica, quem sonha é sempre o 
indivíduo. Não é uma apologia do 
individualismo, acrescenta ele, mas o 
indivíduo burguês deve ser aufgehoben, 
transcendido dialeticamente, e não 
wegmythisiert, dissolvido no mito 
(ROUANET, 2013: 21-31). 

Além dessa discussão, dois grandes temas 
são discutidos por intérpretes sobre a 
interpretação do Kierkegaard de Adorno: o 
tema da interioridade e principalmente a 
relação entre o paradoxo em Kierkegaard e 
a dialética negativa de Adorno. 

Em nossa exposição vamos considerar 
menos a aproximação com o mito, e mais a 

!
Revista de Filosofia Moderna e Contemporânea                                                  
Brasília, vol 2, nº 1, 2014. 

!167

   Cf. Educação e Filosofia, 12 (23), jan/jun, 1998: 197-219.3

 “Adorno e Kierkegaard”, conferência proferida em 12 de maio de 2013 na Academia Brasileira e Letras 4

no Ciclo “Existência e alternativas: um olhar sobre Kierkegaard”, 2013: 21-32



Benjamin, leitor de Kierkegaard 

aproximação com o tema da “interioridade” 
e apontar para a importância que Benjamin 
dá à alegoria em oposição à ironia em 
Kierkegaard na conclusão de sua resenha. 
Antes de nos atermos a estas noções, 
contudo, repasso brevemente o conteúdo 
da resenha de Benjamin sobre a tese de 
Adorno, visto ser pouco conhecida por 
não ter sido ainda traduzida para o 
português. O título desta é: Kierkegaard. O 
fim do idealismo filosófico 

Um ano antes da publicação da tese de 
Adorno e da resenha de Benjamin, este 
escreve ao primeiro no dia 1 de dezembro 
de 1932 (BENJAMIN, G.B., volume IV, 
carta 759: 144) que a impressão da leitura 
de seu trabalho era altamente interessante e 
significativa (hochinteressante und hochbedeutende 
Arbeit), tratava-se de uma leitura em (im) 
Kierkegaard. Comentando, em seguida, seu 
próprio interesse em reunir a apresentação 
do motivo barroco em Kierkegaard 
associado à análise do Interior, e da 
competência de Adorno na utilização de 
citações com habilidade alegórica.  

Ob ich auf  die Darstellung der barocken 
Motive bei Kierkegaard, auf  die epochale 
Analyse des Interieurs, auf  die wundervollen 
Zitate, die Sie aus dem technischen 
Allegorienschatz des Philosophen, geben, auf  
die Auslegung der Innerlichkeit als Burgo 
oder des Spiritualismus als Grenzwert des 
Spiritismus stosse – der Reichtum Ihrer 
Einsicht aber auch die Schärfe ihre Wertung 
betriff  mich immer.(BENJAMIN, op. cit.: 
144-145) 

Se eu na apresentação de motivos barrocos 
em Kierkegaard, na análise de época do 
interior (Interieur), detive-me nas citações 
maravilhosas que o senhor fornece do 
tesouro técnico de alegorias do filósofo, 
confrontado com a interpretação da 

inter ior idade como Bur go ou do 
espiritualismo como um limite do 
espiritismo – a riqueza de sua visão, mas 
também a nitidez de seu valor serão 
sempre relevantes para mim (tradução da 
autora). !

A ênfase inicial dada por Benjamin é a 
crítica ao Idealismo alemão, ao lembrar o 
interesse renascido por Kierkegaard na 
incorporação de seu pensamento sem 
alterações profundas, citando como 
exemplo a "teologia dialética" de Karl 
Bar th assoc iado ao “pensamento 
existencial” de Heidegger. Apresenta então 
o ensaio de Adorno sobre Kierkegaard 
como uma nova perspectiva neste 
contexto, motivado não pela incorporação 
ou tentativa de prosseguir sua obra, mas – 
cito – “de voltar ao coração do idealismo 
filosófico, sobre a intenção propriamente 
teológica deste pensador que se viu 
condenado à impotência”. A perspectiva, 
portanto, é histórica e crítica, revelando 
questões de “grande atualidade”, e conduz 
a uma crítica do Idealismo alemão tardio. 
Não se trata de uma história cultural, mas 
de um processo de exatidão crítica imersa 
no entendimento do autor em seu 
contexto. 

A esse último período é associado também 
Kierkegaard, considerado em sua “natureza 
híbrida”, revelada em sua produção que 
reúne literatura e conhecimento. O cerne 
de compreensão de Adorno seria a 
apresentação “lógica” e “histórica” de 
elementos ocultos do idealismo estético 
romântico, que perpassariam sua obra, 
capazes de revelar aspectos míticos do 
idealismo absoluto.  É, portanto, na 
apresentação dos aspectos míticos 
“inerentes” à filosofia de Kierkegaard, que 
Adorno revelaria tais aspectos em “todo 

!!
Revista de Filosofia Moderna e Contemporânea                                    
Brasília, vol 2, nº 1, 2014. 

!  168



Carla Milani Damião                                                                                       !  

idealismo do Espírito Absoluto” (citação 
que Benjamin faz do texto de Adorno). 

No entanto, cito Benjamin, nenhuma 
história cultural do século XIX pode 
competir em força sugestiva com as 
constelações que Kierkegaard, a partir do 
cerne mesmo de seu pensamento, forma aqui 
com Hegel, Wagner, Poe, Baudelaire. O 
panorama que abrange o século em toda 
sua extensão responde à perspectiva que 
mergulha nas profundezas do passado. 
Pascal e o inferno alegórico do barroco são 
aqui a antecâmara de uma célula dentro da 
qual Kierkegaard se abandona à tristeza 
que ele compartilha com sua falsa amiga, a 
ironia. (Voltaremos a essa questão). 

Benjamin exalta a qualidade de “crítico 
incorruptível” de Kierkegaard ao transformar 
o que chama de “pretensões arrogantes” 
da filosofia existencial de Kierkegaard de 
superação da esfera da “interioridade” e da 
“espiritualidade pura” por meio da decisão 
ét ica caracter izada como “at i tude 
existencial” ou “atitude religiosa. 

 […] é aqui que Wiesengrund, diz 
Benjamin, sujeitando o conceito da 
existência a uma análise penetrante, torna-
se um crítico incorruptível de Kierkegaard. 
Ele vai ao fundo da “falsa teologia da 
existência paradoxal”. Assim que ele vê 
não "a" profundidade" de Kierkegaard – 
[se se quiser manter esse termo muitas vezes 
abusado] – pelo fato de ter restaurado sob o 
pretexto da forma do pensamento idealista, 
um sentido religioso, absoluto e original." 
Pelo contrário, Kierkegaard revela "no 
declínio histórico do idealismo alemão", 
como o sentido original deste mesmo 
idealismo", um conteúdo mítico que é ao 
mesmo tempo histórico. (é uma citação de 
citações que Benjamin faz do próprio texto 
de Adorno). 

Continuo a citação por reunir os aspectos 
que mais aproximam Adorno a Benjamin e 
que são, por este, ressaltados:  

Assim a interioridade kierkegaardiana é 
atribuída a uma ligação determinada na 
história e na sociedade. Seu modelo é o 
interior burguês, no qual se confundem 
características históricas e míticas. De uma 
maneira certa, Wiesengrund emprestou à 
obra de Kierkegaard uma série de descrições 
fascinantes de espaços interiores deste tipo. 
Nestas passagens a interioridade se revela 
como “a prisão histórica da humanidade 
primitiva”. Mas, ao contrário do que 
Kierkegaard acreditava, este não é o 
“salto’” que, com o poder mágico do 
“paradoxo”, liberta o homem desta prisão. 
Nunca Wiesengrund foi mais profundo do 
que, ao ignorar os esquemas da filosofia 
kierkegaardiana, e procurar a chave nos 
resíduos menos evidentes: em imagens, 
parábolas, e em suas alegorias. O 
movimento, sobre o qual falam os contos 
chineses, do desaparecimento (do pintor) na 
tela (na qual ele pintou a si mesmo) nos 
aparece como a última palavra desta 
filosofia. “Desaparecimento, assim ele é 
salvo, por sua diminuição”. Uma tal 
absorção na tela não é redenção, mas 
consolo. Consolo, cuja fonte é a imaginação 
“como organon de uma transição contínua 
que conduz do mítico-histórico à 
reconciliação”  (citação de Adorno) 

O comentário final da resenha constrói 
uma imagem generosamente ambígua:  

Num espaço reduzido, este livro concentra 
um rico material. É possível que os 
seguintes livros deste autor possam um dia 
encontrar sua origem mesma. Trata-se, em 
todo caso, desses raros primeiros livros, nos 
quais a crisálida da crítica contém uma 
ideia que já tem asas.  

!
Revista de Filosofia Moderna e Contemporânea                                                  
Brasília, vol 2, nº 1, 2014. 

!169



Benjamin, leitor de Kierkegaard 

Fim da longa citação da resenha que é 
também permeada por citações e também 
por autocitações, se considerarmos que o 
conto chinês do desparecimento do pintor 
em seu quadro é uma peça de referência 
do, por assim dizer, acervo de imagens 
mentais às quais Benjamin recorre para 
falar, por exemplo, do movimento de 
imersão no campo ainda do sagrado, do 
religioso ou aurático. No ensaio sobre a 
obra de arte, trata-se do contemplar como 
imersão e interiorização. O modo de 
recepção da arte no contexto mágico ou 
religioso que aparece no texto original 
como Kontemplation, Versammlung ou 
Versenkung (termo que Benjamin opõe 
diretamente ao de disseminação Zerstreuung, 
Erste Fassung), e que se traduz também por 
recolhimento. Resulta desse entendimento 
que o recolhimento caracteriza a recepção 
ótica como interiorização. O objeto 
contemplado de forma distanciada por 
meio do movimento de interiorização faz o 
receptor submergir em profunda meditação.  

No comentário abreviado da resenha, 
Benjamin parece considerar a crítica de 
perspectiva histórica de Adorno, inserindo, 
ao mesmo tempo, conceitos que lhe são 
próprios, mas não desenvolvidos, como 
ocorre em vários de seus escritos, muita 
vezes motivados por comentários a outras 
obras em seu trabalho de resenhista. 
Associar Kierkegaard à constelação de 
autores do século XIX como Baudelaire é 
considerar a ambiguidade do período 
histórico, configurado como declínio da 
experiência, na qual ainda se mantém 
traços de imanência de sentido sob o 
revestimento da expressão alegórica. 
Retroceder ao Barroco nesta associação e 
inserir Kierkegaard no contexto do 
alegórico, mais do que do estético e ético, é 
o que Benjamin faz ao final do livro sobre 

o Trauerspiel, ao qual retornaremos, após 
especular um pouco sobre o conceito de 
interioridade e a associação com o interior 
burguês feita por Adorno em conjunção 
com o que pensava Benjamin em seu 
trabalho sobre o século XIX.  !
Cito o seguinte comentário de Rouanet:  !

Mas como explicar, sociologicamente, o 
conce i to - chave de Kierkegaard , a 
interioridade? Seu correlato no mundo 
objetivo é o interior burguês. A obra de 
Kierkegaard está cheia de pequenas vinhetas 
descrevendo salões da média e alta 
burguesia: ornatos, pêndulas, cortinas, 
quadros e sobretudo espelhos. É um mundo 
fechado, que não precisa de ventilação. 
Pode-se fazer tudo no interior, até mesmo 
flanar. É o que fazia o pequeno 
Kierkegaard, quando o pai o levava pela 
mão, para passear. Eram passeios 
esplêndidos, porque o menino tinha o 
privilégio, só concedido a príncipes de sangue 
real, de escolher o lugar de destino. Ora os 
dois viajavam para castelos, ora para 
praias, ora para montanhas. Passeios 
intermináveis, porque se davam inteiramente 
n a i m a g i n a ç ã o [ … ] E n q u a n t o 
caminhavam, o pai explicava tudo o que 
viam, conversava com todos os transeuntes, e 
as frutas expostas nas vitrinas eram mais 
apetitosas que nunca. Mais tarde, 
Kierkegaard flanava num espaço mais 
amplo, mas sempre fechado, grande salão 
circunscrito pelas muralhas da velha 
Copenhagen, […] Mas quem habita o 
interior? […]. Alguém segregado do 
processo produtivo, como o próprio 
Kierkegaard, que não tinha qualquer 
trabalho remunerado, e vivia do rendimento 
de ações herdadas do pai, que se tinham 
desvalorizado no final da vida do filósofo. 
[…] Ele vê a história acontecendo na rua, 

!!
Revista de Filosofia Moderna e Contemporânea                                    
Brasília, vol 2, nº 1, 2014. 

!  170



Carla Milani Damião                                                                                       !  

pela janela do seu salão, mas é sempre a 
história como Schein, como aparência, 
ilusão – a única maneira pela qual a 
história pode ser vivida pelo particular no 
interior burguês. !

Nesta citação de Rouanet, profundamente 
inspirada no tipo sociológico do flanêur 
identificado nas galerias parisienses do 
século XIX por Benjamin, há que se 
destacar o sentido histórico que atualiza a 
obra de Kierkegaard com base no 
entendimento histórico-crítico, e nos 
conduz ao tema da l iber tação da 
interioridade sob a perspectiva estética em 
seu conflito com a dimensão ética.  

Não tenho como entrar em detalhes da 
própria obra de Kierkegaard, de sua crítica 
ao esteticismo de viés romântico, por falta 
de aprofundamento na própria obra do 
filósofo, mas também por se tratar de um 
tema de largo alcance. Indico rapidamente 
um artigo bastante conectado à interpretação 
de Adorno de uma discussão posterior no 
campo da teoria crítica que envolve autores 
como Albrecht Wellmer, Karl Heiz Bohrer, 
Christoph Menke, Ruth Sonderegger entre 
outros. O artigo de Juliane Rebentisch, 
intitulado “Arte-vida-amor, subjetividade 
estética após Kierkegaard” (“Art-Life-Love, 
Aesthetic Subjectivity after Kierkegaard”). Neste, 
a autora afirma que Kierkegaard “pode ser 
lido como uma das primeiras e mais 
influentes críticas de tendências modernas” 
do que mais tarde se reconheceu sob o 
conceito de ‘estetização da vida’. O tema 
da estetização é central na crítica e, em 
Kierkegaard, está conectado à crítica que 
ele faz à estética romântica que teria se 
constituído como uma estética do espírito 
da época que a estendia para além da esfera 
da arte nos domínios do cotidiano. Neste 
domínio se constitui a figura do ironista, 
cuja postura em relação ao mundo – 

“distante e deliberadamente subjetiva” – o 
coloca acima de questões éticas. Ideias 
desenvolvidas particularmente em O diário 
de um sedutor e Ou, ou, nas quais a 
problemática se instala da “postura 
radicalmente irônica que se tem em relação 
ao mundo e ao amor”. O paradigma do 
amor serve a Kierkegaard para reforçar a 
crítica ao subjetivismo radical da estética 
romântica, trazendo, em contrapartida, 
motivos éticos para a estética a fim de 
ampliar o campo da estética sem torná-la 
mero esteticismo, mas uma “forma de vida 
mais abrangente”, um “modelo para a vida 
do sujeito”. O paradigma do amor é, por 
isto, um dos motivos fundamentais 
recuperados por Adorno. A discussão 
contemporânea, herdeira deste interesse, da 
associação entre ética e estética, considera 
que a etização da estética com base na 
crítica ao Zeitgeist romântico, só pode ser 
pensada sob uma reavaliação do próprio 
romantismo cuja base de discussão conduz 
ao problema maior da subjetividade. !
Trata-se de um debate acirrado entre 
interpretações rivais sobre a subjetividade 
moderna tendo em vista uma leitura 
correta do Romantismo e que insere 
Kierkegaard, e Hegel (não da mesma 
maneira), claro, como eixos centrais da 
discussão. Walter Benjamin e seu estudo 
sobre o conceito de crítica do romantismo 
alemão é uma referência também 
importante, como se sabe. 

Karl Heinz Bohrer ressalta como a força 
da estética é reconhecida por Kierkegaard  
como um sinal dos novos tempos, sendo 
por um lado criticável como em Ou,ou, por 
outro, resignificada no que diz respeito à 
compreensão  que ele desenvolve sobre o 
amor.  

O tema da salvação pela estét ica 
considerando a dimensão ética, portanto, !

Revista de Filosofia Moderna e Contemporânea                                                  
Brasília, vol 2, nº 1, 2014. 

!171



Benjamin, leitor de Kierkegaard 

revela-se um debate profícuo quando 
associado ao tema da subjetividade 
moderna. No contexto do ensaio de 
Adorno, Rouanet indica a relação da 
seguinte maneira (em tom quase didático):  

Sem dúvida, para Kierkegaard, a salvação 
verdadeira é de natureza espiritual e só 
pode dar-se pela religião. A salvação não é 
deste mundo. Mas além dessa redenção 
mítica, há na filosofia de Kierkegaard, 
segundo Adorno, um espaço de liberdade 
que permite pensar uma salvação terrena, 
que ultrapassa as fronteiras da mera 
interioridade. Esse espaço estaria 
localizado na esfera estética, ponto de 
partida do itinerário do espírito em direção 
aos outros dois estágios: o ético e o 
religioso. O estágio ético é a relação do 
homem com o dever, e o religioso, sua 
relação com Deus. Já o estágio estético é a 
relação do homem com sua sensibilidade. 
É o reino da  espontaneidade, da 
dispersão, do descontínuo. É o não-
mediatizado, o ócio, o lugar de uma 
entrega não reflexiva à mera existência. É 
a esfera da arte, do amor, da sedução. 
Como bom piet is ta, Kierkegaard 
desaprova moralmente a atitude estética 
(no espírito do romantismo), que para ele é 
irresponsável, e impede o espírito de dar o 
“salto” da fé, ingressando no estágio 
religioso. 

Voltamos ao tema da interioridade 
relacionada à estét ica e ao mito. 
Lembrando a constelação kiekegaardiana 
que Benjamin considera na resenha e que 
ficamos de retomar. Além do Idealismo 
alemão em declínio e o Zeitgeist romântico 
como uma das configurações principais da 
constelação, Benjamin inclui outras 
estrelas: “Pascal e o inferno alegórico do 
barroco”, como a “antecâmara de uma 

célula dentro da qual Kierkegaard se 
abandona à tristeza que ele compartilha 
com sua falsa amiga, a ironia”. Esse 
espírito melancólico, que matiza as cores 
do barroco, é reunido ao alegórico e por 
meio desta categoria podemos talvez 
apresentar uma provável leitura – mais 
estrita - de Kierkegaard por Benjamin.  !
Interioridade e alegoria 

Benjamin é um dos críticos da estetização, 
mas ele atribui a Kierkegaard um lugar 
diferente do processo no qual a estetização 
aparece como oponente ao processo de 
politização previsto no ensaio sobre a obra 
de arte. A chave de entendimento da 
pequena resenha e indicações no livro 
sobre o Trauerspiel filiam Kierkegaard a 
outro contexto que supõe a alegoria como 
prática de apresentação do pensamento. 

Alegórico 

O alegórico no mesmo contexto que 
Ben jamin quer demol i r junto ao 
classicismo alemão, remonta à questão da 
totalidade e, de forma maior a crítica 
pressuposta na obra sobre o Trauerspiel ao 
sistema. A concepção da totalidade na 
estética clássica supõe uma imediatez, cuja 
apreensão ocorre através da representação 
simbólica. Para melhor caracterizar essa 
representação, o pensamento classicista 
opõe-lhe a representação alegórica. O 
símbolo representa uma união de aspectos 
díspares num conjunto harmonioso e 
pleno de sentido. Sua apreensão ocorre de 
maneira clara e imediata. A alegoria, ao 
contrário, não designa a compreensão 
imediata e plena de sentido. Ela transporta 
o significado para a instância intelectual 
que deve interpretar o seu sentido, 
correspondendo a um ato de releitura e 
interpretação, cujo “modelo” provém da !!

Revista de Filosofia Moderna e Contemporânea                                    
Brasília, vol 2, nº 1, 2014. 

!  172



Carla Milani Damião                                                                                       !  

leitura dos textos sagrados, nos quais o 
significado deve ser sempre reinterpretado 
dada a ausência de seu contexto original. A 
visão alegórica, por sua vez, adapta-se ao 
cenário de fragmentos e ruínas – ao qual 
Benjamin adequa a categoria do barroco – 
ao passo que o símbolo sempre supõe a 
totalidade harmoniosa. !
Há pelo menos três sentidos da utilização 
da alegoria em Benjamin. O primeiro 
relaciona-se à influência provinda da 
mística judaica junto à tradição exegética de 
leitura dos textos sagrados. O segundo 
representa um forte elemento de crítica à 
estética clássica e à do romantismo, situado 
na teoria sobre o drama barroco. E, por 
último, ela se aplicaria à esfera da 
modernidade, reflexão que Benjamin 
desenvolve em seus ensaios sobre 
Baudelaire. Interessa-nos abordar o 
segundo sentido a fim de aproximá-lo do 
universo kierkegaardiano referendado por 
Benjamin na resenha sobre a tese de 
Adorno. !
Benjamin dedica a última parte de sua tese 
à alegoria junto ao drama barroco (Allegorie 
und Trauespiel). Inicia elaborando uma crítica 
ao conceito de símbolo no romantismo, cujo 
significado já havia sido postulado pelo 
classicismo.  !

O namoro dos teóricos da estética romântica 
com um conhecimento absoluto que fosse 
brilhante e, em última instância, 
descompromissado, fez com que, nos mais 
simples debates sobre teoria da arte, se 
instalasse um conceito de símbolo que não 
tem nada em comum com o autêntico, a não 
ser o nome. (BENJAMIN, 1986: 18) 

  
O verdadeiro conceito de símbolo estaria 
relacionado, segundo diz, à esfera 
teológica. Se essa formulação “profana” do 

conceito de símbolo tem como pressuposto 
a integração entre conteúdo e forma, 
Benjamin diz que por faltar-lhe um ”rigor 
dialético”, mostrando que a pretensa 
integração estaria desfeita, pois que haveria 
uma desconexão “do conteúdo na análise 
da forma e a forma, na estética do 
conteúdo”. Tanto o classicismo quanto o 
romantismo teriam deformado a unidade 
do “objeto físico e metafísico” que 
caracterizava o símbolo teológico, 
transportando-o para uma mera relação de 
aparência e essência. !
Benjamin se reporta ao momento em que 
se estabeleceu a oposição símbolo-alegoria. 
A alegoria, a partir de então, foi utilizada 
como um conceito “especulativo’, que 
serviria de “fundo escuro” ao “luminoso” 
mundo do símbolo. Importa a Benjamin 
dizer que o “pensamento simbolizante” 
não se preocupou com uma investigação 
da expressão alegórica em seu sentido 
original. Teria havido, ao contrário, uma 
“reconstrução negativa” da expressão 
alegórica, que, aliás, nem chega a ser 
entendida como forma de expressão, mas 
como um “mero modo de designação”. 
Esse “preconceito classicista”, elaborado 
primeiramente em Goethe, manteve-se, até 
mais tarde, por exemplo, em Schopenhauer, 
em cujo pensamento permanece a 
definição que associa a alegoria ao conceito 
e o símbolo à ideia. !
A partir dessa introdução crítica, Benjamin 
se propõe a ver a alegoria como “forma de 
expressão” tão representativa quanto a fala 
e a escrita e não simplesmente como uma 
“brincadeira técnica com imagens”, assim 
como a escrita também não pode ser 
remetida apenas a um mero “sistema 
convencional de signos”. Junto à alegoria, 
Benjamin estaria relevando o próprio 
Barroco, como um estilo, em função da 

!
Revista de Filosofia Moderna e Contemporânea                                                  
Brasília, vol 2, nº 1, 2014. 

!173



Benjamin, leitor de Kierkegaard 

“técnica alegórica” ser seu principal 
“instrumento” de representação. !
Assim, com relação ao símbolo, Benjamin 
ressalta a teoria de Creuzer que, ao destacar 
como o caráter de imediatidade do símbolo 
ter ia contr ibuído para esc larecer, 
indiretamente, o “conhecimento alegórico”. 
A distinção entre símbolo e alegoria 
determinar-se-ia a partir de quatro 
elementos: “o momentâneo, o total, o 
insondável de sua origem, o necessário”. 
Apesar de Creuzer manter “o preconceito 
classicista” com relação à exaltação do 
símbolo, ele teria investigado a alegoria 
associando-a ao contexto da mitologia. De 
sua teoria surgiu um comentário, de 
Görres, que trouxe outro esclarecimento à 
oposição fundada entre os dois termos. O 
símbolo estaria relacionado ao mundo 
natural fechado em si mesmo junto ao 
elemento temporal de imediat idade 
(momentâneo), e a alegoria à história 
humana em progressão. Nesse caso, a 
“medida tempora l da exper iênc ia 
simbólica”, segundo Benjamin, corresponde 
ao “momento da epifania, onde o símbolo 
incorpora o sentido ao seu interior oculto 
e, por ass im dizer, f loresta l” . A 
interpretação de Creuzer e a de Görres é, 
dessa maneira, determinante ao marcar a 
importância de “medida temporal” em 
ambas expressões. A par t ir desse 
momento, Benjamin pôde, após criticar o 
uso “arbitrário” do conceito de símbolo 
pelo classicismo e romantismo, desfazer a 
oposição como tal, reabil itando a 
expressividade da alegoria, ao mesmo 
tempo em que manteve a expressividade 
“epifânica” do símbolo. Essa expressividade 
aparece no uso de algumas metáforas em 
seus textos e ensaios, caracterizado, por 

exemplo, na instantaneidade do “relâmpago”. 
Isso significa dizer, em outras palavras, que, 
mantendo os dois sentidos de símbolo e 
alegoria separados e concomitantemente 
expressivos, Benjamin não está optando 
por um sentido e denegrindo o outro. 
Podemos perceber essa “intenção” através 
de uma passagem bastante conhecida dessa 
parte de sua tese:  !

Enquanto que, no símbolo, com a 
idealização do ocaso, a face resplendente da 
natureza se revela de modo fugaz à luz da 
redenção (Erlösung), na alegoria, jaz aos 
olhos de quem a contempla a facies 
hippocratia da história como uma paisagem 
arcaica petrificada. A história, com tudo o 
que desde o início tem de extemporâneo, 
sofrido, malogrado, se exprime num rosto – 
não numa caveira (BENJAMIN, 1986: 
22)  5!

 Pode-se supor que Benjamin lida aqui com 
as oposições, que a princípio designamos 
como natureza e história da salvação. O 
barroco, porém, se inscreveria no bojo da 
história da salvação em sentido profano, 
como “queda”. A história, na exposição 
barroca, é  !

história do sofrimento do mundo, ela só é 
significativa nas etapas da sua queda. Há 
tanto de significação quanto de caída para 
a morte, pois é a morte que mais 
profundamente traça como um sulco a 
linha de demarcação dentada entre phýsis 
e a significação. Mas se a natureza desde 
sempre está caindo para a morte, então ela 
é também, e desde sempre, alegórica. 
Significação e morte amadurecem no 
desdobramento histórico da mesma 
maneira como eles se entr elaçam 

!!
Revista de Filosofia Moderna e Contemporânea                                    
Brasília, vol 2, nº 1, 2014. 

!  174

Trad. modificada com base em GAGNEBIN, “Alegoria, que outro dizer?”5



Carla Milani Damião                                                                                       !  

estreitamente como germes no estado de 
pecado, privado de graça, da criatura 
(BENAJMIN, Apud GAGNEBIN, 
1980: 19) !

Conclusão 

Em Kierkegaard mora um “cínico 
melancólico”. Na carta escrita a Adorno 
em dezembro de 1932, Benjamin fala sobre 
intenção de reunir a apresentação do 
Barroco em Kierkegaard associado à 
questão do Interieur burguês. Considerando 
que a obra sobre o drama barroco (o 
Trauerspiel) fora escrita quase uma década 
antes, importa notar que este interesse não 
surgiu após a leitura do texto de Adorno, 
visto que Kierkegaard é nomeado 
justamente na última parte desta obra, cujo 
título em espanhol é: “Ponderación misteriosa”, 
e, como apontamos inicialmente, em seu 
período de juventude. Mas de que maneira 
ocorre essa invocação a Kierkegaard no 
contexto propositalmente mais enigmático 
da obra? Na última seção da última parte. 

Benjamin inicia a última parte dizendo que 
a perspectiva alegórica havia conduzido os 
melhores resultados da obra que mesclava 
um método (“talvez ainda vago”, diz ele, 
mas claramente oposto aos procedimentos 
dedutivos ou indutivos) à história da 
cultura. O drama barroco se constitui 
como um adensamento dessa perspectiva. 
A melancolia reunida à alegoria na obra – 
um capítulo realmente à parte, sobre o qual 
não é possível falar neste momento – não a 
torna tão sombria. A alegoria, diz 
Benjamin, “é o único divertimento, de 
resto muito intenso, que o melancólico se 
permite”. (BENJAMIN, 1985:207). 
Embora a ostentação, a pomposidade, 
irrompa da alegoria e transforme o objeto 
em motivo de distração, logo este é 
reinserido como um “triste aspecto do 

cotidiano”, no qual imerge o melancólico 
novamente, em estado de contemplação 
infinita. 

A resolução na última parte da obra deve 
ser operada em seu sentido histórico, mas 
no campo do sagrado. Uma “resolução do 
profano no sagrado” que requer, segundo 
Benjamin um teologia da história, sem 
salvação previamente assegurada. Para 
tanto, é preciso pensar, tendo em vista seu 
objeto – o drama barroco -, a crueldade, as 
cenas de crueldade que deliciavam 
(delighted) as pessoas. O que conduz 
Benjamin a uma reflexão – aplicada ao 
objeto – sobre a morte e o mal. Cito a 
passagem que inc lu i Kierkegaard 
diretamente, pressupondo a criação divina:  

Não existe o mal no mundo. Ele surge no 
próprio homem, com a vontade de saber, 
ou antes, no julgamento. O saber do Bem, 
como saber, é secundário. Ele resulta da 
prática. O saber do mal, como saber, é 
primário. Ele resulta da contemplação 
(Kontemplation). O saber do bem e do mal 
contrasta, portanto, com todo saber 
objetivo. No fundo, na perspectiva da 
subjetividade última, há apenas saber do 
mal: uma ‘tagarelice’ (Geschwätz), na 
formulação profunda de Kierkegaard. 
Como triunfo da subjetividade e irrupção 
da ditadura sobre as coisas, esse saber é a 
origem de toda contemplação alegórica 
(BENAJMIN, 1985: 256). 

Mesmo que eu continuasse a leitura na 
sequência do texto, não poderia esclarecer 
no momento várias implicações que nos 
fariam retornar ao início do texto e à 
concepção de uma instância nomeadora da 
linguagem que neste momento é oposta ao 
que é indizível, pois se encontra fora de seu 
enraizamento no concreto. A característica 
da abstração remete à alegoria e o texto 
sagrado se torna sua fonte. “O alegorista 

!
Revista de Filosofia Moderna e Contemporânea                                                  
Brasília, vol 2, nº 1, 2014. 

!175



Benjamin, leitor de Kierkegaard 

vive na abstração e está em seu elemento 
no pecado original, enquanto abstração e 
enquanto faculdade do próprio espírito 
linguístico”. (BENJAMIN, 1984: 256). 

Deixo aqui essa relação virtual que surge 
ao final da obra do drama barroco, sem 
intenção de discuti-la, mas com a intenção 
de repercutir um conceito que deve ser mais 
familiar aos estudiosos de Kierkegaard do 
que para mim, e que posso futuramente, 
com algumas indicações, vir a aprofundar.  

!
Referências bibliográficas 

ADORNO, Theodor W. Kierkegaard. 
Tradução de Alvaro Valls. São Paulo: 
Editora Unesp, 2010. !

BENJAMIN, W. Gesammelte Schriften. Vol.I-
VII Editado por R. Tiedemann e H. 
Schweppenhäuser. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp (Taschenbuch), 1991. !

___________ Briefe. Vol.I-VI. Frankfurt 
am Main: Suhrkamp, 1998. 

BENJAMIN, Walter. Origem do drama 
barroco alemão. Tradução de Sérgio Paulo 
Rouanet. São Paulo, Brasiliense, 1985. 

BENJAMIN, Walter. Origem do drama 
trágico alemão. Edição e tradução de João 
Barrento. 2.ed. Belo Horizonte: 
Autêntica Editora, 2013. (FILÔ/
Benjamin) 

BENJAMIN, Walter. Documentos de cultura, 
documentos de barbárie: escritios escolhidos. 
Org. Willi Bolle. Trad. Celeste H. M. 
Ribeiro de Sousa et al. São Paulo: 
Cultrix, Ed. da Universidade de São 
Paulo, 1986. 

GAGNEBIN, Jeanne Marie. “Alegoria, 
que outro dizer?”. Texto avulso.  

KIERKEGAARD, Søren. A Repetição. 
Lisboa: Relógio D'Água editores, 2009. 

!
KIERKEGAARD, Søren Either/Or. 

Londres: Penguin Classics, 2004. !
REBENTISCH, Julianne. Art, Life, Love: 

Subjectivity after Kierkegaard. Disponível 
em: http://roundtable.kein.org/node/
556 !

ROUANET, Sérgio Paulo. “Adorno e 
Kierkegaard”. In: Ciclo “Existência e 
A l t e r n a t i v a s : u m o l h a r s o b r e 
Kierkegaard”. Conferência proferida em 
12 de Março de 2013 na Academia 
Brasileira de Letras. Disponível em: 
http://www.academia.org.br/ , p. 21-32. !

THIEM, Annika. Between Passion and Politics: 
Kierkegaard, Benjamin and Religious Ethics. 
International Studies in Philosophy 
39.2, 2008. !

VALLS, Álvaro L.M. “Testemunhos de 
presença de Kierkegaard em Adorno”, 
Educação e Filosofia, 12 (23), p. 197-219, 
jan/jun, 1998

!!
Revista de Filosofia Moderna e Contemporânea                                    
Brasília, vol 2, nº 1, 2014. 

!  176


