
SEÇÃO TEMA LIVRE                               DOI: http://dx.doi.org/10.1590/2316-40187442 

 e-ISSN: 2316-4018 

Recebido em 25 de fevereiro de 2025. 
Aprovado em 10 de junho de 2025. 

 

 

estud. lit. bras. contemp., Brasília, n. 74, e7442, 2025.     1 

Entre literaturas – Os Oríkì e as Interpretações que nunca cessam  

Entre literaturas – los oríkì y las interpretaciones que nunca cesan 

Between literatures – the oríkì and the interpretations that never cease 

Waldelice Souza* 

 
Resumo 
No entre-espaço conceitual só é possível considerar o outro observando as organizações conotativas que 
persistem as hegemonias opressivas. Configurações que não buscam achar as leis ordenativas, mas os 
sentidos que são movidos por suas advinhas e segredos. Esboçar equações, notificando os tipos de 
pensamentos que essas perspectivas epistemológicas soam, é um dos objetivos aqui. Observar o pensamento 
vinculado aos atos de viver, pelo que se compreende que toda reflexão sobre o humano é engajada e 
“teorizável”. É nesse duelo elegante que as compreensões de Roger Bastide e as de Juana Elbein dos Santos 
se distinguem ao compor, por meio de interpretação, análises das composições literárias narrativas e 
poéticas. Esses dois interlocutores, de origens estrangeiras, estão mergulhados em pensamento influenciado 
por sistema simbólico, mais conhecido como candomblé. Nesse arqueamento conceitual pode-se verificar a 
definição do que sejam os oríkìs e os itãs. Bastide olha para o mito, Elbein considera o rito, no que a 
acompanharemos, olhando para a função que essas formas poéticas assumem em suas expressividades.   

Palavras-chave: teoria literária; semiologia; religiosidade afro-brasileira; oríkì.  
 

Abstract 
In the conceptual space between, it is only possible 
to consider the other by observing the connotative 
organizations that persist in oppressive 
hegemonies. Configurations that do not seek to 
find ordering laws, but rather the meanings that 
are driven by their riddles and secrets. Outlining 
equations, noting the types of thoughts that these 
epistemological perspectives sound, is one of the 
objectives here. Observing the thought linked to 
the acts of living, by which it is understood that all 
reflection on the human is engaged and 
“theorizable”. It is in this elegant duel that the 
understandings of Roger Bastide and Juana Elbein 
dos Santos distinguish themselves when 
composing, through interpretation, analyses of 
narrative and poetic literary compositions. These 
two interlocutors of foreign origins are immersed 
in thought influenced by the symbolic system, 
better known as candomblé. In this conceptual 
framework, one can verify the definition of what 
oríkìs and itãs are. Bastide looks at the myth, Elbein 
considers the rite, in which we will follow her, 
looking at the function that these poetic forms 
assume in their expressiveness. 

Keywords: literary theory; semiology; Afro-Brazilian 
religiosity; oríkì. 

Resumen 
En el espacio conceptual intermedio sólo es posible 
considerar al otro, observando las organizaciones 
connotativas que persisten hegemonías opresivas. 
Configuraciones que no buscan encontrar leyes 
ordenadoras, sino los sentidos que se dejan mover por 
sus enigmas y secretos. Uno de los objetivos aquí es 
esbozar ecuaciones y observar los tipos de pensamientos 
a los que suenan estas perspectivas epistemológicas. 
Observar el pensamiento vinculado a los actos de vivir, 
lo que significa que toda reflexión sobre lo humano es 
comprometida y “teorizable”. Es en este elegante duelo 
que se distinguen las interpretaciones de Roger Bastide y 
Juana Elbein dos Santos al componer, a través de la 
interpretación, análisis de composiciones literarias 
narrativas y poéticas. Estos dos interlocutores, de origen 
extranjero, están inmersos en un pensamiento 
influenciado por un sistema simbólico, más conocido 
como candomblé. En este marco conceptual es posible 
verificar la definición de qué son oríkìs e itãs. Bastide 
mira el mito, Elbein piensa en el rito en el que la 
seguiremos, mirando la función que estas formas 
poéticas asumen en su expresividad. 

Palabras-clave: teoría literaria; semiología; 
religiosidad afrobrasileña; oríkì. 

 
  

 
* Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ), em cooperação técnica com a Universidade Federal da Bahia (UFBA), Salvador, BA, 
Brasil.  ORCID: https://orcid.org/0009-0000-9134-3794. E-mail: waldelicesouza@ufba.br. 



Entre literaturas – Os Oríkì e as Interpretações que nunca cessam    –––––––––––– 

2     estud. lit. bras. contemp., Brasília, n. 74, e7442, 2025. 

Todo homem é um orixá! 
Lázara Menéndez 

 
Exu ocupa todas as nossas cavidades. 

Vive em nós. 
Juana Elbein dos Santos 

 
Quarto ponto: Uma Epistemologia da Existência. 

Em outras palavras, trata-se da reconstrução do 
método através da vida, isto é, do Homem vivendo. 

Milton Santos 
 
 

Aviso aos navegantes 

Em tempo de capturas e cancelamentos, não é fácil apontar interpretações para acontecimentos 
históricos e políticos, tanto quanto é difícil discorrer sobre marcas oraculares com disposição diversa 
de alguns analistas em eternizá-las como mandamentos ou monumentos. Nesse aspecto, olhar para 
fenômenos literários efêmeros, inseridos em sistema simbólico que associa, ao mesmo tempo, 
indivíduo, coletivo, ato e pensamento, afirmando nuances do que seja [interpretação], são noções 
importantes que, aqui, assumimos como estudo que nos move. Assim, Interpretação é um substantivo 
feminino que caracteriza a ação ou efeito que se estabelece por uma relação simultânea ou 
consecutiva entre duas pessoas ou entidades, percebida e transmitida por mensagens. E, ainda, o 
termo também pode referir-se à ideia de explicar ou declarar o sentido de algo, traduzir de uma língua 
para outra, expressar ou conceber a realidade de um modo pessoal ou executar ou representar uma 
obra artística. A palavra tem origem no latim interpretatĭo, ōnis que significa “explicação”, “sentido”. 

Esta “certa análise” coloca-nos em espaço de composição de repertório no qual o “entre”, é o que 
permite aumentar a relevância conceitual e, obviamente, filosófica, por nos jogar em ambiente 
fronteiriço, exatamente, entre epistemes. Essa perspectiva é semiológica porque é, totalmente, do 
início ao fim, um jogo entre pensamento e linguagem. Por esse enlaçamento, cabe lembrar que um 
intérprete não se esquiva de fazer críticas a pensamentos pela derivação de análises. Talvez, difira do 
exercício do crítico, no lugar onde estacione para realizar suas análises, visto que o intérprete não parte 
de nenhuma certeza e, por isso mesmo, não se obtém nem disponibiliza leis ou verdades, mas chaves 
de entendimento. Isso porque os elementos de cultura, que dão base aos vários estudos, não são terras 
sólidas como alguns pretendem, como indica Clifford Geertz: 

O conceito de cultura que eu defendo […] é essencialmente semiótico. Acreditando, como Max 
Weber, que o homem é um animal amarrado a teias de significados que ele mesmo teceu, assumo 
a cultura como sendo teias e a sua análise, portanto, não como uma ciência experimental em 
busca de lei, mas como uma ciência interpretativa, à procura do significado (Geertz, 2008, p. 4). 

A relação simbólica adquire voz significativa e termina por metamorfosear-se em outras 
correspondências que são, por sua vez, exemplos de que há significados sendo alterados no – e pelo 
– ato expressivo. Dessa forma, a interpretação assume [função] na cadeia significativa. Por esse 
ângulo, elementos do complexo literário vinculado aos acervos culturais, derivados dos ritos e 
mantidos pelas religiões de terreiro, como os oríkì – sem desinência de número (marca de plural); (a 
grafia aportuguesada do termo é Oríquis) –, ganham relevância exatamente porque se articulam, por 
sua própria característica, interpretativamente, a partir da função que cumprem no complexo. 

Em nossa forma de ver, os oríquis ajudam a demonstrar as distinções dos percursos interpretativos 
de dois estudiosos. Esta distinção marca-se pelo fato de um ter olhado para o sistema de forma 
panorâmica; e a outra ter observado o mesmo fenômeno de comunicação de forma mais circunscrita. 
O primeiro produziu crítica literária em certo dissenso com o que era a “crítica”; a outra trouxe à tona 
os textos literários do sistema ao publicar o conjunto de narrativas de Ifá. Ambos consideravam suas 
análises por meio de espaços socialmente vinculados à literatura, mas com base na sociologia e na 



––––––––––––    Waldelice Souza 
 

estud. lit. bras. contemp., Brasília, n. 74, e7442, 2025.     3 

antropologia, áreas nas quais sempre se mantiveram. Isso é o que é observado aqui; e resulta em uma 
tentativa de alargamento de suas considerações. 

Nas bordas da comemoração dos duzentos anos de independência do Brasil, a FUNARTE – 
Fundação Nacional de Arte, em 1988, diante dos problemas herdados, aproveita a ocasião para 
derivar reflexões em torno dos cem anos de Abolição da Escravatura no Brasil, por entender que era 
uma oportunidade especial para o debate de questões relacionadas à cultura afro-brasileira. Com esse 
arco, trouxe a público um compêndio intitulado Bibliografia Afro-brasileira, na Série Referência, que 
arrolava 956 títulos voltados para essa temática. Para os coordenadores do projeto e da pesquisa, o 
trabalho, que incluía nomes como os dos estudiosos Raul Lody e Maria Laura Viveiro de Castro, não 
contava com um levantamento exaustivo: 

Não [se tratou] de um levantamento exaustivo, visando a todo acervo existente. [Se 
procurou], entretanto, incluir obras significativas nesta área temática; ora, com publicações 
raras; ora, com publicações contemporâneas, possibilitando um acompanhamento dos 
diferentes estilos, escolas e tendências que [pudessem compor] o panorama desses estudos. 
Sem pretensão de propor uma classificação, [se buscou] indicar, no índice, as publicações 
por áreas de concentração, facilitando deste modo o acesso do pesquisador aos temas 
específicos (Biblioteca Amadeu Amaral, 1988, p. 3, grifos nossos). 

Um estudo mais detalhado sobre esses materiais produzidos pela FUNARTE ainda é desafiador e 
necessário. Contudo, podia-se ver nos expedientes dedicados a essa pesquisa o interesse “nacional” 
pelo que já se pensava, pois algumas das investigações relacionadas à temática eram desdobradas por 
investigadores de renome das várias ciências no Brasil. Esse compêndio conta com dez (10) 
publicações do sociólogo francês Roger Bastide, uma delas em parceria com Florestan Fernandes, mas 
nenhuma indicação às pesquisas da argentina Juana Elbein dos Santos aparece, apesar de sua 
pesquisa vir de 1964, ter sido defendida em 1972, na Sorbonne, e ter sido publicada no Brasil em 1986. 
Talvez, as limitações listadas acima expliquem isso. 

Bastide e Santos são dois grandes estudiosos de como o fenômeno se processa no Brasil. Não é que 
se possa desnudar dessa comparação uma leitura distinta entre as figuras, em função do gênero, e, 
daí, apontar o que seja o oríkì ou itã ou, ainda, as influências, na atualidade, nas literaturas “entre 
lugares epistêmicos”, produzidas no país, por um ou outro. Há, entretanto, evidências de pequenas 
divergências em suas argumentações sobre os percursos, as chegadas, digo, as estabilizações literárias 
diversas em um sistema que não busca, por assim dizer, a verdade absoluta para todos os lugares e 
tempos. E verificar isso vale a aproximação distanciada desses estudiosos. É considerando essa tensão 
que se visita o processo de composição dos elementos da cadeia significativa em que as compreensões 
de Roger Bastide e Juana Elbein dos Santos distinguem-se tenuemente. 

Eles convergiam, no método de pesquisa, em algo considerado como uma percepção “de dentro”, 
o que levou as ciências sociais a colocá-los sempre entre aspas e, ao mesmo tempo, serem lidos 
também por sacerdotes e iniciados no candomblé. As análises específicas, seguiam, contudo, cursos 
particulares. Um, estruturava a descrição da matriz mitológica, efetivada por Roger Bastide; já a outra 
análise, dava-se pelo estudo do motriz simbólica, considerando a forma dinâmica pela qual esse 
sistema se altera, conduzido por Juana Elbein. Essas diferenças não chegaram a ser ponto claro de 
discordância, já que, no livro O candomblé da Bahia (2001), Roger Bastide indica que era necessário 
seguir por esse caminho. Assim, a Juana Elbein dos Santos configura-se, ao lado de Florestan 
Fernandes e Reginaldo Prandi, como discípula de Bastide, não por ter feito cursos ou ter pertencido a 
mesma instituição acadêmica, mas por ter mantido diálogos atravessados por trabalhos e pesquisas, 
dos quais, sua tese é, de fato, o maior exemplo. 

 
Atuação de Roger Bastide 

Roger Bastide (1898-1974), sociólogo francês, veio ao Brasil em 1938 para colaborar com o 
Departamento de Ciências Sociais da Universidade de São Paulo, ocupando a cátedra desta área de 
conhecimento, o que é confirmado por Maria Isaura Pereira de Queiroz, em artigo publicado em 1994. 
Para a socióloga paulista, Bastide “chegou ao Brasil num momento em que a rápida urbanização do 
país, e principalmente de São Paulo, fazia nascer problemas variados e desenvolvia a olhos vistos 
outros já existentes; tal situação era propícia à realização de pesquisas de campo” (Queiroz, 1994, p. 



Entre literaturas – Os Oríkì e as Interpretações que nunca cessam    –––––––––––– 

4     estud. lit. bras. contemp., Brasília, n. 74, e7442, 2025. 

215). E para ela, “sua obra constitui, hoje, material inestimável para se conhecer a produção sociológica 
e antropológica nacionais, assim como o desenvolvimento das letras e das artes” (Queiroz, 1994, p. 
215) e deixaria uma raiz em várias áreas, como visto em Queiroz (1978, p. 101-121). Bastide dedicou-
se a compreender o que denominava como estrutura do que seriam as religiões africanas no Brasil, 
considerando o ensinamento dos clássicos da sociologia, as práticas metodológicas de observação que 
eram mantidas próximas ao fenômeno e aos desdobramentos que essas ações ocasionavam. Esse olhar 
“estranhado” do estrangeiro investigador permitiu-lhe falar de temas ainda desconhecidos para 
aqueles que consideravam a “evolução” em uma direção dada, certa e única, como informa Fernanda 
Peixoto no prefácio do livro O Candomblé da Bahia (2001): 

A formação heterodoxa de Roger Bastide, que transitava livremente pelas mais diversas áreas 
do conhecimento, alimentava cruzamentos inusitados para a sua época – das ciências sociais 
com a arte, com o folclore, com a psicanálise e com a história –, que os seus cursos e sua vasta 
produção expressam. Ao lado disso, o interesse por temas pouco canônicos para a sociologia 
do seu tempo – a vida mística, o imaginário, o sonho, a loucura, o sagrado, a memória e a 
poesia – permitem flagrar o perfil híbrido do pesquisador e o caráter multidisciplinar de uma 
obra, em boa parte dedicada ao Brasil […] É no contexto da reflexão sobre o material artístico 
que o estudioso enfrenta a discussão acerca da cultura brasileira e da interpretação de 
civilizações desde o momento de sua chegada ao país (Peixoto, 2001, p. 07/09). 

Essas informações delimitam bem o perfil do investigador, seu percurso e o eixo no qual se 
movimentava. Demonstra, também, que, ao revisar o cabedal desse estudo constituído no país, ele 
adentra ao tema afro-brasileiro, já que, para Bastide, o Brasil desperta o interesse de investigadores 
nas portas do século XX. Mesmo que seja mais comum observar essa assertiva por outro enfoque hoje, 
ela não pode ser desconsiderada como o ponto de partida do investigador. É por ela que ele visita 
estudiosos como Nina Rodrigues e Artur Ramos.  

O sociólogo dedica grande parte do seu estudo para as questões sobre sincretismo, buscando 
entender os fenômenos afro-brasileiros pelos encontros, às vezes, comprováveis dos orixás com os 
santos católicos. Ele não propõe uma lógica multiculturalista simplista para sua análise. Isso porque 
descreve um panorama no qual as influências econômicas e sociais posicionam as opções, ações e 
condutas culturais em lugares bem diferentes e no mapa de forças simbólicas. Talvez porque perceba 
também que essas culturas, que persistem há mais de dois mil anos, atualizam-se pelas franjas, 
preservando, por mais tempo, os cernes importantes de seus sistemas simbólicos que são envoltos nos 
segredos ou nas próprias ambiguidades que lhe dão forma. 

Assim, Bastide configura o percurso das religiões africanas no Brasil, no qual, coteja e circunscreve 
uma estrutura simbólica em que as festas públicas de transe são o elemento importante e a iniciação 
fundamental. Ao observar essa arquitetura complexa composta por um lado psicológico e outro 
etnográfico, se pode constatar certas relações entre a pessoa (descendente), suas demandas, certezas e 
incertezas, as solicitações feitas aos antigos membros de sua família (antepassado), aprender com os 
feitos de outros antepassados até a uma figura mítica (ancestral) e a extrema alteridade, seu parente 
morto. Bastide configura isso como memória coletiva e entende que é “o mito que fundamenta esse 
ato social de lembrar”. Ou seja, “Os mitos são representações coletivas, sem dúvida, e que possuem 
tôda a fôrça constrangedora das tradições; mas constituem também mecanismos de operação lógica 
para apreender o real” (Bastide, 2001, p. 265). 

O que leva a um ponto importante, com relação ao que se constitui como esquecimento de algumas 
narrativas na mudança entre um espaço e outro; já que, para Bastide, “na realidade, o que subsiste são 
só complexos do inconsciente coletivo que se fundamentam nas condições sociais existentes, e são elas 
que constituem, em definitivo, o fator essencial” (Bastide, 2001, p. 273). Dessarte, essa memória 
estabelecida por esses laços familiares e composta no seio da religião é um continuum social que segue 
a confirmação cedida pela estrutura simbólica considerada. O autor afirma que é de temer, caso esta 
última venha a se interromper, o aniquilamento da tradição. E “em suma, podemos dizer que a 
memória coletiva é a memória de grupo, mas com a condição de acrescentarmos em seu aspecto, o de 
ser a memória articulada entre membros desse grupo” (Bastide, 2001, p.273). No rumo da direção do 
que nos interessa aqui, Bastide desbrava ponto de interseção entre a crítica voltada para o 
entendimento do artístico de forma descascada de outros vínculos e uma análise do literário com 
presença de outros elementos, como o da vida prática, que permitem o estudo desse fenômeno 
também pelo viés sociológico. Nesse ponto, o intérprete e o crítico assumem papéis distintos para as 



––––––––––––    Waldelice Souza 
 

estud. lit. bras. contemp., Brasília, n. 74, e7442, 2025.     5 

análises de objetos, atos ou processos resultantes de fenômenos sociais, porque o primeiro assume 
uma perspectiva descritiva. 

É com esse entendimento, mais do que de crítico, que Bastide assume, na análise literária, lugar de 
pesquisador sempre iniciante, aquele que sempre busca o “nó”, as relações. E teoriza sobre o que é 
literário à luz do sistema cultural que tenta circunscrever. Ele compreende que o cerne desse complexo 
cultural se dá pelo transe, no fato de um descendente aceitar que o seu antepassado ocupe seu corpo 
nas festas públicas de possessão. Ele se apoia em outros pesquisadores para considerar que: 

O transe de possessão tem caráter antes sociológico do que patológico; como Herkovits 
observa com muita razão, não devemos esquecer que esse transe é um fenômeno “normal” 
para certas civilizações como as da África negra, imposto pelo meio e construindo uma 
espécie de adaptação social a certos ideais coletivos. É preciso estudar o cerimonial da 
iniciação sem nenhum etnocentrismo, sem escolher entre elementos constitutivos aqueles 
que nos parecem os mais importantes ou os mais explicativos, mas também, de outro lado, 
sem negligenciar nenhum dos aspectos da questão. O controle da vida mística, a associação 
do indivíduo com o seu orixá, a incorporação de um novo membro na confraria religiosa, a 
morte e a ressurreição do candidato (Peixoto, 2001, p. 13). 

Bastide descreve os quatro sacerdócios do candomblé, dedicados ao Culto dos Orixás, conduzidos 
pelos Babalorixás (pai de santo) ou ialorixás (mãe de santo); ao Culto de Ifá, culto dedicado ao oráculo 
de ifá, os sacerdotes são o Babalaôs (sacerdote do saber/do conhecimento/adivinho) e a Iyaifá 
(senhora do conhecimento); ao Culto de Ossain, culto às plantas, às ervas medicinais, o sacerdote é 
Babaossain; e ao Culto a Egun (responsável pelo rito funerário ou aos mortos), Babaegum e Babaojê. 
Na definição do sociólogo: “Os sacerdotes são aqueles que iniciam os neófitos aos orixás nos 
candomblés; já os sacerdotes de Ifá escutam as “palavras” dos orixás; – Os sacerdotes de Ossaim 
colhem as ervas dos orixás” (Bastide, 2001, p. 189). E, o quarto sacerdócio, são os Ojés, sacerdotes dos 
Eguns, que executam os ritos fúnebres. Como imagem abaixo: 

 
Figura 1 - Planos sacerdotais do candomblé 

 
Fonte: composição da autora para tese em teoria da literatura (Souza, 2014). 
 

O pesquisador considera, contudo, ser necessário entender o que une os quatro planos e o que lhe 
confere dinamismo, papel da divindade Exu: 

É preciso, pois, que a divisão não suprima essa unidade; é preciso que os quatro 
compartimentos se liguem entre si. E quem poderia consegui-lo melhor do que Exu, que 
abre as portas e traça os caminhos? Com efeito, é essa a que daqui por diante o veremos 
desempenhar. Vai praticar aberturas entre os quatro reinos, furar as paredes estanques que 
os separam uns dos outros, fazendo-os, por seu intermédio, entrar em comunicação e 
assegurando, assim, a união cósmica. Exu é, para nós, o elemento dialético do cosmo 
(Bastide, 2001, p. 189). 

  



Entre literaturas – Os Oríkì e as Interpretações que nunca cessam    –––––––––––– 

6     estud. lit. bras. contemp., Brasília, n. 74, e7442, 2025. 

Essa percepção de planos religiosos interligados por um agente dinamizador é o que permite 
considerar o candomblé como complexo cultural porque um ato ou gesto ritual em um dos planos 
pode ser assumido como referente no outro. Bastide considerou, por sua vez, que, ao investigar os 
ritos privados de iniciação associados às festas públicas, relacionados ao sacerdócio dos Babalorixás e 
Ialorixás, seria possível observar as questões profundas salvaguardadas nesses ritos sobre o ser em si, 
individual, descendente, como uma pessoa atuante no mundo no momento presente e na coletividade 
social em que está inscrito. 

O sociólogo, na verdade, buscava o que colocava o sistema em movimento, mas, pode-se dizer, 
que se detém nos mitos, na composição de repertório categorizador, que pode ser circunscrito no 
entendimento do que seja uma matriz, mesmo com suas versões, ambiguidades e o sincretismo 
tencionando-a. Assim, apesar de constatar que Exu era o nexo por onde se davam as passagens e 
atravessamentos para os outros planos de culto, são as pesquisas na atualidade que, de fato, têm 
conseguido responder como esses trânsitos se efetivam. Isso porque, para entender Exu, era preciso 
compreender o ato ritualístico e como esse ato dinâmico é executado a cada momento por um – e por 
isso por muitos – iniciado(s). E vai além da “iniciação”, pois continua pelas confirmações afora, pelas 
titulações e, por fim, pelos ritos fúnebres. Nesse aspecto, o nascimento é parte do ciclo, não seu 
princípio. Tal noção é chave para que se entenda como essa cultura se mantém pelo fundamento de 
manutenção do rito. Ato do qual o mito deriva e pelo qual é atualizado. De forma diversa, Bastide 
persegue o rito pelo mito, entendendo que esse último é seu cerne. Nessa máxima de buscar um grafo 
definitivo, uma letra pétrea, uma palavra eterna, desconsidera que a cultura em estudo lida com força 
hegemônica gigantesca e de interesse aniquilador e, por isso, a ambiguidade que os mitos guardam 
tem ação defensiva. E, por isso mesmo, a manutenção das versões, que confirmam a efemeridade da 
existência, desdobra-se em uma noção de que todo mito precisa ser ajustado por leitura interpretativa 
de quem vive (descendente), no ato de viver ou de quem se encontra em rito. 

 
Atuação de Juana Elbein 

Juana Elbein dos Santos coloca-se disponível ao aprofundamento do nexo e da importância da 
análise da conjunção do sistema pelo rito. Ela é antropóloga e coordenadora geral da Sociedade de 
Estudos da Cultura Negra no Brasil – SECNEB. Seu mais importante livro, Os Nagô e a Morte: Pàde 
Àsèsè e o Culto Égun na Bahia originou-se na sua tese de Doutorado em etnologia, defendida na 
Universidade de Sorbonne, em 1972: 

Juana Elbein é formada pelo Instituto de Psicanálise da Universidade de Buenos Aires e tem 
curso de pós-graduação em psicanálise aplicada à antropologia. É membro do Instituto de 
Pesquisas Antropológicas dos Estados Unidos. E foi como bolsista do Serviço Nacional de 
Saúde Mental, sediado em Washington, que Juana veio parar na Bahia (Coelho et al., 1966). 

Segundo se comenta, na Bahia, “encontrou aquele que viria a ser seu marido Deoscoredes 
Maximiliano dos Santos, mais conhecido por Didi da Bahia, filho de mãe Senhora, a mais famosa chefe 
de terreiro dos candomblés da Bahia e exímio artista em Arte sacra, inspirada nos rituais afro-baianos” 
(Coelho et al., 1966). Para melhor compreender o perfil da pesquisadora, destaca-se o escrito: 

“Peixes, insetos e pássaros são iguais ao ser humano na obra de Mestre Didi. Nela, não há 
preconceito”, diz sua mulher, Juana Elbein dos Santos. Em geral, é Juana quem fala pelo 
artista, que não costuma dar entrevistas. “Faz parte da minha tradição, aprendi a não falar 
de mim ou de minha obra”, diz Mestre Didi, em uma rara concessão anteontem, na casa de 
sua galerista, Regina Boni. É difícil falar da obra do escultor sem citar sua mulher. De certa 
maneira, ela é seu porta-voz, mas, acima de tudo, a catalisadora de sua obra. Conheceram-
se em 1965, quando a argentina Juana, antropóloga por formação, ganhou uma bolsa do 
Congresso norte-americano para realizar pesquisas no Brasil. Desde então, foi ela a grande 
incentivadora de Mestre Didi. […] Juntos passaram um tempo na África, casaram-se na 
Nigéria (numa série de cinco casamentos realizados em Londres e Salvador). Viveram 
também em Paris, onde Juana fez doutorado na Sorbonne (Cypriano, 2001). 

Na tese, a antropóloga argentina estuda ritos fúnebres, que ocorrem em Amoreira, Ilha de 
Itaparica, Bahia, estudo que se torna material fundamental para a compreensão do dinamismo 
entre os sacerdócios do candomblé pela força motriz do sistema e pelo papel de Exu. A tese é 



––––––––––––    Waldelice Souza 
 

estud. lit. bras. contemp., Brasília, n. 74, e7442, 2025.     7 

defendida em 1972, em Sorbonne, traduzida na UFBA e publicada em 1986, um pouco antes das 
publicações da FUNARTE.  

Na interpretação de Juana Elbein dos Santos, há, no conjunto de itãs, narrativas do complexo 
oracular de ifá, em função da posição do odù no mundo e compreendidos por meio de sua inscrição 
no pó ìyerósun, aspergido no opon-ifá e descrito (entoado) pelo Babalaô ao consulente 
(descendente/iniciado/leigo); dessa forma, um signo (o odù inscrito na bandeja opón ifá) que, pelo 
seu desvelamento, ao ser decifrado, lido e interpretado, detalha, por meio do rito, as noções do 
sistema, o que coloca o signo para dentro do processo de significação. No livro Ésú, publicado em três 
idiomas, a saber, iorubá, português e inglês, onde sua voz aparece em primeira pessoa, ela afirma que: 
“foi paixão à primeira vista” (Santos, 1978, p. 27). 

Meu profundo interesse pelas diversidades culturais me conduziu ao Rio de Janeiro, 
aproveitando um convite para participar de um congresso. Em visita a um ritual afro-
brasileiro, presenciei, pela primeira vez, um iniciado possuído por Exu, entidade 
diferenciada que me parece ser condutora de todo panteão afro-brasileiro, princípio que 
dinamiza tanto a existência individual como a coletiva. Entidade que reencontrei em toda a 
gama de sua multiplicidade, ao longo de minha existência e convivência “iniciática” 
particularmente na Bahia (Santos, 1978, p. 28). 

É nessa apresentação que também há o reconhecimento aos seus mestres, entre eles, Bastide: 
“Meus mestres Bastide e Emílio1 interpretariam minha identificação com Exu, cada qual a sua 
maneira. Bastide me orientaria para análise e estudo acadêmico, e Emílio para abrir os limites de meu 
inconsciente, o famoso Id ou como chamamos as construções de nossas fabulações para aplacar nossa 
profunda ignorância” (Santos, 1978, p 30). Nesse mesmo material, ela vincula o seu trabalho às 
atividades artísticas de forma mais clara: 

Exu é invocado para abrir e permitir o acontecer de todos os rituais. Dinâmico, neutro e 
intangível, cânticos, poemas, esculturas, simbolismos, saudações, rituais e mitos, permite-nos 
aproximar de seu devir. Princípio dinâmico individual e coletivo, Exu carrega e veste o 
simbolismo do branco, do vermelho e do preto (Santos, 1978, p. 28). 

Juana Elbein dos Santos delimita o interesse de sua investigação no primeiro parágrafo da 
introdução, de forma cirúrgica, além de observar de forma expandida toda a circunscrição de 
perspectivas e dificuldades no estabelecimento de fronteiras em um tema como esse. Cito-a: 

Propomo-nos, no presente trabalho, examinar e desenvolver algumas interpretações sobre a 
concepção da morte, suas instituições e seus mecanismos rituais, tais quais são expressos e 
elaborados simbolicamente pelos descendentes de populações da África Ocidental no Brasil – 
particularmente na Bahia –, nas comunidades, grupos ou associações que se qualificam a si 
mesmos de Nágò e que a etnologia moderna chama de Yoùbá (Santos, 1986, p. 154, grifo nosso).  

Ela se reporta à profundidade do estudo dos textos oraculares de Ifá, que, para ela, pormenoriza a 
maior parte da tradição e da liturgia Nàgó no Brasil, o que permite o diálogo com os planos esboçados 
nas investigações de Bastide. Assim: 

O presente ensaio tem por centro a descrição e interpretação dos elementos e dos ritos associados 
à morte. Entretanto (é possível que), pelo fato de a cultura Nàgó se constituir por sistema 
essencialmente dinâmico de inter-relações (entre os planos internos, componentes do sistema), 
(o que permite) a morte ou seus símbolos estarem ligados direta ou indiretamente ao 
funcionamento do todo (Santos, 1986, p. 162, grifo nosso). 

O que é dito pelos ritos fúnebres ecoa em todo o sistema. Com isso, permite considerar que, por 
qualquer um dos planos dos sacerdócios do candomblé, pode-se entender o complexo. Ao mesmo 
tempo, a extrema alteridade é figurada por muitas culturas, como a morte; e guarda certa significância 
para os brasileiros iniciados em uma das nações de culto do candomblé, como possibilidade de 
compreender os atos dos antepassados e/ou ancestrais ao enfrentarem dilemas similares aos que 
vivem os seus descendentes no presente. Nesse aspecto, conhecer as respostas dadas por tais figuras 
implica aumentar a compreensão sobre as possibilidades de solução, ao mesmo tempo em que 

 
1 Emilio Rodrigué – intelectual argentino, psicanalista e escritor. Nasceu em Buenos Aires, em 1923. Passou a morar na Bahia a partir 
de 1974. Em 1948-1952, fez sua formação em Londres, tendo frequentado o grupo de Melanie Klein e feito análise com Paula 
Heimann. De volta ao seu país, foi membro fundador da Asociación Psicoanalítica Argentina (Chnaiderman, 1995). 



Entre literaturas – Os Oríkì e as Interpretações que nunca cessam    –––––––––––– 

8     estud. lit. bras. contemp., Brasília, n. 74, e7442, 2025. 

demarca que a morte é diferente do morto. Os ritos funerários dessas culturas são dedicados ao morto 
e buscam catalogar as compreensões que essa cultura alcançou sobre o que seja a morte. Ikù, como é 
pronunciada em iorubá, é algo que envolve a todos e tem importância no ciclo da vida desde que 
tenha sido atingida depois de o homem cumprir sua função. Se Bastide dispõe-se a estudar os ritos e 
o faz, observando a iniciação do neófito, Juana Elbein dos Santos estuda aqueles que estão iniciados 
há algum tempo e têm o direito ao rito fúnebre particular dessa cultura. Sabe-se que todo batismo 
consiste em morrer para o mundo secular e renascer dentro de uma cultura simbólica determinada e, 
para isso, os ritos de iniciação são relevantes. Obviamente, nesse momento, a existência social do 
iniciado muda, ele adquire potências que terão que ser retiradas quando falecer. Isso porque as 
insígnias de uma cultura não acompanham o defunto. O que foi aprendido ou o que é do morto segue 
com ele. O que é coletivo, social e/ou cultural ficam com a comunidade. Isso inclui os feitos heroicos, 
históricos, políticos. 

Assim, independentemente do mito de criação, para essa cultura, todo homem vem de uma proto-
matéria, como primeiro tipo de forma, uma lateria incandescente ou pedra vermelha, de onde nasce 
tudo, com as capacidades geradora e expansiva (gestante) para a qual se deve voltar. O nascimento é 
ato de individualização, a morte de retorno ao coletivo-coletivo, de onde nova individualização se 
processará. Por essas características, Exu é figura fundamental também nos ritos funerários. Como 
indica Juana Elbein: 

De fato, Ésú não só está relacionado com os ancestrais femininos e masculinos e com suas 
representações coletivas, como ele também é um elemento constitutivo, na realidade, o elemento 
dinâmico, não só de todos os seres sobrenaturais como também de tudo o que existe (Santos, 
1986, p. 168). 

Deve-se manter a insistência nesse ponto. O singular e o complexo, o individual e o coletivo, o 
pessoal e o social não são dicotômicos, antes, conjugados. Nesse sistema, a pessoa só pode ser 
entendida se pensada como isso e aquilo, no ato ritualístico. E como o ato ritualístico se processa no – 
e pelo – reconhecimento de Exu. Essas figurações atingem as quatro instâncias que dinamizam as 
relações no candomblé. 

Assim, Exu é responsável pelo princípio da criação, quando figurado nos Exu Yangi; Exu Agbá; 
Exu Igbá Keta e o Exu Okotô. Pelo princípio de realização, são responsáveis as figurações de Exu 
Obá Baba, Exu – Rei e Pai de todos os Exus; fala de Exu Odara – o senhor da felicidade; Exu Osije ou 
Osetuá – o mensageiro divino; e o Exu Eleru, responsável pela cobrança da obrigação de manutenção 
dos rituais. O terceiro princípio é o da transformação, da alteração coletiva e individual, seja ela 
natural ou social. Esse princípio é representado pelas potências das figuras Exu Enu 
Gbarijo/enugbarijo; Elegbara, o senhor do poder mágico; Exu Bara, o senhor do corpo; e, o Exu 
L’Onan, o senhor dos caminhos, o que sabe/conhece os caminhos, as soluções, o como ir. Há ainda o 
princípio da reparação. E a quarta instância do conhecimento desse complexo cultural é a da 
reparação. A reparação é uma forma relacionada à de manutenção do ciclo. Se tirou da natureza, deve 
devolver, absorveu-se da cultura, deve dar algo em troca. Os Exus dessa instância são Exu Ol’Obe – 
o senhor da faca; Exu El’Ebo/Eleguá – o que controla a troca; Exu Alafia –o que garante que quem 
retribuiu com ebó tenha a sua solicitação atendida; e o Exu Odusô, o Vigia dos odùs, o que observa 
os caminhos/os destinos, os ritos a serem cumpridos e as obrigações feitas. O que resulta em 16 tipos 
diferentes de Exu.  

A estudiosa insiste na noção de que um signo está vinculado ao ato necessário para a realização 
de sua função, em termos sociológicos. Ao cumprir essas funções, o ser se esgota, realiza-se ato 
fúnebre. E sua massa é devolvida ao que o promoveu no início.  

Por esse aspecto, a função de cada divindade, entidade ou mesmo de cada pessoa está relacionada 
a uma atividade específica que exerce no mundo e que marca sua existência. 

Insistirei mais adiante na fragilidade do conceito abstrato e universal do símbolo. Os elementos 
só podem ser vistos e interpretados num contexto dinâmico, não com um significado constante 
e intrínseco, mas essencialmente como fazendo parte de uma trama e de um processo. O 
significado de um elemento é uma função e não uma qualidade (Santos; Santos, 2014, p. 17). 

  



––––––––––––    Waldelice Souza 
 

estud. lit. bras. contemp., Brasília, n. 74, e7442, 2025.     9 

Modo de cogitar que o que dispõe um sistema simbólico em movimento é sua força de contato, 
fundada por atos. Motriz de todo sistema que exige, a cada leitura, um exercício de entendimento 
do mundo. Nesse aspecto, para a antropóloga, “o símbolo é a menor unidade do rito que 
conserva, contudo, as propriedades da conduta ritual” (Santos, 1986, p. 166). E, levando em conta 
o sistema em análise, mais especificamente, afirma que: 

Os símbolos que pude observar no campo eram empiricamente objetos, atividades, relações, 
acontecimentos, gestos e unidades espaciais numa situação ritual […] Os símbolos estão 
particularmente envolvidos no processo ritual […] o símbolo associa-se a interesses, 
propósitos, fins e meios dos homens quer eles sejam formulados explicitamente, quer devam 
ser deduzidos do comportamento observado. A estrutura e as propriedades de um símbolo 
transformam-se nos de uma entidade dinâmica, ao menos no quadro de seu contexto de 
ação própria (Santos; Santos, 2014, p. 18). 

Nesse contexto simbólico, os oríkìs são atos de evocação e saudação, enfim de reconhecimento 
de objetos, plantas, animais, de pessoas com suas muitas posições honoríficas e, por isso, estão 
completamente vinculados à função de conhecer. Eles são os cantos que anunciam, por exemplo, 
os signos do odù. O odù é um código completamente cultural que representa o que há dentro do 
coco-de-dendê. Em certa medida, ajusta-se com a ideia de signo corrente e é parte do que se busca 
com a consulta ao oráculo. Isso porque conhecer o próprio signo, para a cultura nagô/iorubá, 
implica assumir a relação das narrativas em que esses códigos vão se desdobrar. Esse elemento é 
também o componente que caracteriza tal sistema como complexo, pois ele guarda pelo menos 
três acepções importantes. 

Em primeiro aspecto, o termo odù é usado para designar exatamente o que seja signo que se 
desdobra em um conjunto de 4 (quatro) marcas gráficas, duplas ou simples, verticais e 
sequenciais, obtidas pelos gestos consecutivos do Babalaô ao bater os ikins (caroços de dendê 
consagrados) no processo de consulta divinatória. Como resultado, tem-se um ideograma de oito 
partes, por isso, um octograma, sendo os 16 primeiros definidos como principais; e, os outros 240 
são derivados da relação de cada um dos 16 com ele mesmo e com os quinze restantes. Isso 
determina a existência de 256 odù(s). Sua grafia é produzida da direita para a esquerda e de cima 
para baixo, o que inverte a lógica da escrita ocidental. 

Num segundo aspecto, o termo odù está associado ao itan (narrativa) que poder ser 
classificado como um texto versificado próprio e que lhe empresta significado misto em termos 
históricos e socioculturais. Esse texto, em forma de versos, mas, que, em iorubá, definem os 
itan/contos que são, por sua vez, considerados como registros de fatos ancestrais, suas histórias 
de feitos ou suas narrativas. 

E, em sua terceira dimensão, a palavra designa um recipiente cilíndrico de madeira, de 
porcelana ou de barro, cujo conteúdo físico deve manter relação e representar os 3 (três) 
componentes básicos da existência das pessoas, dos bichos e das coisas: a) Ìwá – cor branca, força 
representante dos elementos espirituais/imateriais que, segundo o Mestre Itaoman, pesquisador 
importante desse campo, significa Existência; b) Abá – cor preta, elementos 
corporais/físicos/materiais/concretos, o que, segundo o Mestre Itaoman, significa Essência; e c) 
Axé – cor vermelha, força representante dos elementos relacionais ou de transformação, o que 
significa Realização. 

Por isso, o Igbá não é só uma configuração das forças das entidades – ou divindades – 
vinculado ao iniciado, mas corresponde aos elementos com os quais se assenta (se reforça) a 
permanência da divindade no indivíduo que assume a função de o carregar. Observar o Igbá é 
considerar um universo significativo dentro do próprio signo. Isso demonstra outra grande 
inteligência desse sistema, a de se fechar em torno do que é crucial para preservá-lo. Se a espiral 
é elemento da expansão, o búzio, o ovo, a semente, o Igbá são símbolos de contenção. Adilson de 
Oxalá, em seu livro, Igbadu, a cabaça da existência: mitos nagôs revelados, de 2006 (Oxalá, 2006), define 
essa condensação como complexificação e aumento da densidade do signo que, a partir dele 
mesmo, pode dizer tudo. O símbolo que reúne esses poderes em si mesmo passa a ser o ponto de 
partida e de chegada para os ritos e para o entendimento do sistema pelos quais se observa tais 
processos:  



Entre literaturas – Os Oríkì e as Interpretações que nunca cessam    –––––––––––– 

10     estud. lit. bras. contemp., Brasília, n. 74, e7442, 2025. 

E este símbolo deverá participar de todos os rituais em nossa honra! E representará, com sua 
presença, não só a presença de teu pupilo como também de todos aqueles que um dia 
receberam o sagrado Oxu, que estabelece a aliança firmada entre o iniciado e seu Orixá! Um 
símbolo que possa representar também a Terra, onde habitam seus corpos depois de levados 
por Iku! (Oxalá, 2006, p. 26). 

Por isso, talvez, esse seja o ponto crucial, aquele que percebe que os sistemas podem ser 
revigorados se as condições naturais e sociológicas forem diferentes das que impõem seu 
aniquilamento. Por isso, a semente é sempre uma metáfora importante para esse sistema.  

Se o Igbá é a síntese de cada ser, todo ser pode ser identificado a partir do que é contido nesse 
compósito de poderes. O que se faz para reconhecê-la é cantar um oríkì. Este oríkì é o mecanismo, 
ao mesmo tempo de solicitação de licença, de ativação da potência e de reconhecimento do que é 
o ser que se olha em termos complexos. E, por isso, o oríkì está inserido em um processo intricado 
de significação. Se quiser entender essa complexificação de enigmas ou de metáforas que o oríkì 
articula é preciso observar o repertório conotativo, o que justifica o empenho de pensar essas 
articulações por esse tipo de arranjo.  

O jogo do oríkì é expressivo, conceitual e se relaciona a todas as acepções do signo inscritas 
nesse sistema significativo. O oríkì é um termo iorubá em que [orí] significa cabeça e [kí] significa 
oração, evocação, canção. É mais que uma forma de composição poética. Ele pode ser pensado 
como tecido conotativo expresso por cantigas e vocações, normalmente orais. Como expressão 
fundamentalmente oral, os oríkì variam conforme a tradição de linhagens, nações, ritos e, 
também, das performances. Por fim, a afirmação abaixo, também derivada do estudo da 
antropóloga argentina Juana Elbein dos Santos (1986), vai ao ponto: 

A transmissão oral é uma técnica a serviço de um sistema dinâmico. A linguagem oral está 
indissoluvelmente ligada a dos gestos, expressões e corpo. Proferir uma palavra, uma 
fórmula, é acompanhá-la no decorrer de uma atividade ritual dada. Para transmitir-se àse, 
faz-se uso de palavras apropriadas da mesma forma que se utilizam de outros elementos ou 
substâncias simbólicas. […] a oralidade é instrumento a serviço de uma estrutura dinâmica 
nagô. A dinâmica do sistema decorre a um meio de comunicação que se deve realizar 
constantemente. Cada palavra proferida é única. Nasce, preenche, cumpre a função e 
desaparece (Santos, 1986, p. 21). 

Essa semiologia exposta pelo estudo da antropóloga demarca possibilidade de entendimento 
do repertório literário com base no próprio sistema, pois estabelece que o significado pode tornar-
se veículo de outra transformação. Essa associação marca a percepção do que se vê, olhando por 
essa cultura, que compreende que um homem no aiyé tem um double no orun.  

E isso só é coerente ao sistema que é motivado pelos seus componentes e pelo rito. No caso do 
candomblé, isso é controlado por meio de seu oráculo. Pelas consultas feitas, se sabe sobre as 
ações dos iniciados, do seu primeiro rito até o de falecimento. E isso se dá porque se leva em conta 
que entre um descendente e seu antepassado há alterações. Os estudos consideram que o 
antepassado e o descendente têm relações religiosas, familiares, históricas ou sociológicas, 
contudo, não são a mesma pessoa. O oráculo, quando é consultado, responde contando a 
narrativa em que a forma poética também aparece. E o oríkì é ato de conhecimento desse homem 
novo. É seu orí que está sendo observado, já que corresponde ao lugar, no corpo, de interação 
entre as duas características fundamentais do ser, que para Juana Elbein, explica-se da seguinte 
forma: 

Orí, representação da vida individualizada no aiyé, nasce de um ventre-fruto, trazendo em 
si, como o Bara que o acompanha, a combinação de progenitores e de destino individual. 
Com efeito, as consultas oraculares também são efetuadas com os segmentos ou cotilédones 
do obi, como já indicamos várias vezes. O obí converte-se não só na representação 
transferida do Orí, mas também, por extensão, no símbolo de todo um ser (Santos, 1986, p. 
23). 

Essa individualização é de cunho filosófico, sociológico e cultural. O oríkì ao ser expresso 
evoca a presença em forma ritualística e, ao mesmo tempo, poética. Se essa expressão permite 
que o Orixá seja conhecido, a forma expressiva cumpriu o seu papel social, mantendo o que já 



––––––––––––    Waldelice Souza 
 

estud. lit. bras. contemp., Brasília, n. 74, e7442, 2025.     11 

cumpria ritualmente. Ao cabo, sua configuração na cultura tida como brasileira está relacionada 
ao processo de luta pelo reconhecimento da diversidade do que seja a cultura nacional.  

A data de seu aparecimento foge aos documentos, sendo alterada com grande velocidade a 
cada ato de aprofundamento dos estudos que consideram importantes essas estruturas literárias, 
seu estudo assume, assim, a feição de algo que já faz parte de nossa expressividade poética há 
muito tempo. É na década de 1980, contudo, que seu aparecimento como forma poética é 
confirmado em forma de poema pelo livro “Axés do Sangue e da Esperança (orikis)”, de Abdias 
Nascimento2, publicado em 1983, mas que traz poemas produzidos em 1980 e 1981. Nesse livro, 
Moniz Sodré e Lélia Gonzalez fazem o prefácio e a introdução, respectivamente. Lélia, em sua 
introdução, dialoga com as definições de Moniz sobre o que seja a poesia de Abdias. Ela diz que: 

Não é por acaso que, no poema de abertura, “Padê de Exu Libertador”, o autor invoca esse 
princípio da existência individualizada e, também, o princípio dinâmico da comunicação, 
veiculador do axé que é Exu [...], dizendo 
                                                                                    [...] 
                                                                                    Imploro-te Exu 
                                                                                    Plantares na minha boca 
                                                                                    O teu axé verbal 
                                                                                    Restituindo-me a língua 
                                                                                    Que era minha 
                                                                                    E me roubaram 
                                                                                    […] (Gonzalez, 1983, p. 10). 

Abdias marca a presença do oríkì como poema e João Ubaldo Ribeiro, em seu livro Viva o povo 
brasileiro, de 1982, marca a presença desse tipo de poema no romance. No livro, no momento em 
que se processa a ficcionalização da Guerra do Paraguai, faz-se um chamado a Ogum, que se 
recusava a participar desse embate. Essa evocação é feita pelas virtudes desse orixá da guerra, 
descrevendo-o por oríkì suas características. Esse processo ocorre na mesma época em que o 
movimento negro, no Brasil, começa a reordenar suas exigências em torno de um legado cultural 
que precisava ver reconhecido. 

O oríkì é por isso uma expressão poética radical. Sua forma autoral coexiste com sua forma 
ritualística, o que lhe garante uma diversidade de expressão. Para tanto, eles amparam as suas 
performances em ocorrências cênicas e de expressões vocalizadas, demonstrando disposição para 
teorizarem sobre a consumação do verbo na voz e sua força de sensibilização do outro (leitor, 
espectador, ouvinte). Aberto o evento presencial e oral, canta-se o encontro do pescador com a 
pesca, do caçador com a caça, do catador com a coisa catada (no caso dos que procuram plantas), 
do defunto com o fim – e, para essa cultura, como início – e do consulente com o oráculo. O poema 
instaura-se como poesia no presente. 

Em entrevista, o poeta Ricardo Aleixo estabelece os campos em que articula sua poesia e a 
importância de reconhecer os oríkì, como fenômeno literário contemporâneo, ao lembrar que “a 
radicalidade é a única saída. Radicalidade como raiz, como ação fundante”.3 E é também quando 
define o percurso de sua poesia como acontecimento que atua em várias artes, sempre no entre 
espaços das linguagens, enquanto o que interessa não é o resultado comunicativo ser concluído, 
pois mira no inacabamento. Isso porque essa estrutura não se fecha; a linha de contorno do círculo 
faz 360 graus, concluindo o círculo sempre uma oitava acima ou abaixo. Este falso círculo, na 
verdade uma espiral, é marca da incompletude. Como espiral é o xirê, mesmo quando o poema é 
escrito e o livro publicado. 
  

 
2 Abdias Nascimento nasceu em Franca, São Paulo, estudou na Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ), onde se diplomou 
em ciências econômicas, foi deputado federal pelo Rio de Janeiro (PDT) entre 1983 – 1987; foi escritor, artista plástico, teatrólogo, 
ativista do movimento negro e poeta. 
3 Entrevista de Ricardo Aleixo concedida a Waldelice Maria Silva de Souza em 2021, não publicada. 



Entre literaturas – Os Oríkì e as Interpretações que nunca cessam    –––––––––––– 

12     estud. lit. bras. contemp., Brasília, n. 74, e7442, 2025. 

Quadro 1: Oríkìs para Orixás 

=======> =======>     

EXU 
Primeiro 
que nasceu, 
último 
a nascer. 
Deus capaz 
de ardis, 
controlador 
dos caminhos. 
Elegbara, 
parceiro de 
Ogum, 
Barrete. 
Cabelo pontudo 
como um falo. 
Dono dos 
oitocentos 
porretes. 
Oitocentos 
porretes 
nodosos. 
Senhor da fala 
fácil. 
Sopra a flauta 
e seus filhos 
veem. 
Bará chega 
fungando. 
O povo pensa 
que é o trem 
partindo. 
 

OGUM 
Ele avança 
e até a terra 
treme. 
Ogum 
com suas 
quatrocentas 
mulheres 
e seus mil 
e quatrocentos 
filhos. 
Alguém 
Algum dialeto 
falou 
enquanto 
ele falasse? 
Todos viram 
os riscos 
de corça 
selvagem 
que ele tem 
na pele. 
Toda aldeia 
onde pisa 
é um campo 
de guerra. 
Ogum mata 
o rei e o povo 
e aí acampa. 
Ele abre 
estradas 
por onde 
seus filhos 
passam. 
Rei de Irê. 
Rei que ri 
do ferro 
estorricado 
o falo do macho 
e a xota da 
fêmea 
faz das cabeças 
dos adultos 
gongos 
e usa as das 
crianças 
como cabaças. 
Ogum Iromejê 
passeia com 
uma serpente 
no pescoço. 
Ogum Onirê, 
meu marido. 
Alguém 
algum dia 
ouviu 
sua voz suave? 

XANGÔ 
o que lança 
pedra 
de raio 
contra a casa 
do curioso 
e congela 
o olhar do 
mentiroso. 
Leopardo 
marido de Oiá. 
Leopardo, 
filho de 
Iemanjá. 
Xangô cozinha 
o inhame 
com vento 
que sai 
de suas ventas. 
Dá um nome 
novo 
Ao muculmi. 
Ele fica vivo 
quando 
pensam 
que já está 
morto. 
Orixá que mata 
o primeiro 
e mata 
o vigésimo- 
quinto. 
Xangô 
persegue 
o cristão 
com seu grito, 
nuvem 
que ensombra 
um canto do 
céu. 
Leopardo 
de olhar 
coruscante, 
não permitas 
que a morte 
me leve 
um dia 
antes. 
 

OIÁ/IANSÁ 
Repito o que 
recita o vento: 
 
que as coisas 
vem 
a seu tempo, 
 
que elas sabem 
qual tempo é o 
delas, 
 
que esse tempo 
quase nunca 
 
é o dos 
viventes mas 
que, assim 
sendo, 
 
forca é render-
se 
á forca delas 
 
movendo-se 
folha 
ao vento, rasga 
céus, 
 
deusa ciosa das 
coisas 
que lhe 
ofertem 
 
e de cada corpo 
quando 
dance na festa 
 
em seu nome 
ao vento 
veja-a: 
resplendente 
 
aqui, já 
recontando 
ali-epa, Oiá-Ó! 
 

OXUM 
Oxum é 
velha 
como a água, 
velha 
como a brisa. 
Ela é a dona 
do bronze. 
A bela. 
Lalodê de pele 
muito lisa. 
Água que desliza 
sobre 
o corpo 
do doente 
e o separa 
da doença. 
Barulho de ouro, 
se ela dança. 
Ora iê! 
Anda devagar, 
nada com vigor. 
Mulher de Xangô. 
Sua mão de mãe. 
Seu leve fluir 
de água 
Ipondá, mãe 
de Logunedé 
Ela torna boa 
a cabeça má. 
Enfrenta o 
poderoso. 
Oxum Apará. 
Água clara. 
Onde a chamem, 
Oxum 
responde em Ekiti 
Efon. 
No fundo e na 
beira 
do rio. 
A que possui as 
penas 
de periquito 
Mãe dos peixes. 
Mãe dos pássaros. 
Rio que não seca 
que não sejam 
para mim 
as penas 
deste mundo. 
 

OXALÁ 
Nascido em Ibô, 
em Irajê é rei. 
Senhor da lei. 
Rei para quem 
todos os dias 
são de festa. 
Vestes brancas, 
brilho 
igual ao do sol. 
Bebe vinho de 
palma, 
come caracol 
O caracol não 
briga. 
Orixalá, cobre-me 
com teu alá, 
quebra 
as forças 
dos meus 
inimigos. 
Vamos daqui 
para longe. 
Oxalá, orixá 
que fez um ebó 
para ser o mais 
rico. 
Sua faina 
no mundo 
não finda. 
Longe 
e aqui 
está ele: 
Obatalá. 
 

Fonte: Todos os poemas foram extraídos de Pereira e Aleixo (1996, p. 31-40). 



––––––––––––    Waldelice Souza 
 

estud. lit. bras. contemp., Brasília, n. 74, e7442, 2025.     13 

Os poemas listados compõem uma espiral enquanto observam a individualidade na curva da 
transformação de uma divindade em outra. No xirê, é importante considerar que o início é sempre 
marcado pelo elemento de transformação, que é EXU; e sempre finalizado pelo elemento de criação, 
que é Oxalá. O que se quer dizer é que, independentemente do tamanho do xirê, essas duas 
divindades como opostos combinados abrem e fecham qualquer rito. E isso inverte a lógica judaico-
cristã. E inverter a lógica é o que muitos dos poetas que compõem oríkì fazem. Entre eles, Ricardo 
Aleixo, poeta mineiro, que é o autor dos oríkì listados acima. Conforme o que pensa Manuel da Costa 
Pinto, crítico de literatura: 

Ricardo Aleixo realiza sua pesquisa poética em diferentes campos, como a etnopoesia, a 
performance, experimentos em poesia visual e sonora, objetos tridimensionais, videoarte, canções, 
com raro domínio técnico e sensibilidade, unindo a tradição da poesia de alto repertório aos 
recursos tecnológicos e aos territórios simbólicos da cultura popular. Sua poesia em verso, 
publicada em cinco livros – Festim (1992), A roda do mundo (1996, em parceria com Edmilson de 
Almeida Pereira), Trívio (2001), Máquina zero (2003) e Modelos vivos (2010) revela um timbre seco, 
áspero, que comunica “uma percepção crítica da realidade, na qual a forma severa mimetiza de 
modo mordaz a escassez de um mundo rude, pobre, elementar (Pinto, 2006, p. 20). 

O poeta publicou também Mundo palavreado (2013), Antiboi (2017), Pesado demais para a ventania 
(2018) e Extraquadro (2021). O primeiro poema – entre os listados acima – é do livro A roda do mundo 
(1996, em parceria com Edmilson de Almeida Pereira). Nele, há um espaço “fugando” de movimento 
de algo grande em partida, como um trem que institui um lugar sonoro que remete à composição em 
desaviso, desordem, ao desordenamento do vigente. O próprio poema é abertura dessa estrutura. 
Como Ricardo Aleixo diz em entrevista4: “A poesia me parece uma forma de lembrar da circularidade 
da vida”. Ela não teve começo e não vai ter fim. Esse poema ainda lembra que, quando Exu aparece 
na cosmogonia, abre-se “o ciclo infinito”, no qual o tempo de início e fim confundem-se. Ser o primeiro 
e o último é o que está na massa potente que gera tudo no mundo, ou seja, atua em todas as fases do 
ciclo, inclusive na sexualidade expressa nos porretes nodosos. Ele é a força que permite que tudo 
ocorra do início ao fim. É também companheiro de Ogum, visto que essa divindade é a energia de 
Exu individualizada. Dito de outro modo, Exu representa o coletivo e Ogum é a força coletiva 
individualizada e compreendida em uma determinada sociedade. Assim, cada um se estabelece em 
uma margem da fronteira do que seja o “ser” para essa concepção. Exu coletivo complexo, o que está 
em tudo e Ogum coletivo individualizado, o que rompe o novo. Essa individualização também não é 
estanque. Por isso, na escala da individualização, vem, depois, Oxóssi, aquele que domina a 
linguagem ao conter um instrumento de guerra que lhe permite perguntar: “quem vem lá?”. Inserido 
na simbologia do arco e flecha – Ogum, no caso, domina a espada, a catana, o facão, instrumento de 
luta muito próximo ao corpo. E, na sequência, vem Xangô, figura da justiça, como se entende nessa 
cultura, com seu machado duplo. E isso é muito diferente de uma balança que faz pender. Essa 
divindade é o ser individualizado que responde às questões do presente. Ele mede a justiça entre o 
determinado e o executado. Entre o possível e o necessário. Entre o que se pensa e o que se pratica. 
Por isso, em certa medida, todo oríkì é um elemento de Xangô porque, assim como ele, essa forma 
poética tenta atuar em um presente sempre difuso, buscando as ações consequentes. Nesse aspecto, 
apesar de Aleixo não ser o único poeta que compõe oríkìs, ele tem se dedicado como poucos: 

E os oríkìs [...] são, para quem não conhece, uma forma sofisticadíssima de poesia iorubá em 
que existem alguns procedimentos que me são muito caros, dada a minha vinculação inicial 
à poesia experimental, que são os recursos de linguagem. Você tem o princípio da 
montagem. Há um aparecimento de vozes súbitas no oríkì. Fala-se na primeira pessoa e, de 
repente, aparece uma outra voz, que você não sabe bem de onde vem – e não são por razões 
mágicas (Aleixo, 2017, p. 10). 

No final das contas, esses poemas são experimentações de linguagem. Como dito, não de uma 
língua, mas de organização da linguagem em enunciados. E esta organização resulta, também, em 
arranjos literários. O que se considera como conotativo não é exatamente o oposto ao denotativo, mas 
um arranjo no jogo significativo que exige de quem se depara com a mensagem um esforço de 
compreensão. Ou seja, mesmo que a palavra traga um significado incutido, o seu sentido depende do 

 
4 Entrevista de Ricardo Aleixo concedida a Waldelice Maria Silva de Souza em 2021, não publicada. 



Entre literaturas – Os Oríkì e as Interpretações que nunca cessam    –––––––––––– 

14     estud. lit. bras. contemp., Brasília, n. 74, e7442, 2025. 

que está arranjado no texto. A expressão conotativa cumpre a função significativa extrapolando-a, 
alargando-a. Para Tzvetan Todorov: 

O discurso é uma manifestação concreta da língua e se produz necessariamente num contexto 
particular, em que entram em conta não somente os elementos linguísticos, mas também as 
circunstâncias de sua produção: interlocutores, tempo e lugar, relações existentes entre esses 
elementos extralinguísticos. Não se trata mais de frases e sim de frases enunciadas ou, mais 
resumidamente, de enunciados (Todorov, 2014, p. 29). 

Ao acolher a linguagem como elemento sociológico, Todorov encara alguns cancelamentos que, 
hoje, mais que ontem, colocam as interpretações em um beco sem saída. Assumimos, com pés 
fincados em solo, que a performance na qual os oríkì se dão e onde inscrevem suas ambiguidades são 
melhor compreendidas em uma noção de linguagem que se abre. Ao alargar sua noção de relação do 
que seja símbolo, inclui-se a que estamos investigando: 

Não obstante, é possível obter efeitos simbólicos a partir da ambiguidade: apesar de serem todos 
diretos, os sentidos de uma palavra ou de uma frase podem ser hierarquizados (seja no plano 
semântico, sintático ou pragmático) (Todorov, 2014, p. 30). 

É levando em conta essa visão de Todorov que admitimos que a ambiguidade do que se 
inscreve no sistema do candomblé como arranjo literário está entre lógicas pragmáticas ou entre 
epistemologias. E, por isso, seu alcance, mesmo que frágil, só é possível por interpretações. Para 
o autor: “Uma diferença evidente e radical entre o encadeamento discursivo e a evocação 
simbólica reside no fato de que um está objetivamente presente enquanto a outra se produz 
somente na consciência de quem fala e de quem ouve”, como em Todorov (2014, p. 29). Nesse 
caso, entre as versões míticas, a verdade intensa é aquela que se torna ferramenta para a hora do 
rito, da luta, da vida.  

Nesse aspecto, a conotação acaba por ser um arranjo em que, como os oríkì, o desenho 
depende de ato interpretativo sucessivo para que seja comunicado. E isso tem tudo a ver com o 
tipo de significação que Juana Elbein dos Santos compõe, pois, como no rito, em ocorrência 
literária, o coparticipante será chamado a posicionar-se toda vez.  

Os estudos literários ainda enxergam a certa distância as literaturas mantidas por 
comunidades de saberes não hegemônicos. E essa distância se constitui basicamente pela falta de 
repertório teórico que possibilite sua melhor perscrutação, que permita entendê-la pela lógica de 
pensamento que lhe dá base. Isso estabelece um desafio para os que assumem esses estudos como 
um dos mais importantes no tempo em que estamos.  

E por fim persistir não é se deixar levar, bem como não é deixar de ir. É o ato de existir à revelia 
das tentativas, muitas fortemente agressivas, de fazer extinguir algumas formas e tipos de 
ordenação do tecido fabulador de certos povos. Ordenações essas que se mantêm vivas e ampliam 
a complexificação do que seja a literatura ao diversificar o entendimento do que seja conotação. 
E isso pode ser visto por meio do estudo dos oríkì. Olhando para ele, só é possível teorizar, 
considerando a dúvida que mantém o pesquisador atento, e o “talvez” passe a ser base 
interpretativa. Nesse aspecto, os oríkì, mesmo quando poemas laicos, deixam marcas que expõem 
uma forma de lidar com o mundo. Ou seja, considerar os seres no presente em que eles estão. 
Reconhecer o que se vive no tempo presente em que isso se dá. Bará chega fugando. O povo pensa 
que é um trem partindo ou chegando. Como as interpretações nunca cessam, há que se ouvir 
outros poetas. Outras interpretações. O presente é roda vasta do mundo, por isso, não para aqui. 
Ele segue em uma gira constante. 

 
Referências 

ALEIXO, Ricardo (2017). Encontros: a arte da entrevista. Rio de Janeiro: Beco do Azougue. [compilado por 
Telma Scherer]. 

BASTIDE, Roger (2001). O candomblé da Bahia. São Paulo: Companhia das Letras. 

BIBLIOTECA AMADEU AMARAL (1988). Biblioteca Afro-brasileira: Série Referência. Rio de Janeiro: 
FUNARTE, Instituto Nacional do Folclore. 



––––––––––––    Waldelice Souza

estud. lit. bras. contemp., Brasília, n. 74, e7442, 2025.     15 

CHNAIDERMAN, Mirian (1995). Freud à brasileira. Folha de S.Paulo. São Paulo, 17 set. Disponível em: 
https://www1.folha.uol.com.br/fsp/1995/9/17/mais!/22.html. Acesso em: 9 abr. 2023. 

COELHO, Ylcéa Duarte; WEISSENBERG, Áurea; COSTA, Maria Ignez Corrêa da; SCHNEIDER (1966). Um 
amor nascido no terreiro de Egum. Correio da Manhã - Caderno feminino. Rio de Janeiro, 18 dez. Disponível 
em: 
http://memoria.bn.br/DocReader/Hotpage/HotpageBN.aspx?bib=089842_07&pagfis=77388&url=http:/
/memoria.bn.br/docreader#. Acesso em: 9 ago. 2022. 

CYPRIANO, Fabio (2001). Escultor baiano expõe 25 obras inspiradas em animais em SP: Mestre Didi une 
passado e presente. Folha de S.Paulo. São Paulo, 8 nov. 2001. Disponível em: 
https://www1.folha.uol.com.br/fsp/ilustrad/fq0811200126.htm. Acesso em: 9 ago. 2022. 

GEERTZ, Clifford (2008). A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: LTC. 

GONZALEZ, Lélia (1983). Griot & guerreiro. In: NASCIMENTO, Abdias do. Axés do Sangue e da Esperança 
(orikis). Rio de Janeiro, Achiamé, 1983. Disponível em: https://ipeafro.org.br/acervo-
digital/leituras/obras-de-abdias/axes-do-sangue-e-da-esperanca/ Acesso em: 9 ago. 2022. 

OXALÁ, Adilson de (2006). Igbadu, a cabaça da existência: mitos nagôs revelados. 2 ed. Rio de Janeiro: Pallas. 

PEIXOTO, Fernanda (2001). Apresentação - A utopia africana de Roger Bastide. In: BASTIDE, Roger. O 
candomblé da Bahia. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. 

PEREIRA, Edimilson de Almeida; ALEIXO, Ricardo (1996). A roda do mundo. Belo Horizonte: Mazza. 

PINTO, Manuel da Costa (2006). Antologia comentada da poesia brasileira do século 21. São Paulo: Publifolha. 

QUEIROZ, Maria Isaura Pereira de (1978). Uma nova interpretação do Brasil: a contribuição de Roger 
Bastide à sociologia brasileira. Revista do Instituto de Estudos Brasileiros, v. 20, p. 101-121. Disponível em: 
https://revistas.usp.br/rieb/article/view/70017 Acesso em: 9 ago. 2022. 

QUEIROZ, Maria Isaura Pereira de (1994). Roger Bastide, professor da Universidade de São Paulo. Estudos 
Avançados, São Paulo, v. 8, n. 22, p. 215-220. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/ea/a/rtCxNsYrSqqZNc5zN5dB9rK/ Acesso em: 9 ago. 2022. 

SANTOS, Juana Elbein dos (1978). Transmissão do Axé: religião e ethos negro no Brasil. In: SEMANA DE 
ESTUDOS SOBRE A CONTRIBUIÇÃO DO NEGRO NA FORMAÇÃO SOCIAL BRASILEIRA, 3., Niterói. 
Anais [...], 1978. [Caderno, p. 27- 35]. 

SANTOS, Juana Elbein dos (1986). Os Nagô e a morte: Pàde, Àsèsè e o culto Égun na Bahia. Petrópolis (RJ): 
Editora Vozes. 

SANTOS, Juana Elbein dos; SANTOS, Deoscoredes Maximiliano dos (Mestre Didi Asipa) (2014). Ésú. 
Salvador: Corrupio. 

SOUZA, W. M. S. (2014). A rotação das identidades: o transe como dínamo na arquitetura das personalidades 
nos oríkìs e dos personagens na obra de Pepetela. Tese (Doutorado em Teoria da Literatura), Programa de 
Pós-Graduação em Ciência da Literatura, Faculdade de Letras da UFRJ, Rio de Janeiro. 

TODOROV, Tzvetan (2014). Simbolismo e interpretação. Tradução de Nícia Adan Bonatti. 1. ed. São Paulo: 
Editora Unesp. 

Declaração de Disponibilidade de Dados
Os dados de pesquisa só estão disponíveis mediante solicitação.


