
12Revista Estética e Semiótica | Volume 15 | Número 2

CONTRA A ESPERANÇA
AGAINST HOPE

MANUEL CURADO
(CASCAIS, 22 DE JUNHO DE 2025)

https://doi.org/10.18830/issn2238-362X.v15.n2.2025.01

1

Fascinados como estamos por ideias filosóficas 
que parecem ter enriquecido a nossa vida, não 
nos apercebemos de um embaraço desagradável. 
É este: se olharmos à nossa volta, reparamos que 
tudo é semelhante a tudo em algum aspecto. Ora, 
a Filosofia, na sua história de vinte e seis séculos, 
não conseguiu oferecer à humanidade um úni-
co assunto que seja radicalmente diferente dos 
outros. Afinal, se tudo é semelhante a tudo em 
algum aspecto, constrangimento metafísico que 
limita tudo – absolutamente tudo – o que os seres 
humanos podem pensar, não está ao alcance da 
Filosofia oferecer um assunto que não tenha qual-
quer semelhança com outros assuntos já conheci-
dos. Isso é impossível, é um limite intransponível, 
não apenas para a Filosofia, mas para todas as ci-
ências e actividades humanas.

A Filosofia não é caso único. O método científico, 
pasme-se, também não ofereceu à humanidade al-
gum objecto ou assunto que não partilhe semelhan-
ças com outras coisas. A galáxia mais distante, por 
exemplo, obedece às mesmas leis físicas que orga-
nizam o chão em que temos os pés e, obviamente, 
partilha a existência com ele. O método científico é 
uma ferramenta da inteligência humana que só se 
pode aplicar ao que é semelhante; se, por hipótese 
meramente exploratória, existisse alguma coisa ra-
dicalmente diferente, que não fosse semelhante em 
algum aspecto a qualquer outra coisa, não poderia 
ser investigada por esse método.A acção humana 
em geral está refém do mesmo constrangimento. 
Veja-se um caso especialmente lisonjeador da nos-
sa alegada capacidade de descobrir coisas novas. Os 
Portugueses gostam da sua história rica em momen-
tos de descoberta do mundo. O problema, quando se 
vê com atenção o que se passou nesses momentos 
e se lê a vasta biblioteca a que deram origem, é que 

só se descobriu o que é semelhante ao que já existia 
e já se conhecia. Foram eles os primeiros europeus 
a chegar por via marítima ao Japão? Certamente, e 
isso parece meritório, mas aquilo que aí se descobriu 
era semelhante ao que existia na Europa: pessoas, 
plantas e objectos. Os Japoneses organizam-se po-
liticamente, têm leis, arte e crenças religiosas, exac-
tamente como qualquer outro povo do planeta. Não 
há ser vivo no Japão que não tenha código genético, 
e a terra e rochas locais derivaram de processos co-
muns às terras e rochas de outras partes do mundo. 
Poderemos passar anos a fazer listagens exaustivas 
das semelhanças que irmanam o Japão a qualquer 
outro lugar do mundo, a começar pela Europa que 
fez viagens marítimas até ele. O país mais exótico e 
distante para os Europeus nunca conseguiu saciar a 
sede que estes tinham do Diferente. Só encontraram 
o Mesmo.

Como é claro, se as coisas que alegadamente se 
“descobriram” são semelhantes às que existiam an-
tes de se fazer a viagem, não teria sido necessário 
fazer essa viagem até essas terras. E podemos gene-
ralizar esta verificação, porque o mesmo acontece 
em qualquer outra viagem, incluindo viagens filosó-
ficas. Não é necessário fazê-las e é possível que não 
valha a pena fazê-las. Afinal, os momentos anterio-
res a começar a pensar e os momentos posteriores a 
ter pensado são semelhantes. São, aliás, mais seme-
lhantes do que diferentes, porque rapidamente se 
vê que, nos aspectos fundamentais, há semelhança 
total, ficando a diferença acantonada numa periferia 
irrelevante, subjectiva e opinativa. As pessoas antes 
de pensar e depois de pensar, para o fazerem, pre-
cisam de ocupar espaço e durar ao longo do tempo; 
precisam de ter corpos vivos; precisam de lingua-
gem; etc. É possível que não exista de facto diferen-
ça, e que tudo o que parece dessa forma se limite a 
equívoco ou ilusão. A semelhança é assimétrica em 
relação à diferença; não é metade de um assunto, 



13 

mas a totalidade dele.

Como crescemos doutrinados pela esperança da 
compreensão, e somos hoje bombardeados por no-
tícias de descobertas infindáveis da investigação 
científica – os milésimos rostos do mito do herói, 
relembrando Joseph Campbell –, parece-nos evi-
dente que está ao nosso alcance precisamente isso, 
a compreensão das coisas e a descoberta de coisas 
novas. Ora isso é ilusório. Todas as coisas que anda-
mos a dizer com leviandade que “compreendemos” 
e todas as coisas que andamos a proclamar com 
entusiasmo pueril que “descobrimos” são seme-
lhantes ao que já conhecíamos e ao que já existia 
antes das nossas bravatas. Note-se isto: para onde 
quer que possamos olhar, não há um único assunto 
que seja excepção ao constrangimento de todas as 
coisas serem semelhantes a todas as coisas em al-
gum aspecto. Repito: não há um único. Sublinhemos 
esta verdade crua: não há nada no Japão que não 
exista também na Europa e em qualquer outra zona 
do mundo. Onde está o Japão, poderemos pôr qual-
quer outra coisa. Em todas as direcções da atenção, 
da acção e do cuidado, só encontramos o Mesmo. 
É essa a nossa terra. Nunca sairemos dela: não tem 
lado de fora.

Se bem compreendemos este constrangimento, não 
vale a pena fazer qualquer tipo de viagem, incluin-
do as viagens literárias, científicas, religiosas ou 
outras. O Japão é um símbolo perfeito das viagens 
para nada. Se o que podemos encontrar no distante 
Japão é semelhante ao que temos em Lisboa, por-
quê a ideia de ir até lá, porquê o incómodo de fazer a 
viagem, porquê o entusiasmo de a realizar, porquê a 
mentira final de que foi bom fazê-la? Estas questões 
são ociosas, porque se limitam a considerar o que 
já aconteceu e o que sempre acontecerá, mas têm a 
virtude de auxiliar a ver que, de facto, a viagem não 
passou de um enorme equívoco.

Para viagens mais espirituais, há outros símbolos 
perfeitos. Platão enganou-nos com a história de que 
a vida fora da caverna é melhor do que a vida dentro 
da caverna, e enganou-nos porque, quando vemos o 
que existe fora da caverna, percebemos que é seme-

lhante ao que existe dentro da caverna, a começar 
pelas pessoas que tanto vivem na sombra quanto na 
luz, não esquecendo também que o dentro e o fora 
têm continuidade, não estando apartados por abis-
mo intransponível. Sabemos tanto e tão pouco fora 
da caverna quanto dentro, mas uma história vasta 
de educadores e legisladores tentou convencer-nos 
de que seria bom sairmos das trevas e alcançar a luz. 
Coitados, o que poderiam eles ter sugerido que não 
fosse uma mera alteração de lugar ou uma pequena 
distracção porque, afinal, nada mais há a fazer? Nes-
sa telenovela de vidas planeadas para nós, quando 
chegamos à luz rapidamente vemos que apenas 
mudámos de caverna. É tudo emprestado: sombras, 
luz, companheiros de infortúnio, salvadores, saída, 
compreensão a conta-gotas, existência. Quando se 
põe lado a lado a vida dentro e a vida fora da ca-
verna, percebe-se a semelhança: a caverna existe, 
as sombras existem, os grilhões existem, tal como 
a luz do Sol existe. Um miserável mito de libertação 
simboliza séculos de Filosofia. Não há compreensão 
total nem dentro nem fora, nem antes da salvação 
nem depois. 

Aliás, não há compreensão de todo; há um suce-
dâneo de má qualidade: entretenimento dentro da 
caverna e entretenimento fora da caverna. Depois 
de um dia a ver as belezas que existem fora da ca-
verna, o deslumbrado verifica que não tem poderes 
ilimitados e que tem que comer e dormir como fazia 
dentro da caverna. Sem mais nem menos. Exacta-
mente a mesma coisa, não esquecendo que a ca-
verna também tem muitas belezas e jogos de luz e 
som fascinantes. No fim do entretenimento, tanto 
os que continuam escravos quanto os que alegada-
mente foram salvos serão levados. Não lhes valeu de 
nada o entretenimento numa vida em que tudo foi 
emprestado, incluindo dores e alegrias, desânimos 
e esperanças, servidão e libertação. Dentro e fora, 
libertação para nada, salvação para nada, Filosofia 
para nada.

Todas as viagens da nossa vida estão reféns deste 
embaraço, como se poderia denominar, incluindo 
a viagem filosófica, a viagem científica, a viagem 
política, a viagem artística, a viagem religiosa e – 

CONTRA A ESPERANÇA



14Revista Estética e Semiótica | Volume 15 | Número 2

porque não? – a viagem amorosa. Todas estas ac-
tividades promovem-se à sombra da esperança de 
que o final da viagem que cada uma delas propõe 
irá oferecer- nos algo que não tínhamos antes, algo 
que alegadamente não será semelhante a todas as 
outras coisas em algum aspecto. Essa esperança 
não tem fundamento, seja do lado do constrangi-
mento, seja do lado da bondade que parece resul-
tar das viagens que se realizam. Cada coisa boa que 
parece que alcançamos quando passamos da igno-
rância ao conhecimento é paga ao preço elevado de 
muitas outras que perdemos e ao preço ainda mais 
elevado de males que vêm por arrasto. Hipnotizados 
pela aparência de novidade, não fazemos bem as 
contas. Não vemos que a semelhança tem império 
sobre tudo, não vemos que todas as alegadas coisas 
boas que conseguimos por cada viagem são acom-
panhadas por uma coorte de males associados, e 
não vemos que dos males poderão surgir muitos ou-
tros bens, e que esta forma de existir organiza tudo 
à nossa volta. Mais importante ainda: não vemos 
que nada de novo derivou das viagens que fizemos; 
o que parece que era novo limita-se a variações do 
que sempre existiu.

Do ponto de vista metafísico, tudo está nivelado, 
como se não acontecesse nada no mundo, como se 
não existissem objectos, como se as pessoas fossem 
irrelevantes. É um pouco como o engano da pers-
pectiva: as bermas de uma estrada parece que se en-
contram no infinito, mas quando nos damos ao incó-
modo de ir verificar se isso acontece ou não, vemos 
que as bermas nunca se encontram. Todavia, é uma 
ilusão estável que põe parte de nós nas coisas, de tal 
forma que não conseguimos ver como elas são, mas 
apenas como elas nos parecem. O mundo não tem 
perspectiva, não tem cores, não tem liquidez, não 
tem solidez, não tem Japão para onde possamos na-
vegar, não tem uma Grécia filosófica que nos possa 
esclarecer, não tem um lado de fora da caverna que 
seja totalmente diferente do lado de dentro. Este é 
o panorama geral. Outras actividades mostram tam-
bém isso. Veja-se a Política. Não há agenda política 
que não seja semelhante em algum aspecto ao que 
sempre existiu. A diferença entre viver em ditadura 
e em democracia é irrelevante: não há nada que um 

sistema político possa dar que não seja semelhan-
te ao que o outro também possa dar, se bem que as 
pessoas gostem de se iludir dizendo que um é “me-
lhor” do que o outro, e que o sentido das suas vidas 
está em lutar por um e abandonar o outro. É possível 
tomar um bom café na Rua Tverskaya, em Moscovo, 
em 2025, num passeio agradável até à Praça Verme-
lha. Lichtenberg, num dos seus aforismos, disse que, 
se descrevermos o Inferno e o calor que lá existe aos 
Esquimós, eles apreciarão muito esse lugar. E esta 
sabedoria poderá ser generalizada: a caverna e a 
mais terrível das ditaduras são óptimos sítios para se 
estar: pelo menos o café é bom, para nada dizer da 
qualidade técnica dos grilhões e da arte muito de-
senvolvida de produzir boas torturas. Os rótulos de 
“democracia” e “ditadura” não passam de bermas 
de estrada que se encontram no infinito. Se nos der-
mos ao incómodo de verificar, o que esses rótulos 
indicam é estranhamente semelhante. Como o café 
e os passeios ao sol. Se verificássemos de facto (o 
que raras vezes acontece), concluiríamos que a mais 
terrível das ditaduras tem um pequeno número de 
pessoas a governar um grande número, e o mesmo 
acontece na mais simpática das democracias: um 
pequeno número governa um grande número de 
pessoas. De facto, os dois sistemas políticos são va-
riantes da oligarquia, o governo dos poucos. Não há 
nada de único ou de original nos sistemas políticos, 
porque obedecem todos a constrangimentos com-
putacionais, organizacionais e metafísicos seme-
lhantes aos que tutelam orquestras com maestros, 
exércitos com generais e corpos com cérebros, só 
para dar alguns exemplos. As pessoas que defendem 
que um desses sistemas é preferível ao outro esque-
cem-se que os Esquimós gostam muito de histórias 
sobre lugares quentes e esquecem-se do maior dos 
embaraços filosóficos: a semelhança metafísica de 
todas as coisas, e, obviamente, também esquecem 
que todos os bens alcançados implicam a perda de 
algum outro bem ou até a chegada de muitos males 
de que não se apercebem. Tudo tem sombra, mas, 
porque a credulidade não tem limites, acreditamos 
que as coisas boas e novas e únicas e irrepetíveis e 
salvadoras estão ao nosso alcance. A Filosofia con-
tribui para essa cegueira, porque propõe a bondade 
do esclarecimento, nada dizendo às pessoas sobre 



15 

o que está na sombra dessa bondade. É uma versão 
racionalizada de mitos antigos que prometem for-
mas sublimadas de vida: a do bardo, do curador, do 
herói, do mago, do oráculo, do pioneiro…

Noutras área da vida acontece a mesma coisa. Não 
há obra de arte nova que não partilhe propriedades 
com as obras de arte mais velhas. Até as muitas reli-
giões que o planeta já conheceu só deram à humani-
dade o que é semelhante ao que já existia antes de 
elas aparecerem. Podemos passar anos a procurar 
alguma actividade ou área que seja excepção. Não 
as encontraremos. Todas partilham esse constran-
gimento e todas partilham ontologias semelhantes. 
Os eventos mais estranhos de que há registo são se-
melhantes aos mais triviais, e, quando paramos para 
pensar neles, vemos que têm a mesmíssima ontolo-
gia. Só para dar alguns exemplos, podemos estudar 
as alucinações induzidas pelo ayahuasca nos índios 
sul-americanos, ou os deuses e demónios mencio-
nados na Bíblia ou a epidemia contemporânea de 
interesse por extraterrestres, etc., que só descobri-
mos o mesmo: entidades muito semelhantes ao que 
somos no espaço, no tempo, no eixo de simetria dos 
seus corpos, e, obviamente, na propriedade geral 
da existência. Em 1966, o escritor inglês Alan Watts 
reflectiu sobre o facto de parecermos tubos, máqui-
nas de entrada de alguma coisa e saída de alguma 
coisa. Qualquer aspecto da vida dos seres humanos 
é semelhante a um tubo: a educação é um tubo, o 
crescimento é um tubo, o amor é um tubo, a políti-
ca em que participamos é um tubo, as quezílias que 
temos com outras pessoas são tubos e as guerras 
entre países também são tubos. Entra alguma coisa, 
e sai alguma coisa. Não há excepções. Os salvado-
res das religiões mundiais são também tubos: fazem 
coreografias engraçadas, convencem uns e não con-
vencem outros, e alguma coisa resulta de tudo isso. 
Como tubos, nem mais nem menos. É até engraçado 
ver a semelhança entre os salvadores das religiões 
mundiais e os filósofos, os médicos e os cientistas. Os 
primeiros nunca explicam por que razão não salvam 
todas as pessoas ao mesmo tempo, mas apenas a 
conta-gotas, e com os outros passa-se exactamente 
a mesma coisa: o pequeno esclarecimento que têm 
a oferecer acontece também a conta-gotas. Temos 

medicina desde os Gregos, e não se compreende por 
que razão os médicos não acabam de vez com as do-
enças e morte. Não há cientista que possa dizer que 
sabe tudo quanto há a saber sobre o mais simples 
dos objectos. Quanto aos filósofos, arrastam infinda-
velmente as questões, atribuindo à criatividade de 
algumas personalidades o facto de as dúvidas con-
tribuírem para a compreensão da realidade, escon-
dendo de todos que isso nunca acontece de facto e 
que apenas encontram o que é semelhante e dizem 
coisas que são semelhantes a outras coisas já ditas. 
Todos eles são salvadores incompetentes: fazem o 
teatro da salvação, mas nada acontece de diferente. 
A Salvação não está ao nosso alcance. Nunca esteve. 
Nunca estará. No Inferno ou no Paraíso, se existirem, 
teremos os mesmos constrangimentos que em Lis-
boa, em Moscovo e em Tóquio.

2

Por uma estranha ordem de coisas, as pessoas 
acham que tudo isto é normal. Não conheço al-
guém que reconheça que há qualquer coisa de 
errado em tudo isto, que reconheça que o que a 
Filosofia, a Ciência e a Religião têm andado a fa-
zer há mais de dois milénios e meio não adiantou 
grande coisa, e que as vidas que vivemos têm algo 
de sórdido, como se não fossem suficientemente 
reais. As pessoas entretêm-se com tudo isso, e de-
pois serão levadas por uma ordem de coisas que 
nunca compreenderão. Na redoma onde vivem, 
entretêm-se com isto ou com aquilo, para nada.

Não há forma de silenciar o incómodo perante este 
embaraço. Poderíamos fazê-lo, certamente, atri-
buindo à representação que fazemos da realidade a 
origem do problema. Alguém poderia vir em socorro 
e propor novas formas de representação. O resulta-
do seria o mesmo. Poderemos apostar. O problema 
não reside nas categorias humanas, mas na ordem 
das coisas. Não se trata apenas da ontologia dos 
tubos, mas de muitas outras ontologias que, desde 
os Gregos, fomos identificando na realidade. O ve-
lho pitagórico Filolau de Crotona dizia que tudo que 

CONTRA A ESPERANÇA



16Revista Estética e Semiótica | Volume 15 | Número 2

existe se organiza em Ilimitados, Limitadores e Har-
monia entre os dois, e Platão, no Filebo, continuou 
esse inventário de formas que têm império sobre 
tudo, incluindo a vida humana, com a reflexão que 
fez sobre os quatro géneros ontológicos maiores: o 
Ilimitado, o Limitado, a Mistura e a Causa. Sejam es-
tes grandes esquemas descritivos da realidade, se-
jam outros mais recentes, para onde quer que olhe-
mos, só está ao nosso alcance encontrar assuntos, 
coisas e pessoas que partilham as mesmas estrutu-
ras ontológicas. Estamos no Espanto, o Festival In-
ternacional de Filosofia, e aí só encontraremos essas 
estruturas; vamos para casa, só encontraremos isso; 
poderemos viajar para a Grécia ou para o Japão, mas 
lá só encontraremos isso também. Não há forma de 
fugir!

Temos um vasto catálogo de propostas de descrição 
da realidade, mas também temos o facto embaraço-
so de todas serem semelhantes em algum aspecto. 
Poderíamos dedicar vidas inteiras a listar as seme-
lhanças. Mais ainda: poderíamos até fazer testes 
concretos desses catálogos. Estamos num festival 
de filósofos. Como as publicações de todos esses 
filósofos são de acesso público, poderíamos tentar 
descobrir se, nesses milhares de páginas, surge al-
gum assunto que não seja semelhante a qualquer 
outro assunto em algum aspecto. A minha conjectu-
ra é a de que os filósofos aqui reunidos não conse-
guiram oferecer um único assunto que não seja se-
melhante em algum aspecto a qualquer outra coisa, 
incluindo a mais trivial. O pensamento mais excelso, 
sofisticado e inesquecível partilhará características 
com o pó dos sapatos, como a forma e a existência. 
E não apenas estes filósofos. Poderemos fazer inves-
tigações sobre as publicações de todos os filósofos 
que trabalharam nas universidades desde a Idade 
Média: algum deles terá falado sobre algum assunto 
que seja excepção ao constrangimento metafísico 
de que tudo é semelhante a tudo em algum aspec-
to? Não vale a pena responder. Como misturadores 
de músicas nas discotecas, todos esses bravos filó-
sofos limitaram-se a ir ao grande armazém das coi-
sas e juntar meia dúzia delas para criar algum caso 
que lhes tenha parecido interessante. Divertiram- 
se muito com isso, sentiram que as suas vidas têm 

sentido e que era precisamente isso que deveriam 
ter feito, tiveram leitores que também apreciaram 
essas artes do engano, e, no fim, uns e outros serão 
levados para sempre. A este enorme equívoco, uma 
das maiores ilusões da humanidade, a bilionésima 
manifestação do mito do herói salvífico, chama-se 
Filosofia.

3

Conhecemos tudo isto pelo menos desde Parmé-
nides. Os constrangimentos metafísicos que ele 
e outros depois dele nos auxiliaram a compreen-
der têm um império tão desproporcionado sobre 
a nossa vida que, no desamparo da vida que nos 
aconteceu, fixamo-nos em conteúdos que nos 
possam distrair. Inventámos assuntos que, de 
facto, não existem. Repare-se no tema do nosso 
Festival: o medo. Como é possível falar de medo 
num mundo em que tudo é semelhante a tudo em 
algum aspecto e em que todas as bondades são 
pagas ao preço do olvido de outras bondades ou 
até ao preço de maldades? Mesmo que os velhos 
dinossauros renascessem e começassem a des-
truir as nossas cidades, não haveria razão para 
ter medo. Esses dinossauros seriam semelhantes 
a nós: teriam código genético, assim como nós 
temos; seriam semelhantes a tubos, assim como 
nós somos; seriam feitos de átomos e teriam for-
mas, assim como nós; teriam comportamentos 
e desejos, assim como nós… Você disse que as 
guerras causam medo? É falso, porque um assun-
to velho como a guerra é semelhante a todas as 
guerras que já aconteceram e ocupam as páginas 
de enciclopédias gigantescas em que as listámos, 
para não nos esquecermos delas, tão elevado é 
o seu número. Um ou outro pensador, em deses-
pero patético por não conseguir dar exemplos 
de situações que justifiquem verdadeiramente o 
medo, lá recorre à hipótese de destruição da pró-
pria humanidade devido ao colapso do ambiente 
causado pela acção humana. O fim da humani-
dade assustará indubitavelmente as almas mais 
sensíveis, porque, na sua ignorância, estão ol-
vidadas de catástrofes semelhantes que já terão 



17 

possivelmente ocorrido no passado. Quantas “hu-
manidades” desapareceram no passado? A lista 
é longa: Neandertal, Flores, Denisova… Do lado 
da imaginação, a literatura teosófica oitocentista 
foi pródiga a listar possíveis humanidades pré-a-
dâmicas. Baste este exemplo tremendo para ver 
que, por muito grande que seja a imaginação do 
mal, tudo se limita à repetição do que já aconte-
ceu, ou, dando fé a essa literatura, do que já teria 
acontecido várias vezes no passado. O objecto do 
medo mais extremado em que conseguimos pen-
sar é semelhante ao que já foi muitas vezes imagi-
nado ou até ao que já aconteceu.

Há uma indústria pujante que vive a produzir medos 
que não têm razão de existir. Recentemente lançou-
-se o enésimo avatar do perigo que corremos devi-
do às consequências da Inteligência Artificial. Mas 
como é que poderemos ter medo do novel brinque-
do da Inteligência Artificial se todos os resultados 
das suas computações são semelhantes a tudo o 
resto em algum aspecto? Algumas pessoas lançam 
para o ar ideias assustadoras como a da singularida-
de tecnológica e a de computadores com o tamanho 
de galáxias, não se apercebendo de que, também 
nesses casos, o que essas máquinas vierem a fazer 
será semelhante em algum aspecto ao que já existia 
antes de elas serem construídas, a começar, obvia-
mente, pela propriedade da existência e pelo facto 
óbvio de não se terem dado a si mesmas a existên-
cia, o que as irmana às crias dos animais, aos bebés 
humanos e… a tudo o resto. Para fazerem o que irão 
fazer, só o poderão fazer se existirem e se alguém as 
construir. E não só. Terão de ter ontologias seme-
lhantes à dos quatro géneros, o Filebo, de Platão. 
A Inteligência Artificial mais revolucionária em que 
possamos pensar, do ponto de vista metafísico, não 
é mais complexa do que a cadeira mais banal em 
que nos sentamos. Será uma entidade com limita-
dores e ilimitados, misturará uns e outros, e, para 
existir, terá de ter uma causa. Exactamente como 
uma cadeira, uma chave de fendas, a sopa que ire-
mos comer ao almoço ou um bebé. E, a complicar 
tudo, todas as bondades que alcançarmos com essa 
ferramenta serão pagas por bondades passadas de 
que nos esqueceremos e por maldades de que hoje 

não nos apercebemos. Exactamente como qualquer 
coisa trivial da vida humana. Qualquer bondade que 
possamos experienciar implica pelo menos a peque-
na maldade de impedir que outra bondade possível 
possa ocorrer. A pessoa que mais amamos e o livro 
que mais nos encanta assinalam a impossibilidade 
de amarmos outras pessoas e de lermos outros li-
vros ao mesmo tempo. Medo? De quê? Num mundo 
em que tudo é semelhante a tudo em algum aspec-
to, só por má-fé se poderá dizer que há novas razões 
para sentir medo. Não há. Nunca houve. Vivemos na 
terra do Mesmo.

A indústria da esperança está sempre a produzir ilu-
sões: ele é o Esclarecimento Científico, ele é a Com-
preensão Filosófica, ele é a Revolução Política e a 
Emancipação do Homem das suas servidões, ele é a 
Saúde para todos num mundo em sempre campeou 
a doença, os acidentes e a morte, ele é o avant-garde 
dos movimentos artísticos que propõem formas es-
téticas que são semelhantes às formas estéticas que 
já existiam antes, ele é a Salvação e a Redenção da 
humanidade por algum deus de serviço… A indús-
tria da esperança não se cansa nunca, distrai-nos e 
entretém-nos a toda a hora. No fim, seremos leva-
dos. Não há Esclarecimento, Compreensão, Eman-
cipação ou Saúde que nos valha. Pensamos que o 
mundo nos irá permitir tudo isso, mas essa crença 
é falsa. Pensamos que o mundo tem assuntos que 
nos causam medo, mas esse pensamento é também 
falso. Na enorme falta de sabedoria que nos carac-
teriza, até dizemos que, pelo menos, o Amor está ao 
nosso alcance, mas isso também é falso, porque o 
mundo nunca teve Amor, mas apenas coreografias 
masturbatórias em que cada um só sente as suas 
coisas, mas depois mente com quantos dentes tem 
na boca e diz que se uniu a outra pessoa, e que isso 
é Amor. Não há Amor.

4

Como a Filosofia se esqueceu da Sabedoria que 
está na sua génese, entreteve-se no passado e en-
tretém-se hoje a imitar esta pérfida indústria da 

CONTRA A ESPERANÇA



18Revista Estética e Semiótica | Volume 15 | Número 2

esperança e da ilusão, com manifesta inveja das 
actividades humanas que lá vão inventando dis-
cursos sobre alegados esclarecimentos, alegadas 
compreensões, alegadas novidades e alegadas 
salvações. Mais brinquedos para nos distraírem 
da única sabedoria que é ver de modo meridiano 
que não está ao nosso alcance nada do que a es-
perança propõe.

A esperança, nas suas muitas manifestações, in-
cluindo a filosófica, gosta de amplificar as pequenas 
diferenças ao máximo. É como a Ciência moderna 
ou como a Política, actividades fascinadas pela ilu-
são de progresso. Como é que acontece a ilusão? 
O progresso deveria ser medido em relação ao que 
não se conhece, mas isso não é possível porque, 
precisamente, não se conhece e, como tal, não pode 
servir de ponto de referência; ora, o plano B é com-
parar o que se sabe hoje com o que se sabia no mi-
nuto anterior, na hora anterior ou no dia anterior, e 
amplificar essa diferença miserável. Parece-nos que 
há progresso porque nos tomamos a nós mesmos 
como ponto de referência. Mais coreografias para 
nos entretermos.

Nada há a fazer contra este estado de coisas. Nun-
ca houve. Nunca haverá. Podemos apostar que, da-
qui a um século, os filósofos farão exactamente as 
mesmas coisas que fazem hoje: irão ao grande ar-
mazém das coisas, juntarão meia dúzia delas em 
associações para impressionar as pessoas caren-
tes de consolação, ou, como se dizia no século XIX, 
para épater la bourgeoisie, e promoverão ilusões 
de compreensão. É o seu business. Não têm outro. 
Precisamos dessa consolação como precisamos de 
pão e de sapatos. No fim, não se compreenderá mais 
do que já se compreendia. Não ficarei surpreendido 
se os filósofos vierem a ficar desempregados com 
a chegada da Inteligência Artificial. As duas Filoso-
fias, a humana e a da IA, partilham a propriedade 
comum de servidão ao constrangimento metafísico 
da semelhança. Combinando infindáveis assuntos 
entre si, poderemos ter no futuro lojas a vender li-
vros filosóficos mais interessantes e sofisticados do 
que qualquer um que tenha sido escrito no passado 
por seres humanos. As pessoas do futuro aprecia-

rão um ou outro e filiar-se-ão em escolas filosóficas 
computacionais. Haverá tradições e modas de pen-
samento computacional. As combinatórias feitas de 
nada, produzidas por vastos poderes computacio-
nais que hoje não conseguimos antecipar, serão as 
novas bermas de estradas que se encontram no in-
finito. Mas, antes de percorrermos essas estradas, já 
sabemos a que conduzem: a nada. Parménides an-
tecipou todos os futuros humanos. O que quer que 
venha a acontecer só poderá acontecer na esfera do 
ser, e fora dela nada existe. Por isso, as computações 
futuras apenas nos darão variações da ida ao super-
mercado: vamos lá, pomos meia dúzia de coisas no 
saco, e depois voltaremos para mais do mesmo. Cer-
tamente que compreenderemos coisas que hoje não 
compreenderemos. Há um novo Japão à nossa es-
pera. Ninguém contestará isso, mas enfatize-se que 
o que está em causa é mais subtil: o que viermos a 
compreender no futuro terá de ser semelhante em 
algum aspecto a tudo o que já existia no passado.

5

Perante tudo isto, só vem ao espírito a imagem de 
uma prisão terrível, uma prisão metafísica de que 
nunca conseguiremos sair. A história da Filosofia 
andou a enganar a humanidade dizendo-lhe que 
estava ao seu alcance a Compreensão. A história 
da Política andou a enganar a humanidade dizen-
do-lhe que ela poderia alcançar o Fim da Servidão. 
A história das Religiões andou a enganar a huma-
nidade dizendo-lhe que há uma Salvação.

Há catálogos de tudo isto, semelhantes aos catálo-
gos das lojas. Todas essas pessoas se esqueceram de 
dizer que, mesmo que essas esperanças se realizem, 
não teremos mais do que já tínhamos antes (metafi-
sicamente falando).

Tudo o que fizemos no passado, tudo o que fazemos 
hoje, tudo o que poderemos vir a fazer se resume 
a combinar, mudar de posição e misturar coisas. 
Como uma manta de dormir, puxamos para tapar os 
ombros e acabamos por destapar os pés. Nada mais. 



19 

Aliás, nem as experiências sublimes dos místicos 
nem a morte conseguem fazer melhor. As primeiras 
só encontram entidades que existem, e basta isso 
para partilharem pelo menos a propriedade da exis-
tência com as folhas das árvores. Quanto à morte, 
quando se estudam as representações do que acon-
tece à alma depois da morte, só encontramos mais 
do mesmo. Recordem-se apenas as quatro represen-
tações da terra da morte que Platão nos ofereceu: 
há aberturas do Céu e da Terra, caminhos, dores, ju-
ízes, linguagem, pedras preciosas, prados, prazeres 
e viáticos pendurados ao pescoço das almas. Temos 
bibliotecas milenares de representações post mor-
tem e de textos ditados por almas desencarnadas. 
Até a alma do corajoso Lawrence of Arabia ditou um 
Post- Mortem Journal, em 1938. Os sofisticados pro-
fessores universitários da nossa época, que vivem 
nos armários estreitos da especialização científica 
vidas espiritualmente pobres, e todos os anos mais 
simples, fingem que nada disso existe, e não se dão 
ao incómodo de ver que, se perdessem um minuto 
a ler esses textos, veriam que a sobrevida se limita 
a continuar a prisão da vida. Julgamentos, tormen-
tos e prazeres beatíficos apenas continuam o que já 
acontece na vida terrena. Nem mais nem menos. A 
morte é apenas uma região da terra do Mesmo.

Não se conhece forma de sair da prisão metafísica a 
que se chama existência. Não há, pois, qualquer Es-
clarecimento a fazer ou qualquer Verdade a transmi-
tir. O Novo não está ao alcance dos seres humanos. A 
Filosofia e as outras actividades humanas limitam-se 
a entreter as pessoas. Servem para isso: entreter, só 
entreter, nada mais do que entreter. São artes sim-
páticas, sem grandes verdades, mas úteis para nos 
distrairmos de tal forma que não tenhamos consci-
ência da prisão metafísica da qual nunca sairemos. A 
Filosofia não tem uma Salvação a oferecer. As pesso-
as passam um bom tempo com ela, algumas fazem 
carreiras profissionais alegadamente dedicadas a 
ela, esperam que tudo termine, e depois são leva-
das. Há vinte e seis séculos que somos enganados 
pela ideia de que está ao nosso alcance a Compre-
ensão. Talvez. Todavia, quando nos lembramos de 
verificar as bermas dessa estrada, concluímos que 
a viagem que proporcionou foi interessante, passá-

mos um bom tempo e conseguimos boas memórias, 
mas não nos levou a lado algum. Compreender para 
nada, Salvação para nada, Espanto para nada.

Seja como for, podemos pelo menos entreter-nos 
num Festival de Filosofia dedicado ao medo, porque 
este tema dá-nos o conforto de seremos relevantes 
na ordem das coisas. Com esse tema sem interesse, e 
desprovido de qualquer verdade, teremos oportuni-
dade de falar sobre nós mesmos, sobre o nosso um-
bigo e as nossas sensações, esperanças e angústias. 
É claro, os bravos filósofos, sem nada de verdadeiro 
ou de novo a dizer ao mundo, lá se lembraram de 
imitar os jornalistas e apresentadores de programas 
de televisão, e vai daí debitaram vasto palavreado 
sobre a “situação contemporânea”, garantindo que 
vivemos desafios absolutamente novos e complexos 
na história da humanidade. Presunção e água ben-
ta… Olvido e esperança… Ilusão e razão… É o circo 
que mais nos entretém: adoramos falar de nós mes-
mos, e é isso que, como se prova pelos documentos 
mais antigos da China, da Mesopotâmia, do Egipto 
e da Grécia, temos andado a fazer nos últimos milé-
nios. No Código de Hamurábi, da antiga Babilónia, 
encontraremos coimas para médicos negligentes, 
assim como, trinta e nove séculos depois, ainda te-
mos nos nossos ordenamentos jurídicos. No Escu-
do de Aquiles, do canto XVIII da Ilíada, vemos que a 
forma de vida da Idade do Bronze é estranhamente 
semelhante à nossa própria vida: cidades, guerras, 
casamentos, agricultura, juízes, gosto pela música, 
pela dança, pelo vinho e pelo mel… tudo semelhan-
te. Nunca vivemos uma vida só nossa. Nunca vivere-
mos. Acreditamos que somos pessoas únicas, mas 
essa crença não tem fundamento. Nunca conhece-
remos pessoas únicas, originais, mas apenas cópias 
semelhantes a outras vidas, e mesmo os laços que 
nos ligam a elas são semelhantes aos laços que já 
uniram outras pessoas. O amor não é nosso. A ter-
nura não é nossa. As crenças religiosas mais íntimas 
não são nossas. É tudo emprestado.

Desenganemo-nos, pois, da esperança que a Filoso-
fia oferece, e desenganemo-nos também do alega-
do medo que sentiremos. Mas tanto faz, bem vistas 
as coisas, porque, mesmo desenganados, não está 

CONTRA A ESPERANÇA



20Revista Estética e Semiótica | Volume 15 | Número 2

ao nosso alcance viver de modo diferente. A pessoa 
desenganada só pode ter uma vida semelhante à da 
pessoa enganada. É provável que o Engano seja mais 
doce do que a Compreensão. Com verosimilhança, 
só sabemos isto: não está ao nosso alcance qualquer 
outra forma de vida na terra do Mesmo. Por isso, me-
lhor é impossível. O embaraço é desagradável, mas 
rapidamente nos distrairemos com qualquer outra 
coisa. Sempre foi assim. Para nada.1 

1 Agradeço a Catarina Barosa o convite para proferir esta conferência. Agradeço também as palavras generosas de Cláudia Lucas Chéu e 

Peter Sloterdijk.	


