
52Revista Estética e Semiótica | Volume 13 | Número 1

A CONSTRUÇÃO DA SUBJETIVIDADE
THE CONSTRUCTION OF SUBJECTIVITY
LAURA FROSSARD 19

https://doi.org/10.18830/issn2238-362X.v13.n1.2023.05

Resumo: O artigo busca discutir como a subjeti-
vidade como parâmetro de verdade foi construí-
da dentro da filosofia moderna, discutindo o tema 
principalmente em torno da obra de Kant. Assim, 
busca analisar como a conceituação de sujeito e da 
formação do seu conhecimento tem consequência 
na formulação de verdades alienantes, na formação 
identitária do sujeito, na sua percepção sensível, 
imaginária e racional e como estas construções se 
relacionam com a noção de tempo e espaço dentro 
da obra de Kant.

Palavras-chave: subjetividade, sujeito, filosofia mo-
derna, Kant.

ABSTRACT : The article seeks to discuss how subjec-
tivity as a parameter of truth was constructed within 
modern philosophy, discussing the theme mainly 
around the work of Kant. Thus, it seeks to analyze 
how the conceptualization of the subject and the for-
mation of his knowledge has a consequence in the 
formulation of alienating truths, in the identity for-
mation of the subject, in his sensitive, imaginary, and 
rational perception and how these constructions are 
related to the notion of time and space within Kant’s 
work.

Keywords: subjectivity, subject, modern philosophy, 
Kant.

O CONCEITO DE SUJEITO NA MODERNI-
DADE

Na filosofia da antiguidade, como explica Heide-
gger, a concepção grega do eu como parâmetro e 
medida se dá na esfera de pertencimento em que 
o homem se insere na região de sua apreensão. 
Este eu representa uma restrição daquilo que é e 
está para ele. Dessa maneira, a região em que o 
homem está inserido se torna traço fundamental 
de sua essência, habitar e pertencer se tornam as-
sim traços fundamentais do ser do homem.

Por meio desse pertencimento a essa esfera, um 
limite é ao mesmo tempo assumido contra aqui-
lo que não se apresenta. É aqui, portanto, que 
o si mesmo do homem é definido como o “eu” 
respectivo por meio da restrição ao desvelado 
circundante. A pertinência restrita à esfera do 
desvelado constitui concomitantemente o ser si 
mesmo do homem. É por meio da restrição que 
o homem se transforma em “eu”, mas não por 
meio da supressão de tal ordem das restrições 
que o eu que representa a si mesmo se incha e 
transforma em ponto de medida e em centro de 
tudo aquilo que é representável. O “eu” é para 
os gregos o nome para o homem que se insere 
nessa restrição, e, assim, é junto a si ele mesmo. 
(HEIDEGGER, 2014, pg.555)

Com o cristianismo, a concepção filosófica de verda-
de e de ente se alteram para tornarem adequação 
as ideias que pertencem a mente do ente divino e 
as escrituras bíblicas que compõe a doutrina judai-
co-cristã. Com isso, o detentor da verdade do ser 

19   Possui graduação em Arquitetura e Urbanismo pela Universidade de Brasília (UnB), mestranda no programa de pós-graduação da Fa-

culdade de Arquitetura e Urbanismo da Universidade de Brasília (FAU-UnB).



53 

do ente está deslocado do ente mesmo, ela se tor-
na propriedade de uma divindade externa a ele que 
dita o que é a sua essência e qual deve ser a verdade 
a ser seguida. Logo, a igreja se torna detentora da 
verdade e a teologia toma lugar no desenvolvimen-
to da filosofia.

A verdade foi deslocada, na Idade Média, do de-
sencobrimento das coisas para o que se dizia a 
respeito, especialmente em um texto conside-
rado sagrado (a Bíblia, o Novo Testamento, o 
Alcorão). Para ela poder ser eterna, precisava re-
pousar, portanto, em algo muito frágil: a palavra. 
Esta é fortalecida, porém, passando de humana 
a divina. Há, portanto, um deslocamento da ver-
dade: ela passa da coisa para o que se diz sobre 
a coisa. Para essa palavra parecer menos frágil, 
diz-se que ela é divina, uma verdade revelada 
pelo próprio deus, embora não passe de escrita. 
(KOTHE, Revista RES, vol. 10, nº 2, pg. 11)

Trataremos aqui da subjetividade proposta na meta-
física desenvolvida a partir de Descartes que passa 
a ser ressignificada, pois é a partir de Descartes que 
se inaugura a metafísica moderna, que busca em 
sua proposição de subjetividade, enfatizar o sujeito 
como elemento central do pensamento, buscando 
explicar o conhecimento e a percepção de si mesmo 
como sendo um processo racional e objetivo. 

Com a sua proposição fundamental “(ego) cogito, 
ergo sum” Descartes se distancia da concepção gre-
ga de “eu” e dá uma nova significação ao termo su-
jeito. O termo sujeito, que possui origem na palavra 
latina subiectum significa aquilo que está na base, 
que fundamenta as coisas, como Descartes procura 
a partir do questionamento como método encontrar 
um caminho de afirmação da verdade firmada no 
ego, a fundamentação transportasse para o sujeito 
como base fundamental que assegura a busca por 
uma certeza.

O ego presente, na proposição de Descartes torna-
-se a constante do pensamento que ao pensar repre-
senta e a-presenta a si-mesmo, assim o sujeito passa 
a ser a essência da representação do ser do homem. 

Dessa maneira, todos os entes não humanos se tor-
nam objetos que são representados por esse sujeito 
que é a constante, premissa fundamental do pensa-
mento.

Por meio de Descartes e desde Descartes, o ho-
mem, o “eu” humano, se torna “sujeito” de ma-
neira predominante. Como homem assume o 
papel do único sujeito propriamente dito? Por 
que esse sujeito humano se transpõe para o “eu”, 
de modo que a subjetividade passa a significar o 
mesmo que egocidade? É a subjetividade que se 
define pela egocidade ou é, inversamente, a ego-
cidade que se define pela subjetividade? (HEIDE-
GGER, 2014, pg.557)

Colocando o sujeito como entidade central do pen-
samento, Descartes transfere a condição de realida-
de do objeto para consciência do sujeito. A consci-
ência das coisas é reportada à autoconsciência do 
sujeito. O objeto se fundamenta por meio do sujeito 
e para o sujeito.

O questionamento filosófico de Descartes coloca em 
evidência o questionamento de como o homem será 
capaz de afirmar-se na sua própria existência fora 
da escolástica medieval que coloca a fundamenta-
ção do ente na sua condição de ser-criado por Deus 
e institui como parâmetro de verdade as escrituras 
que compõe o dogma judaico-cristão. O questiona-
mento é uma busca por novos caminhos para o de-
senvolvimento da filosofia, Descartes então busca 
afirmar no sujeito a sua própria capacidade como 
ser, como criador de sua própria realidade.

Essa afirmação da capacidade do sujeito como cria-
dor de sua própria realidade irá fundamentar a nova 
concepção de liberdade. Sua existência afirmada em 
si mesmo alicerça a sua nova formulação de liber-
dade. A capacidade de pensamento não está mais 
deslocada à ideia de criação de Deus como caminho 
para “salvação”. A partir de Descartes a capacidade 
de pensar centralizasse no sujeito, a razão é que pas-
sa a ter o protagonismo no questionamento sobre o 
ente.

A CONSTRUÇÃO DA SUBJETIVIDADE



54Revista Estética e Semiótica | Volume 13 | Número 1

...deduzimos que a requisição do homem por um 
fundamento de verdade encontrado e assegura-
do por ele mesmo emerge daquela “liberação”, 
na qual o homem se desprendeu da imperativi-
dade de primeira grandeza da verdade bíblico-
-cristã da revelação tanto quanto da doutrina da 
Igreja. Uma autêntica libertação, contudo, não se 
confunde apenas com uma quebra das correntes 
e com a rejeição das vinculações. Ela é, antes de 
tudo, uma nova determinação da essência da li-
berdade. Ser livre significa agora que o homem 
estabeleceu tal certeza no lugar da certeza da 
salvação que era normativa para toda verdade, e 
que é por força dessa nova certeza e nessa certe-
za que ele se torna certo de si mesmo enquanto o 
ente que se estabelece dessa forma sobre si mes-
mo. (HEIDEGGER, 2014, pg.558)

 Porém, a ideia de verdade perseguida pelo pensa-
mento baseado na subjetividade ainda continua 
presa as formulações de uma doutrina dogmática 
judaico-cristã. Neste contexto, a tese do próprio Des-
cartes delimita dois tipos de substância: a “res cogi-
tans”, a coisa pensante, a sua substância infinita está 
em Deus como criador, e a substância finita está no 
sujeito como ser criado.

O fato de o cristianismo continuar existindo em 
meio ao desenvolvimento da história moderna, 
de fomentar concomitantemente esse desen-
volvimento sob a figura do protestantismo, de 
se tornar vigente na metafísica do idealismo e 
do romantismo alemão, de se reconciliar a cada 
vez com o tempo dominante em variações, adap-
tações e compensações e de sempre explorar a 
cada vez as conquistas modernas para os seus 
fins eclesiásticos, tudo isso demonstra de uma 
maneira mais intensa do que todo o resto o quão 
decididamente o cristianismo perdeu a sua força 
medieval, formadora de história. Sua significação 
histórica não reside mais naquilo que ele mes-
mo consegue configurar, mas no fato de, desde 
o início da modernidade e ao longo dela, ele ter 
permanecido constantemente aquilo de que, de 
maneira expressa ou não, a nova liberdade preci-
sa se distinguir. A libertação ante a certeza da sal-

vação da alma imortal, uma certeza consonante 
com a revelação, é em si uma libertação para a 
certeza, na qual o homem pode se assegurar por 
meio de si mesmo e de sua determinação e tare-
fa. (HEIDEGGER, 2014, pg.559-560)

Entretanto, ainda assim, a dimensão da subjetivi-
dade sofre uma mudança de paradigma a partir de 
Descartes. Ao introduzir na questão do cogito, o Eu 
como único fator inquestionável de sua proposição, 
a dimensão do sujeito na formulação dos conceitos 
ganha um novo status na formulação do pensamen-
to humano. Com isso, o Eu, o sujeito da oração deixa 
de ser um parâmetro de medida de comparação em 
posição de igualdade com o objeto para ser a medi-
da padrão em posição de superioridade em relação 
ao objeto, ou seja, passa a ser o ente fundamental da 
relação sujeito e objeto. 

 o <<eu>>, a subjetividade humana, foi declara-
do o centro do pensar. Daqui resultou o ponto 
de vista do eu próprio dos tempos modernos, e 
o seu subjetivismo. (HEIDEGGER, 2018, pg. 130)

A partir de Descartes a filosofia toma como ponto 
de partida a dúvida e com ela a busca pelo “porque” 
das coisas. O duvidar aqui proposto, é fundamental-
mente a busca de algo que seja racionalmente indu-
bitável, a busca de uma certeza que signifique uma 
verdade absoluta. O Eu atinge o status de constante, 
pois é a certeza formal da equação matemática do 
pensamento, que agora passa a percorrer o cami-
nho da dedução, em busca de confirmar-se a partir 
de um princípio de não contradição. Pois, só pode 
ser verdadeiro aquilo do qual não se tem dúvida, ou 
seja, só é verdade o que é certeza para o sujeito.

 O centro do questionamento filosófico cartesiano 
voltar-se para a teoria do conhecimento, tirando o 
protagonismo da teologia que era o tema central da 
filosofia da época medieval. Porém, tirar o protago-
nismo da teologia não significou uma mudança na 
base fundamental da metafísica, que continuou a 
ter como base a busca de uma certeza comprovada 
pela aferência de uma verdade com fundamentação 
cristã. Isso porque o Eu afirmasse dentro da dimen-



55 

são suprassensível, na qual permanece pressa a ca-
pacidade de pensamento. Dessa maneira, Descartes 
acaba por se manter no domínio da metafísica pois 
trata do sujeito e da capacidade de pensamento 
como capacidades do ente pertencentes a uma di-
mensão metafísica da existência do ente. 

Assim, o Eu proposto na proposição “penso, logo 
existo” não é considerado como individualidade. O 
“<<sujeito>> deixa de ser aquilo que subsiste por si 
mesmo” (HEIDEGGER, 2018, pg.138) e passa a ser 
o ente, a dimensão metafísica do pensamento hu-
mano. O Eu não assume posição própria particular 
de afirmação de cada sujeito, passa a ter hierarquia 
de divindade, de ente supremo, pois o que se busca 
com esta indubitabilidade do Eu é uma validação do 
pensamento matemático como o pensamento váli-
do em geral, consequentemente não se pode duvi-
dar daquele que pensa pois ele é o fundamento do 
próprio pensamento. Porém, essa visão proposta 
para o Eu a partir de Descartes como como constan-
te, como certeza afirmada em si mesmo, já foi ques-
tionada e superada pela filosofia e pela psicanálise.

É impossível comprovar a existência de indivídu-
os. Não há nada fixo na “personalidade”. (NIET-
ZSCHE, 2008, pg.120, 25(508))

O in-dividuum é o não dividido. Contudo, a mente se 
divide em dimensão consciente e outra inconscien-
te, com forças várias e contraditórias nelas. A psica-
nálise freudiana divide a psique em consciente, pré-
-consciente e inconsciente. 	 A consciência é apenas 
parte dos processos psíquicos, ela é apenas uma 
função particular destes processos. Ela é a porção 
responsável por receber as percepções de excita-
ções vindas do mundo externo e nela se percebe as 
sensações de prazer e desprazer. O que é produzido 
na consciência é produto de estímulos externos que 
se apoiam em memórias, traços duradouros e ves-
tígios de lembranças provenientes do inconsciente, 
que apoiam estes estímulos, mas não interferem no 
processo de conscientização deles. Assim, a consci-
ência funciona como um filtro aos excessivos estí-
mulos externos e orienta-se pelo princípio do prazer 
que se regula com o princípio da realidade para ex-

ternalização do que está reprimido no inconsciente, 
sendo o pré-consciente a porção da psique por utili-
zar estes estímulos, seus dados de comunicação por 
meio de memórias, sons etc. para tornar conscientes 
as ações sobre a nossa psique de sua porção incons-
ciente.

Esta unidade absoluta do Eu que fundamenta o pen-
samento filosófico de Descartes e seguirá a funda-
mentar toda filosofia posterior será contestada por 
Nietzsche, pois o indivíduo não é absoluto, o indiví-
duo, o sujeito pensante é cheio de contradições, ele 
possui múltiplas facetas com as quais se adapta de 
acordo com a situação em que é colocada. Daí ques-
tiona-se esta indubitabilidade do indivíduo, já que 
ele não é constante.

Porém, a filosofia à época de Descartes toma o pen-
samento, a forma como o eu representa as coisas 
diante de mim, a maneira como o ego presente em 
todas as minhas representações opera como base 
para o conhecimento, tomada de decisões, demons-
trações de afetos e formas de comportamento. Essa 
fundamentação, evidenciada pelo pensamento de 
Descartes a partir de suas proposições baseadas na 
sua premissa “penso, logo existo” serão a base para 
a Crítica da Razão Pura de Kant. Ele tomará a ideia 
de liberdade fundamentada na autoafirmação da 
sua própria existência e de sua capacidade pensan-
te para desenvolver sua filosofia baseada na razão, 
centralizada no sujeito.

Em passagens importantes, Descartes utiliza 
para cogitare a palavra percipere (per-capio) – 
apossar-se de algo, apoderar-se de alguma coi-
sa, e, em verdade, aqui no sentido do apresen-
tar-parassi do tipo do apresentar-diante-de-si, 
do “re-presentar”. Se compreendermos cogitare 
como re-presentar nesse sentido literal, então já 
nos aproximamos mais do conceito cartesiano 
de cogitatio e de perceptio. (HEIDEGGER, 2014, 
pg.564)

Os conceitos cartesianos de pensamento como uma 
forma de representação e de percepção como uma 
forma de apresentar-se para si mesmo são funda-

A CONSTRUÇÃO DA SUBJETIVIDADE



56Revista Estética e Semiótica | Volume 13 | Número 1

mentais para o desenvolvimento da filosofia kantia-
na.

Assim como a restruturação da metafísica para uma 
metafísica racional em que o conhecimento se orde-
na a partir de um cálculo, onde se coloca em dúvida 
uma premissa para se chegar a uma certeza como 
verdade, o pensamento se torna matemático, ele 
se ordena a partir de princípios e de categorizações. 
O pensamento humano se constrói a partir de fór-
mulas de onde todo particular deve ser deduzido a 
partir de princípios universais. A verdade se afirma, 
assim, na certeza, na adequação ao sujeito. X = Y é 
uma fórmula da verdade, onde o empírico deve ser 
igual aquilo que se engendra no transcendental: ad-
-aequum, ao mesmo. 

Destes fundamentos, desta nova concepção de sub-
jetividade surgem as propostas iluministas, assim 
como influenciam grandemente as obras de Leibniz, 
Wolff e Baumgarten. Este último, busca na metafísi-
ca proposta por ele desenvolver uma teoria racional 
do sensível e uma lógica do sensível para assim sub-
meter o gosto e o julgamento da obra de arte ao ra-
cional. Esta construção do pensamento foi de gran-
de influência na obra de Kant. (HEIDEGGER, 2018)
Assim, a construção da metafísica que chega até 
Kant e que é absorvida por ele em sua doutrina, tem 
como fundamento a visão de sujeito como ente, 
como aquilo que é a essência das coisas seguindo os 
mesmos parâmetros da concepção cristã que afirma 
o ente como causalidade de força criadora dos se-
res. Ele coloca um paradigma de verdade como con-
formidade, e se estrutura a partir de uma adequação 
das coisas a princípios de validade universal, princí-
pios de representação da mente divina, que a partir 
de Descartes passa a ser a adequação à razão. 

Assim como Descartes, Kant preserva a estrutura 
metafísica do pensamento alinhada a visão medie-
val, que define que a razão deve se manter afinada 
com a concepção de Deus como razão suprema das 
coisas.

A conceituação de Kant se baseia na contraposição 
entre o sensível e o suprassensível. Kant admite que 

Deus orienta o conhecimento como parâmetro de 
verdade e de adequação daquilo que deve ser consi-
derado moralmente correto e ético, a fé deve se fun-
dar na razão e a adequação da razão se dá por meio 
da adequação ao conceito de Deus.

Embora eu não discirna como é possível que 
um fenómeno qualquer represente, mesmo só 
quanto à qualidade, o que apenas se pode sem-
pre pensar mas nunca se deixa intuir, contudo, é 
pelo menos bastante claro que, só para julgar se 
é Deus o que me aparece, que atua interior ou ex-
teriormente no meu sentimento, o deverei con-
siderar à luz do meu conceito racional de Deus e, 
em seguida, examinar não só se lhe é adequado, 
mas simplesmente se não o contradiz. (KANT, o 
que significa orientar-se no pensamento, p.14)

Assim o conhecimento permanece limitado a uma 
visão eurocêntrica cristã, onde a validade de seus 
fundamentos e de verdade se adequam a uma pre-
tensa prova por meio da razão da existência de Deus.
Kant posiciona em sua teoria o pensamento como 
uma capacidade transcendental, baseia-se na fé ra-
cional, pois ele alicerça a razão como uma manifes-
tação de uma inteligência suprema que fundamenta 
e orienta o pensar do sujeito transcendental.

Sem admitir um Criador inteligente, é impossível, 
sem cair em puros absurdos, aduzir ao menos um 
fundamento inteligente dessas coisas; e, embora 
não possamos demonstrar a impossibilidade de 
uma tal finalidade sem uma primeira causa primor-
dial inteligente (pois então teríamos razões objeti-
vas suficientes desta afirmação e não precisaríamos 
de apelar para razões subjetivas), permanece assim, 
apesar de tudo, nesta carência de discernimento, 
uma razão subjectiva suficiente para admitir a causa 
originária, em virtude de a razão necessitar de pres-
supor algo que lhe é inteligível para, a partir dele, ex-
plicar o fenómeno dado, já que tudo aquilo a que ela 
pode associar um conceito não socorre semelhante 
necessidade. (KANT, O que significa orientar-se no 
pensamento, p. 9 e 10)

Ainda sob a influência da conceituação metafisica 



57 

medieval de divisão do ente em alma e corpo, e de 
mundo em um mundo físico e um mundo da dimen-
são do divino, a adequação de verdade se mantém 
pressa a adequação ao suprassensível, naquilo que 
a razão consegue superar da experiência e aproxi-
mar-se do que se aproxima do “Ser supremo”. As-
sim, o sujeito transcendental é tomado por Kant 
como uma capacidade de dimensão metafísica do 
pensamento, o sujeito transcendental manifesta-se 
naquele que presente na experiência como eu empí-
rico é capaz de transcender a mera presença do ob-
jeto e representar através do pensamento por uma 
ação racional. O pensar e o representar não deixa 
de ser uma ação da razão como aquela capacidade 
responsável pela possibilidade de transcendência 
do homem, com aquela que possibilita que a essên-
cia do ser do homem e das coisas se torne aparente 
para ele mesmo e para o mundo.

Se só existe uma verdade, que é para ser eterna 
e imutável, como poderia haver a tolerância com 
múltiplas interpretações? Não haveria. Enquanto 
a Igreja teve poder, ela impôs à força a sua ver-
são. A Inquisição é uma consequência necessária 
e lógica desse pressuposto, que busca eliminar 
tempo e espaço na concepção da verdade. (KO-
THE, Revista RES, vol. 10, nº 2, pg. 15)

A metafísica se limita dessa maneira a uma concep-
ção moral de instauração de valores e não de fato a 
uma ampliação da possibilidade de conhecimento, 
pois busca afirmar os valores do cristianismo na ra-
zão, assim mascara a possibilidade de conhecimen-
to do ente nele próprio transportando a sua subs-
tancialidade para algo externo a ele. 

A metafísica é ela fundamentalmente a visão do ho-
mem sobre o conhecimento de si mesmo, o que não 
foge, ou não deve negar o eu empírico em enalteci-
mento de um sujeito transcendental, negar a posi-
ção de que o humano é quem institui e instaura seus 
próprios princípios e valores é um mascaramento 
que leva ao esvaziamento destes próprios valores e 
a perda da potencialidade do próprio eu.

A FUNDAMENTAÇÃO DA METAFÍSICA EM 
KANT

Sob esta perspectiva da metafísica vigente Kant 
desenvolve a Crítica da Razão Pura, onde busca 
sistematizar não só os alcances, mas também as 
limitações da razão, que é de acordo com a meta-
física de sua época o fio condutor de todo conheci-
mento humano.

Tomando como ponto de partida a experiência, Kant 
formula as proposições que fundamentam a própria 
experiência possível. Para isso, a razão é estudada 
na busca da sistematização dos princípios que tor-
nam possível o conhecimento e a aproximação do 
objeto. Kant busca pela essência, ele busca aquilo 
que é capaz de na experiência ultrapassar a própria 
experiência, o que é capaz de transcendê-la. Assim, 
permanece no campo da metafísica. Porém, Kant 
transpõe o conhecimento da metafisica até então 
vigente pois introduz uma nova dimensão ao conhe-
cimento, a dimensão sensível.

Para Heidegger, Kant busca fazer uma fundamenta-
ção da própria metafísica buscando a possibilidade 
interior da mesma. Assim, a Crítica da Razão Pura 
é um projeto que busca delimitar e definir como 
será produzida e interpretada a própria metafísi-
ca. “Metafísica é a ciência que contém os primeiros 
fundamentos daquilo que o conhecimento humano 
aprende.” (HEIDEGGER, 2019, p.23)

A religião e a matemática são as formas de inter-
pretação nas quais a metafísica se desenvolve após 
Platão e Aristóteles, o que acaba por desviá-la do 
problema central do questionamento metafísico, a 
ontologia, que pergunta sobre a possibilidade do ser 
do ente.

Pois bem, uma fundamentação da metafísica, 
no sentido de uma demarcação de sua possi-
bilidade interior, tem de ter por meta, antes de 
mais nada, o fim último da metafísica, isto é, 
uma determinação da essência da metaphysica 
specialis. Pois essa metaphysica é, num sentido 

A CONSTRUÇÃO DA SUBJETIVIDADE



58Revista Estética e Semiótica | Volume 13 | Número 1

insigne, conhecimento do ente suprassensível. A 
pergunta acerca da possibilidade interior de um 
tal conhecimento vê-se, contudo, remetida para 
a questão mais geral acerca da possibilidade in-
terior de que o ente se torne manifesto enquanto 
tal. Fundamentação é agora clarificação da es-
sência de um comportar-se em relação ao ente, 
no qual esse ente se mostre nele mesmo, de 
modo que todo enunciado sobre ele se torne a 
partir daí comprovável. (HEIDEGGER, 2019, p.28)

A fundamentação da metafísica volta-se para a pos-
sibilidade do conhecimento do ente, da possibilida-
de do conhecimento ôntico enquanto compreensão 
do ser. Kant busca clarificar a universalidade tratada 
dentro da metafísica e apresenta a necessidade de 
determiná-la. Assim, assume que o conhecimento 
dos objetos se regula pelo subjetivo, sendo o indiví-
duo o regulador do conhecimento. O conhecimento 
que é um conhecimento a priori é que estabelece um 
fator de universalidade entre aquilo que é apreendi-
do dos objetos.

Assim, a pergunta sobre a possibilidade de conhe-
cimento torna-se a pergunta sobre a possibilidade 
interior do ser do ente, ela volta-se para o ser.

Kant quer dizer, com isso, o seguinte: nem “todo 
conhecimento” é ôntico, e, onde tal conheci-
mento ôntico se apresenta, ele só é possível 
através de um conhecimento ontológico. O “ve-
lho” conceito de verdade no sentido da “ade-
quação” (adaequatio) do conhecimento ao ente 
é tão pouco abalado pela viragem copérnica, 
que ela justamente a pressupõe, fundamentan-
do-a pela primeira vez. O conhecimento ôntico 
só pode se adequar ao ente (“objetos”), se esse 
enquanto ente já antes manifesto, isto é, se ele 
for conhecido na sua constituição ontológica. Os 
objetos, isto é, a sua determinabilidade ôntica, 
têm de se regular por esse último conhecimen-
to. A manifestabilidade do ente (verdade ôntica) 
gira em torno da desvelabilidade da constituição 
ontológica do ente (verdade ontológica); nunca, 
porém, o conhecimento ôntico pode por si se re-
gular pelos objetos, porque sem o conhecimento 

ontológico, ele não pode ter sequer um possível 
“pelo que”. (HEIDEGGER, 2019, p.30 e31)

Este conhecimento do ser, ou seja, daquilo que é a 
essência do ente, para Kant, se manifesta, através 
dos juízos sintéticos, pois são os juízos sintéticos 
aqueles que são capazes de desvelar a essência do 
ente através do próprio ente.
Todo juízo sintético baseia-se em uma ligação do 
tipo sujeito (eu) mais predicado, que reside na re-
presentação subjetiva. Esta ligação feita a partir da 
representação próprio eu, do próprio ente consigo 
mesmo, que acontece no juízo sintético é a base para 
o conhecimento transcendental pois é por meio dela 
que se faz a síntese apriorística da possibilidade da 
essência do ente.

O conhecimento transcendental não investiga, 
portanto, o próprio ente, mas a possibilidade 
da compreensão prévia do ser, isto é, ao mesmo 
tempo: a constituição ontológica do ente. Ele diz 
respeito à ultrapassagem (transcendência) da 
razão pura em direção ao ente, de modo que a 
experiencia possa agora se adequar, pela primei-
ra vez, a esse ente como objeto possível. (HEIDE-
GGER, 2019, p.33)

Assim, como a compreensão da experiência só é pos-
sível porque o sujeito já possui a priori os princípios 
que possibilitam este conhecimento. A experiência 
não pode ser a fonte do conhecimento ontológico a 
respeito da essência das coisas, este conhecimento 
tem seu fundamento em princípios prévios a qual-
quer experiencia.

Assim, a “razão pura” é a faculdade que nos possibi-
lita o conhecimento apriorístico pois ela é a formada 
por estes princípios. Dessa maneira, buscar a pos-
sibilidade do conhecimento ontológico clarifica-se 
por meio da busca da essência da razão pura.

A Crítica da Razão Pura de Kant é então uma teoria 
do conhecimento ontológico, pois busca conhecer 
ou fundamentar o conhecimento do ser. 

Assim, a verdade como adequação torna-se uma 



59 

adequação a essência do ente e do seu conhecimen-
to de sua possibilidade interna enquanto tal e não 
uma simples adequação da experiencia a vontade 
do sujeito.

A experiência é o campo onde se aplica os conheci-
mentos a priori, onde os princípios organizadores do 
fundamento do conhecimento possível se compro-
vam. É a partir de um juízo analítico da essência da 
experiência que resulta o sistema de princípios de-
senvolvido na Crítica da Razão Pura.

Se o conhecimento dos objetos se dá a partir de co-
nhecimentos a priori, e se é por meio deles que exis-
te a possibilidade de se experimentar as coisas, os 
princípios guias da experiência não dependem do 
objeto, mas sim do sujeito e das premissas - conhe-
cimentos a priori - que pertencem a dimensão subje-
tiva da relação sujeito/objeto. 

Assim, o conhecimento dos objetos ajusta-se então 
a conhecimentos a priori (B XVII - B XVIII). Estes co-
nhecimentos a priori são:

[...] aqueles que se dão não independente desta 
ou daquela experiência, mas de toda e qualquer 
experiência.  A eles se opõem conhecimentos 
empíricos ou aqueles que só são possíveis a pos-
teriori, i.e., por meio da experiência. Dentre os 
conhecimentos a priori, contudo, denominam-se 
puros aqueles em que não há nada de empírico 
misturado. (KANT, Crítica da Razão Pura, 2018, 
B3) 

Transpondo para o sujeito as condições que possi-
bilitam o conhecimento do objeto, Kant inverte o 
paradigma sobre o pensamento da possibilidade de 
conhecimento do objeto vigente até então. A relação 
sujeito/objeto na perspectiva anterior a Kant, a ade-
quação da percepção da coisa se dava no sujeito em 
relação ao objeto. O que era percebido o era em con-
cordância com a relação com as ideias que estariam 
na mente divina como pregava a igreja. O objeto era 
o responsável por moldar as percepções humanas, 
sendo ele aquele que demandava da racionalidade 
do sujeito a necessidade de se adequar as suas pro-

priedades para poder percebê-lo.

A partir da crítica de Kant esta relação se inverte. 
Como, é o sujeito quem tem em sua capacidade de 
conhecimento, os conhecimentos a priori que são 
anteriores à percepção do objeto. Na relação sujei-
to/objeto o conhecimento começa pelo sujeito, sen-
do ele o agente possuidor de conhecimentos a priori 
aos quais o objeto se adequa. Tornando assim, a re-
lação sujeito/objeto uma relação que possui como 
parâmetro uma dimensão subjetiva, pois a percep-
ção do objeto é ação do sujeito e o objeto como 
seu predicado depende de conhecimento a priori 
do próprio sujeito. Contudo, nesta relação sujeito 
e objeto, o sujeito que é quem percebe e determina 
a essência da coisa é o sujeito transcendental, sua 
percepção se dá em concordância com as determi-
nações da razão que se orienta na adequação das 
ideias com “ser supremo”. Dessa maneira, a relação 
da percepção com razão se dá no suprassensível e a 
essência das coisas continuam sendo determinadas 
por uma “mente divina” que agora pertencem ou se 
manifestam na razão e não mais na estrutura dog-
mática da igreja. Porém, não foge de uma visão dog-
mática cristã da qual Kant não consegue se afastar.

A título de introdução ou antecipação, parece 
suficiente dizer que há dois troncos do conheci-
mento humano, os quais brotam talvez de uma 
raiz comum, mas por nós desconhecida; quais 
sejam a sensibilidade e o entendimento, os ob-
jetos nos sendo dados por meio da primeira, 
mas pensados por meio do último. Na medida, 
pois, em que a sensibilidade deve conter as re-
presentações a priori que constituem as condi-
ções sob as quais os objetos nos são dados, ela 
pertenceria a filosofia transcendental. A doutrina 
transcendental dos sentidos teria de pertencer à 
primeira parte da ciência dos elementos porque 
as condições sob as quais todos os objetos do co-
nhecimento são dados antecedem aquelas sob as 
quais os mesmos são pensados. (KrV, B29; KANT, 
2018, p.62 e 63, grifo nosso).

Com o desenvolvimento da psicanálise ficará evi-
dente que os conhecimentos a priori, dos quais a 

A CONSTRUÇÃO DA SUBJETIVIDADE



60Revista Estética e Semiótica | Volume 13 | Número 1

sensibilidade é dependente para Kant, são as ideias 
que estão presentes na porção inconsciente da psi-
que, o inconsciente fornece as formas primordiais 
que são percebidas pela porção consciente da psi-
que como um conhecimento externo, como de uma 
consciência que é externa, porém ligada à sua pró-
pria consciência, percebida por Kant como uma di-
mensão transcendental do sujeito.

Na psicanálise, Freud concebe a experiência, tam-
bém como algo possível através do fenômeno, em 
que a vivência (experiência do mundo externo) é 
que dá origem a uma representação mental carrega-
da de uma carga afetiva. Porém, o processo de per-
cepção – de formação de uma representação mental 
– se dá dentro do aparelho psíquico. A vivência pas-
sa pelo aparelho perceptivo psíquico e a experiência 
significativa e determinante é formada pelo sistema 
mnésico, que corresponde a memória. (BARRETTA, 
2008, p. 54).

O sistema perceptivo psíquico sofre o estímulo do 
objeto, porém, para ser percebido depende de uma 
intencionalidade do sujeito, sendo que o sistema 
perceptivo psíquico funciona como um filtro para o 
excesso de estímulos dados a psique do indivíduo. 
Assim, a possibilidade da experiência do objeto se 
dá por sua percepção que sofre interferência direta 
de fatores inconscientes de elaboração de sua ima-
gem mental.

Para a psicanálise a representação do objeto cons-
ciente se divide em “representação da palavra e 
representação da coisa. A representação da coisa, 
consiste no investimento de imagens mnemônicas 
diretas das coisas ou de traços mnemônicos mais 
distantes ou delas derivados” (FREUD, vl.12, 2010, 
pg.146). A representação consciente faz a junção 
da representação da coisa com a representação da 
palavra correspondente, já a representação incons-
ciente se resume apenas a representação da coisa.

O sistema inconsciente contém os investimentos 
de coisas dos objetos, os primeiros investimen-
tos objetais propriamente ditos; o sistema pré-
-consciente surge quando essa representação da 

coisa é suprainvestida mediante a ligação com as 
representações verbais que lhe correspondem. 
São estes suprainvestimentos, conjecturamos, 
que levam a uma mais alta organização psíquica 
e tornam possível a substituição do processo pri-
mário pelo processo secundário dominante no 
pré-consciente. (FREUD, vl.12, 2010, pg.147)

	
O processo de elaboração das representações, e 
associação da representação da coisa como objeto 
com o a sua ligação em palavras, ou seja, a sua ela-
boração em conceitos é fundamental para a elabo-
ração e desenvolvimento dos processos psíquicos, 
assim como para o desenvolvimento da psique:

os processos de pensamentos, isto é, os atos de 
investimentos mais afastado das percepções, 
não tem qualidades e são inconscientes em si, e 
apenas ligando-se aos resíduos das percepções 
de palavras obtêm a capacidade de se tornar 
conscientes. Por sua vez, as representações ver-
bais procedem da percepção dos sentidos, assim 
como as representações de coisas, de modo que 
caberia perguntar por que as representações de 
objetos não podem se tornar conscientes atra-
vés de seus próprios resíduos de percepções. 
Mas provavelmente o pensar ocorre em sistemas 
afastados dos originais resíduos de percepções, 
de modo que nada mais conservam das quali-
dades desses, e precisam ser reforçados com 
novas qualidades para se tornar conscientes. 
Além disso, mediante a ligação com palavras po-
dem ser dotados de qualidades os investimentos 
que não puderam trazer nenhuma qualidade das 
percepções, por corresponderem apenas a rela-
ções entre as representações de objeto. Tais re-
lações, tornadas apreensíveis apenas mediante 
palavras, são um componente capital de nossos 
processos de pensamento. Compreendemos que 
a ligação com representações verbais ainda não 
coincide com o tornar-se consciente, e apenas 
fornece a possibilidade para isso, ou seja, que 
não caracteriza nenhum outro sistema senão o 
pré-consciente. (FREUD, vl.12, 2010, pg.147/148)

Como Kant não admite que exista uma porção in-



61 

consciente na psique, ele busca resolver na intuição 
os conhecimentos a priori como uma capacidade 
transcendental do pensamento.

Essa construção do pensamento por meio da sensi-
bilidade e do entendimento fica limitada a porção 
consciente da psique, e tenta resolver as condicio-
nantes anímicas do processo psíquico de uma ma-
neira dogmática relacionada a capacidades trans-
cendentais.

Na metafisica kantiana os objetos nos são dados por 
meio da sensibilidade através das intuições. O co-
nhecer se inicia pela intuição. Mas a intuição sozinha 
não é em si conhecimento, porém o conhecimento 
depende da intuição para que se torne possível o 
pensar. A representação acontece através de uma 
unificação entre a intuição e o pensar, nesse sentido 
conhecer é representar.

Daí poder-se-ia concluir que há entre o intuir e 
o pensar uma referência recíproca, e, na verda-
de, completamente equilibrada, de modo que 
também se poderia dizer com mesmo direito: co-
nhecer é pensar intuitivo, ou seja, no fundo, um 
julgar. (HEIDEGGER, 2019, p.41)

As capacidades de conhecer do homem, intuição e 
pensamento, são limitadas. A intuição é finita pois 
está limitada pela receptividade, é preciso que ser 
afetado por aquilo que recebe, por isso necessita de 
afecção que é instrumentada pelos sentidos.
Na representação as coisas apresentam-se tal como 
estas são, a intuição ao ser afetada forma a síntese 
com o pensamento que utiliza dos conceitos, como 
representar em geral, para formar a representação 
junto com a intuição do objeto dado. Assim forma-
-se o juízo.

O juízo é, pois, o conhecimento mediato de um 
objeto, portanto, a representação de uma repre-
sentação desse objeto. A faculdade de julgar, 
contudo, é o entendimento; o representar que 
lhe é próprio torna a intuição “compreensível”. 
(HEIDEGGER, 2019, p.45)

O conhecer é sempre finito, está sempre limitado 
pois necessita remeter-se ao que lhe é dado tanto na 
intuição quanto no pensar limitado pelos conceitos. 

... é somente para um conhecimento finito que 
há em geral algo como um objeto. Somente ele 
está entregue àquilo que já é. Ao conhecimento 
infinito, porém, não se pode contrapor nada que 
já seja, um ente pelo qual ele se poderia regular. 
Um tal regular-se-por... seria já um estar remeti-
do a... e, por conseguinte, seria finito. O conhecer 
infinito é um intuir que faz surgir enquanto tal o 
ente mesmo. O conhecer absoluto torna mani-
festo para si no fazer-surgir e tem no manifesto, 
a cada momento “apenas como algo que surge 
no fazer surgir, ou seja, como algo que vem-a-es-
tar. Na medida em que o ente é manifesto para 
a intuição absoluta, ele “é” precisamente no seu 
chegar-ao-ser. Ele é o ente enquanto ente em si, 
isto é, não enquanto objeto. Daí que consideran-
do rigorosamente a essência do conhecimento 
infinito também não seja encontrada ao dizer-se: 
este intuir somente ao intuir produz o “objeto”. 
(HEIDEGGER, 2019, p.48)

Dessa maneira, se a objetividade estará sempre re-
ferida ao ser que é finito, a verdade não pode ser ab-
soluta pois estará sempre referenciada a finitude do 
ser, a suas condicionantes e as suas percepções. Por 
isso a verdade deve ser sempre mutável como um 
conceito em construção, estará sempre limitada a 
um tempo e a uma espacialidade própria.

Dentro da formulação kantiana para que o intuir seja 
possível é preciso que existam intuições puras, in-
dependentes da experiência. Como intuições puras 
Kant apresenta o tempo e o espaço. A intuição pura 
não é ainda o objeto, mas também não deixa de ser 
algo. Ela possibilita a colocação do objeto diante do 
indivíduo para que ele seja apreendido na intuição.
Kant concebe as intuições puras, pois quer com isso 
diferenciá-las dos conceitos analíticos que compõe 
o entendimento. Para chegar à dedução de que tem-
po e espaço são intuições puras, procede a isolar 
da sensibilidade o que o entendimento fornece por 
meio de conceitos, de maneira que reste apenas a 

A CONSTRUÇÃO DA SUBJETIVIDADE



62Revista Estética e Semiótica | Volume 13 | Número 1

intuição empírica, e em seguida retira o que é em-
pírico o que é sensorial dentro da experiência e as-
sim Kant chega as intuições puras da sensibilidade 
que são o tempo e o espaço. Justifica que é possí-
vel representar algo se colocá-los em um espaço e 
um tempo e que este tempo só pode ser concebido 
como unidade, assim como e espaço só pode ser 
concebido como unidade. O que representamos nós 
representamos em uma fração que compõe um todo 
temporal e espacial.

Estas concepções universais de tempo e espaço são 
fundamentais para sustentar a noção de univer-
salidade dos princípios dados a priori, assim todo 
conhecimento se inicia do universal, daquilo que 
pertence ao sujeito, mas não depende dele como 
individualidade. Assim como, dá primazia ao enten-
dimento sobre o conhecimento sensível pois acaba 
por classificar as noções de tempo e espaço como 
categorias a priori do conhecimento sensível, mas 
que são dependentes do entendimento para serem 
intuídas. 

Devido a necessidade de universalizar e manter sob 
a esfera do transcendental, Kant busca fugir do con-
ceito analítico, mas acaba por definir um conceito 
analítico para que o tempo e o espaço possam se 
sustentar como intuições puras. A própria conceitu-
ação de tempo e espaço conectado a subjetividade 
como algo universal e unitário é em si mesmo pro-
blemático, pois tudo que está colocado no tempo 
possui temporalidade, ou seja, tem início e fim; e 
tudo que é colocado no espaço precisa de limites 
para ser concebido. 

Contudo, relativizar estes conceitos representariam 
a abertura para novas esferas do conhecimento, as-
sim como ocorreu na psicanálise com a descoberta 
do inconsciente que demonstra a relativização do 
espaço e tempo como percepções próprias e indivi-
duais de cada psique que possuem relação direta de 
como o indivíduo se relaciona com o mundo a sua 
volta e constrói suas imagens de representação do 
mundo e de si mesmo.

O TEMPO E O ESPAÇO NA CONCEPÇÃO 
DO SUJEITO

Kant classifica o espaço como um intuir puro dado 
de antemão sem depender previamente da expe-
riencia e é ele que permite que sejam determina-
das as relações espaciais do objeto. O espaço pos-
sibilita as relações de grandeza, é como intuição 
pura uma totalidade que permite dimensionar as 
relações com os objetos.

Além disso, o espaço é classificado como intuição 
pura externa, que é a condição para a formação da 
intuição interna, e assim da afecção, aconteça. O es-
paço é que permite abertura, é ele que deixa lugar 
para acontecer, como espaço puro ele possibilita o 
formar da representação.

[...] o espaço puro, enquanto, intuição pura, não 
está menos enraizado transcendentalmente na 
imaginação pura do que “o tempo”, contanto 
apenas que este seja compreendido como aquilo 
que, enquanto puramente intuído, se forma na 
intuição pura, a sucessão pura da sequência de 
agoras. O espaço, de fato, equipara-se sempre e 
necessariamente, em certo sentido, com o tem-
po assim compreendido.

Contudo, não é enquanto esta configuração que 
o tempo é fundamento originário da transcen-
dência, mas enquanto afecção pura. Enquanto 
tal, ele é também a condição de possibilidade de 
formar que representa, isto é, do tornar-aberto, 
do espaço puro. Da intelecção da função trans-
cendental do espaço puro, não se segue de modo 
nenhum a remoção do privilégio do tempo. Cres-
ce antes apenas a tarefa positiva de mostrar que, 
de certo modo, correlativamente ao tempo, tam-
bém o espaço pertence ao si-mesmo finito e que 
este, certamente sobre fundamento do tempo 
originário, é “espacial” segundo a sua essência. 
(HEIDEGGER, 2019, p.202, grifo nosso).

A partir disso posso inferir que o espaço é parte 
constitutiva do ser e fundamental na formação de 
sua capacidade imaginativa e formadora de imagem 



63 

própria. O espaço como intuição externa fornece 
ferramentas para intuição interna, para a constru-
ção imaginativa do sujeito. Porém, é preciso atribuir 
a estas capacidades intuitivas e perceptivas que vão 
fomentar a construção imaginativa e consequente-
mente a construção da imagem própria do sujeito a 
sua dimensão de inconstância e relatividade, o su-
jeito como individualidade e como ser inconstante e 
mutável tem por influência na sua construção imagi-
nativa e identitária não só a sua personalidade como 
única, como também é influenciada pela construção 
cultural e temporal de sua época assim como pelo 
meio e pelos seus espaços de convivência.

Tratar o espaço com parte constitutiva do sujeito 
e como ferramenta de fomento para a construção 
imaginativa do sujeito, considerando a sua individu-
alidade e a sua estrutura social é a reflexão pretendi-
da neste trabalho.

O tempo é uma relação interna que se refere a psi-
que ou estado psicológico do indivíduo.

A intuição pura é procurada como o tal elemento 
essencial do conhecimento ontológico no qual a 
experiencia do ente se funda. O espaço, porém, 
como intuição pura, só fornece previamente o 
todo daquelas relações nas quais é ordenado 
aquilo que vem ao encontro do sentido externo. 
Ao mesmo tempo, porém, encontramos dados 
do “sentido interno” que não mostram nenhuma 
figura espacial nem quaisquer referencias espa-
ciais, mas que se anunciam como consequência 
de estados da nossa mente (representações, as-
pirações tonalidades afetivas). Aquilo para que 
olhamos de antemão na experiencia destes fe-
nômenos, apesar de o fazermos de maneira não 
objetiva e não temática, é a pura sucessão. Por 
isso, o tempo é a forma do sentido interno, isto 
é, da intuição de nós mesmos e de nosso estado 
interior”. O tempo determina “a relação das re-
presentações no nosso estado interior”. (HEIDE-
GGER, 2019, p.64).

Para Kant, tempo é a condição formal a priori de to-
dos os fenômenos em geral (KrV, A33/B49). Assim o 

tempo é a condição ontológica de toda subjetivida-
de, e está imediatamente ligado a essência do su-
jeito pois é condição primária de todo representar, 
logo, todas as representações são representadas no 
tempo.

Ao tratar do tempo na subjetividade, Kant está se 
referindo ao sujeito transcendental. Como sua bus-
ca é alcançar o conhecimento ôntico, não há nesta 
representação de tempo em Kant como intuição 
pura uma referência ao sujeito como particular e a 
sua dimensão inconsciente e não necessariamente 
continua e linear do tempo. Kant busca afastar-se 
destas relativizações, pois elas entrariam em con-
fronto com a sua busca por uma universalização que 
pudesse ser capaz de fundamentar o conhecimento.
Assim, ao representar o sujeito busca fazer com que 
o objeto uno se adeque ao conceito geral do mes-
mo, assim o conhecimento é limitado, ele não per-
mite conhecer o objeto em sua totalidade, por isso 
o conhecimento está limitado ao fenômeno e nunca 
chegará ao objeto em si.

Não se quer dizer com isso que o objeto não seja 
real, apenas que devido ao nosso conhecimento ser 
finito e limitado pelas condições de afetividade e re-
ceptividade do nosso conhecer, não somos capazes 
de apreendê-lo como um todo e assim nosso conhe-
cimento torna-se limitado ao mero fenômeno:

...quando se acredita ter de demonstrar através 
de uma crítica positivista, a impossibilidade de 
um conhecimento das coisas em si, isso é uma 
incompreensão daquilo que coisa em si quer di-
zer. Tais tentativas de demonstração ainda pres-
supõe que a coisa seria algo que, em geral, seria 
presumido como objeto interior de um conhe-
cimento finito mas cuja inacessibilidade fática, 
porém, poderia e teria de ser demonstrada. Cor-
relativamente, na expressão “mero fenômeno”, o 
“mero” não é uma restrição e uma diminuição da 
realidade efetiva da coisa, mas apenas a negação 
de que o ente seja infinitamente conhecido no 
conhecimento humano. “... (no mundo sensível), 
por muito que aprofundemos a pesquisa de seus 
objetos, apenas se nos deparam os fenômenos”. 

A CONSTRUÇÃO DA SUBJETIVIDADE



64Revista Estética e Semiótica | Volume 13 | Número 1

(HEIDEGGER, 2019, p.51)

Ao perceber o objeto a intuição humana o recebe, 
e unifica as suas diversas representações em uma, 
operando assim uma apercepção, ou seja, inserindo 
nas representações o que faz parte do consciente, 
do ego do sujeito. A apercepção é definida por Kant 
como a unidade objetiva da autoconsciência, por 
meio dela as representações encontram a unidade, 
esta unidade está presente em cada representação 
no eu que a representa. 

Na nova definição, pelo contrário, fala-se da uni-
dade objetiva dos conhecimentos, que dizer, da 
unidade das intuições, a qual é representada 
como pertencente ao objeto e determinando-o. 
esta relação de representação, enquanto totali-
dade está referida ao objeto. Mas com isto, esta-
belece-se, ao mesmo tempo, para Kant, a relação 
com o <<sujeito>>, no sentido do eu, que pensa 
e julga. Na autêntica definição de juízo, esta rela-
ção com o eu é chamada apercepção. Percipere 
é o simples perceber e conceber o objetivo; na 
apercepção, de certo modo, concebe-se, ao mes-
mo tempo o objeto (ad) percebido, a relação com 
o eu e o próprio eu. (HEIDEGGER, 2018, pg. 202)

De tal modo, o “eu” se conhece porque se representa 
naquilo que experimenta. O que o “eu” representa a 
partir do objeto ou do espaço que lhe é apresentado, 
faz com que o este apresente a sua essência para si 
mesmo. Desta maneira, o sujeito conhece e cria re-
presentações de si mesmo. 

Seria então razoável inferir que o objeto e o espaço 
no qual eu represento será de grande influência no 
representar construído de si mesmo, já que é a par-
tir deles que o indivíduo conhece e manifesta a sua 
essência para que a sua representação própria tome 
forma. Então apesar de ser a essência do ente algo 
apriorístico em meu ser, o meio em que me encon-
tro para materializar e representar este ser diante de 
mim mesmo será de grande influência na forma que 
este “eu” se apresenta diante de mim e constrói a 
minha noção de identidade.

Além da intuição a imaginação também é faculda-
de fundamental no processo de conhecimento, pois 
ela é a capacidade de se representar o objeto mes-
mo sem a sua presença na intuição (KrV, B152). Ela é 
uma capacidade de síntese transcendental, um efei-
to do entendimento sobre a sensibilidade. A imagi-
nação faz conexão com a apercepção, e é capaz de 
forma espontânea de compor um múltiplo de repre-
sentações em um conhecimento, sem a necessária 
presença ou fatualidade do objeto.

Assim, tanto o objeto apreendido tanto pela imagi-
nação quanto pela intuição são objetos reais. A re-
alidade para Kant não depende da fatualidade da 
existência do objeto, o que é real é aquilo que cor-
responde a sensação, aquilo que se relaciona com o 
ser do objeto. 

A realidade do objeto depende então de seu con-
teúdo, matéria, substância transcendental, ou seja, 
depende da essência do objeto, de sua coisidade. A 
materialidade do objeto para o sujeito não está no 
objeto, ela pertence ao que é apreendido pela subje-
tividade do indivíduo por meio de seu conhecimen-
to sensível e então pode ser deduzido, antecipado 
pela mente. 

Tais antecipações adiantam-se a todas as deter-
minações subsequentes acerca da coisa e prece-
dem-nas pela sua importância; as antecipações 
são, dito em latim, a priori, estão antes de outra 
coisa. Não se quer dizer com isso que estas an-
tecipações, enquanto tais, se tornem conhecidas 
por nós em primeiro lugar, na ordem da forma-
ção histórica do nosso conhecimento, mas que 
as proposições antecipadoras são as primeiras 
em importância, quando se trata de fundar e 
construir o conhecimento. (HEIDEGGER, 2018, 
pg. 211)

O conhecimento se materializa através da síntese, 
ela unifica a intuição e o pensamento. A própria uni-
dade da representação pressupõe a síntese. Esta 
síntese se dá ao antepor-se o objeto diante de si. 
Para colocar-se diante do objeto é necessário que 
se formule a unidade por meio do “eu penso”, assim 



65 

o entendimento percebe-se a si mesmo para que 
possa se colocar diante do objeto. Este é um ato de 
autoconsciência que Kant denomina “apercepção 
transcendental”. A faculdade que possibilita a sínte-
se é a imaginação, toda síntese é efetuada por meio 
dela.

A primeira coisa que nos tem de ser dada a priori, 
com vistas ao conhecimento de todos os obje-
tos, é o diverso da intuição pura; a segunda é a 
síntese desse diverso por meio da imaginação, 
mas ainda não fornece um conhecimento. Os 
conceitos que dão unidade a essa síntese pura, 
e que consistem tão somente na representação 
dessa unidade sintética necessária, constituem 
a terceira coisa necessária para o conhecimento 
de um objeto apresentado e residem no entendi-
mento. (KrV, B104; KANT, 2018, p. 113, grifo nos-
so,)

A imaginação é a mediadora entre a apercepção 
transcendental (entendimento puro) e o tempo (in-
tuição pura). Ela que faz a ligação que dá unidade 
entre o diverso intuído e o conceito.

Esse esquematismo de nosso entendimento, em 
relação aos fenômenos e sua mera forma, é uma 
arte oculta nas profundezas da alma humana, 
cujas verdadeiras operações dificilmente conse-
guiremos decifrar na natureza, de modo a tê-las 
descobertas diante dos olhos. A máxima que po-
demos dizer é que a imagem é um produto da 
faculdade empírica da imaginação produtiva, e 
que o esquema dos conceitos sensíveis (como 
das figuras no espaço) é um produto e como um 
monograma da imaginação pura a priori, por 
meio do qual e segundo o qual as imagens se tor-
nam primeiramente possíveis, embora tenham 
sempre de conectar-se ao conceito por meio do 
esquema que designam, não sendo nunca, em 
si mesmas, inteiramente congruentes com ele. 
(KrV, B181; KANT, 2018, p. 177)

O esquematismo denomina como condição formal 
da sensibilidade que o conceito só pode ser aplicado 
por meio da imaginação, ou seja, o conceito preci-

sa necessariamente submetido a intuição para que 
possa chegar ao conhecimento, assim, a representa-
ção é produto direto da imaginação pois é ela a res-
ponsável por fazer a ligação entre a imagem intuída 
na sensibilidade ao conceito formulado no entendi-
mento.
A realidade ou a efetividade do objeto relaciona-se 
com o tempo como sentido interno, ou seja, como 
intuição pura, pois o objeto se torna efetivo quan-
do é possível extrair a sua essência ligando-o ao 
esquema formado pela imaginação, a imagem que 
corresponde ao seu conceito. Este reconhecimento 
essencial do objeto já o torna real, assim ele já pos-
sui uma quantidade que está relacionada ao tempo 
como uma fração do mesmo.

O esquema da sustância é a permanência do real 
no tempo, i.e., a representação do mesmo como 
um substrato da determinação empírica do tem-
po em geral, que permanece enquanto o resto 
muda. (O tempo não passa; a existência do modi-
ficável é que passa no tempo. Ao tempo portanto 
que é ele imutável e permanente corresponde, 
no fenômeno o imutável na existência, i. e., a 
substância; e somente nela podem a sucessão e 
simultaneidade dos fenômenos ser determina-
das segundo o tempo.) (KrV, B183; KANT, 2018, 
p. 178)

Já a materialidade do objeto está relacionada a per-
manência do mesmo, assim a sua substancialidade 
se dá na permanência de seu substrato empírico no 
tempo em geral. Desta maneira, a efetividade e a 
realidade do objeto não dependem de sua materia-
lidade, mas sim da possibilidade de o sujeito apre-
ender a sua essência através do esquematismo, ou 
seja, da imaginação.

Assim, para Kant, o tempo é único e imutável porque 
a essência que é formada pelo esquematismo na 
elaboração dos conceitos puros deve ser universal, 
o que muda no tempo é a substância, logo a efetivi-
dade das coisas enquanto essência estará preserva-
da. O tempo é o fator constante e comum de ligação 
das categorias que se referem a diferentes formas de 
quantificação de um mesmo tempo. 

A CONSTRUÇÃO DA SUBJETIVIDADE



66Revista Estética e Semiótica | Volume 13 | Número 1

Os esquemas, portanto, não são senão determi-
nações a priori do tempo, segundo regras, e estas 
valem, conforme a ordem das categorias, para 
sequência do tempo, o conteúdo do tempo, a or-
dem do tempo e, finalmente, o conjunto comple-
to do tempo, sempre no que diz respeito a todos 
os objetos. (KrV, B185; KANT, 2018, p. 179)

A transcendência só é possível através do sensível, 
ou seja, é necessário o conhecimento sensível para 
se chegar à essência do ente. O conceito é o esque-
ma que representa a essência, o universal entre to-
dos os singulares, porém, o singular não possibilita 
a apreensão do conceito como um todo, assim como 
o conceito não é capaz de abranger a singularidade 
de cada ente individual.
 

A partir daqui, o essencial da imagem-esquema 
torna-se claro pela primeira vez: ela tem o seu 
caráter de visão não apenas e primeiramente a 
partir de seu teor imagético precisamente visu-
alizável, mas antes a partir de que e de como ela 
emerge a partir da apresentação possível repre-
sentada na sua regulação mantendo assim como 
a regra na esfera da intuitividade possível. (HEI-
DEGGER, 2019, p.112)

Da mesma maneira este tempo constante e imutável 
só é possível se pensado como uma intuição interna 
de um sujeito transcendental, pois esta formulação 
de tempo obscurece a noção de uma dimensão in-
consciente acobertando-a como uma consciência 
uniforme e absoluta. Assim, anula toda forma de 
individualidade essencial na percepção de tempo 
psicológica do indivíduo que é inconstante, mutável 
e desordenada, o que impossibilita uma formulação 
absoluta na formulação do sujeito enquanto ser in-
constante.

A VERDADE ABSOLUTA E O RETROCES-
SO DO PAPEL DA IMAGINAÇÃO EM KANT

A possibilidade da experiência assenta-se no co-
nhecimento da coisa segundo a sua possibilidade 

interior, segundo a sua essência. Esta possibilida-
de refere-se a estar disponível à própria experiên-
cia, para que seja possível conhecer a realidade 
objetiva, é a possibilidade como condição para 
que a experiência aconteça, seja ela como essên-
cia ou como realidade.

É necessário que o sujeito disponibilize um horizon-
te ao qual o objeto possa ser colocado, este horizon-
te refere-se ao seu conceito universal onde a sua 
essência possa ser representada, é a referência pela 
qual o objeto será regulado paradigmaticamente.

No entanto, chama-se com razão conhecimento 
ao conhecimento ontológico, se lhe correspon-
der alguma verdade. Contudo, ele não apenas 
“tem” verdade, mas é verdade originária, a que 
Kant chama, por isso, “verdade transcendental”, 
cuja essência é elucidada pelo esquematismo 
transcendental. (HEIDEGGER, 2019, p.134)

Todos os nossos conhecimentos, porém, repou-
sam no conjunto de toda experiencia possível, e 
a verdade transcendental, que antecede e torna 
possível toda verdade empírica consiste na re-
ferencial universal e essa experiencia possível. 
(KrV, B185; KANT, 2018, p. 180)

A verdade, então, está diretamente ligada a este re-
gular-se ao conceito universal referente ao conheci-
mento à priori, o conceito transcendental. Desta ma-
neira a verdade refere-se a uma adequação, pois ela 
pertence a essência se demonstra no conhecimento 
a priori do sujeito.

Este conhecimento transcendental acaba por retirar 
do sujeito a sua dimensão, a sua própria materiali-
dade, assim como impregna a teoria kantiana de 
uma espécie divinização do sujeito, como sendo a 
sua essência um ente superior a seu próprio ente, ou 
seja, o sujeito transcendental. Assim, a experiência 
só é possível e só tem valor se referir-se a esta ele-
vação do ente na representação e no alcance de sua 
essência.

Dessa maneira, o que seria uma abertura para a 



67 

expansão do conhecimento acaba por restringi-lo, 
retira do objeto a sua própria possibilidade de ser, 
transferindo esta possibilidade ao sujeito, que assim 
como um deus possui o poder de designar o ser do 
outro.

Para manter este status de verdade absoluta conti-
da no sujeito transcendental é que Kant retroage em 
sua teoria no que tange a imaginação, e retira boa 
parte de sua teoria referente a ela que estava contida 
na primeira edição da Crítica da Razão Pura.

Pressionado por luteranos fundamentalistas, os 
pietistas, pela ambição de se tornar reitor e pela 
morte de seu protetor Frederico, dito Grande, 
pela idade, por ameaças que levaram a lhe ser 
proibido, pelo imperador seguinte, a publicar 
qualquer coisa sobre religião, mas talvez tam-
bém por um desejo de montar uma proposta 
para a maquinaria da mente e do Estado, Kant 
retirou quase tudo isso na segunda edição de 
sua obra, sendo esta repetida até hoje, perdendo 
o melhor que havia na primeira. A mente huma-
na foi reduzida a engrenagens, que serviram de 
modelo para montar o Estado de Direito. Ela per-
deu a vitalidade, a força da imaginação, que Kant 
chamava de Einbildungskraft, a vis imaginativa, 
uma energia capaz de imaginar coisas, o que se 
perde quando se fala em “faculdade”, que é uma 
repartição burocrática, algo que se usa ou não. 
(KOTHE, Revista RES, vol. 10, nº 2, pg. 16)

A imaginação é a faculdade responsável pela sínte-
se, ela é capaz de formar as representações indepen-
dente da presença do objeto; tem a capacidade de 
comparar e de diferenciar, e a capacidade de ligar 
o objeto a sua representação, ou seja, designá-la. 
A imaginação é a capacidade intermediária entre a 
sensibilidade (o intuir, o tempo) e o entendimento 
(o conceito e a apercepção). A imaginação é a raiz 
comum entre sensibilidade e entendimento.

A síntese em geral é, como veremos mais à frente, 
o mero efeito da imaginação, uma função cega, 
mas indispensável da alma, sem a qual jamais te-
ríamos conhecimento algum, mas da qual rara-

mente tomamos consciência. Elevar essa síntese 
a conceitos, no entanto, é uma função que cabe 
ao entendimento, e pela qual ele começa a for-
necer-nos o conhecimento em sentido próprio. 
(KrV, B103; KANT, 2018, p.112, grifo nosso)

	 O conhecimento transcendental surge da 
imaginação, é nela que se origina a síntese pura, 
aqui surge um problema ou uma contradição para 
a teoria de Kant. Se o que representa a verdade do 
conhecimento, sua transcendência, surge da ima-
ginação, não seria essa verdade uma produção do 
indivíduo e assim apenas incerteza? A demais, uma 
função cega seria a aproximação de um conheci-
mento que não poderia ser acessado apenas pela 
razão, seria a admissão de uma nova dimensão do 
conhecimento. Kant aproximasse da possibilidade 
de descoberta do inconsciente, porém a admissão 
dessa nova dimensão da mente acabaria com a pri-
mazia da razão desde o início buscada por Kant em 
sua obra.

	 Para resolver esse problema Kant volta-se 
para o entendimento como unidade fechada já que 
este é originalmente, na sua forma pura a apercep-
ção, o entendimento é a certeza manifesta no eu. As-
sim como em Descartes, o eu como sujeito absoluto, 
é a constante da equação que dá aparência de ver-
dade a toda a fundamentação da teoria kantiana e 
assim permite a manutenção de suas regras que ca-
racterizam o pensar como faculdade de julgar. Pois, 
para julgar é necessário certezas e verdades.

Deixar a unidade originária da síntese na imagina-
ção seria retirar a razão do núcleo fundamental do 
conhecimento, logo a primazia da síntese não pode 
estar na imaginação, então a sua unidade transfe-
re-se para o entendimento, com isso, o pensamen-
to acaba por afastar-se da busca de sua essência na 
busca de uma certeza ilusória baseada na constân-
cia do eu. Pois, a manutenção do eu como ser trans-
cendental é a manutenção das categorias de orde-
namento do pensamento kantiano.

Na revisão feita por Kant na segunda edição da Crítica 
da Razão Pura a imaginação deixa de ser a faculdade 

A CONSTRUÇÃO DA SUBJETIVIDADE



68Revista Estética e Semiótica | Volume 13 | Número 1

da alma responsável pela síntese entre a sensibilida-
de e o entendimento e passa a ser uma função do 
entendimento que se relaciona com a sensibilidade. 
Para Kant torna-se necessário fazer esta regressão 
do papel da imaginação dentro da sua teoria geral, 
pois a imaginação é um grande desconhecido. Fazer 
com que a imaginação perca o seu papel de faculda-
de fundamental de síntese, de unificadora da sensi-
bilidade e do entendimento e dar essa primazia para 
a razão colocando a imaginação como uma função 
do entendimento é a maneira encontrada por Kant 
de manter o sujeito na sua condição de parâmetro 
de verdade como adequação resguardando a essên-
cia das coisas sob tutela do sujeito. A razão precisa 
manter-se como faculdade superior para sustentar 
as verdades absolutas necessárias para a moral de 
Kant. Se essa primazia permanecesse na imagina-
ção a essência da coisa não estaria sob tutela do 
sujeito e moral baseada em afirmações absolutas 
seriam relativizadas.

Através da fundamentação da metafísica em ge-
ral, Kant adquiriu pela primeira vez uma intelec-
ção clara do caráter de “universalidade” do co-
nhecimento ontológico-metafísico. Só agora ele 
tinha uma “bengala fixa” na mão para percorrer 
criticamente a área da “filosofia moral” e para 
substituir a universalidade empírica indetermi-
nada das doutrinas de filosofia popular sobre a 
moral pela originariedade essencial das análises 
ontológicas, as quais só uma “metafísica dos cos-
tumes” e a sua fundamentação poderiam esta-
belecer. No combate contra o empirismo superfi-
cial e dissimulado da filosofia moral dominante, 
a delimitação decidida do a priori puro adquiriu, 
contra todo o empírico, um significado crescen-
te. Na medida em que a essência da subjetivida-
de do sujeito se assenta na sua personalidade, 
mas esta significa o mesmo que razão moral, o 
caráter racional do conhecimento puro e do agir 
tinham de se reforçar. Toda a síntese e toda a 
síntese em geral tinham que recair, enquanto es-
pontaneidade, naquela faculdade que, em senti-
do autêntico, é livre, a razão pura. (HEIDEGGER, 
2019, p.173 e 174)

Assim como a imaginação, na primeira edição da Crí-
tica da Razão Pura, para Schiller, o impulso lúdico é 
a faculdade capaz de unificar a razão e a sensibilida-
de e é ela a faculdade formadora do conhecimento e 
da nossa capacidade de julgar, pois é ela que unifica 
forma e matéria.

Para Schiller, o aspecto racional formal do sujeito 
deve ser equilibrado pelo seu aspecto material, sua 
sensibilidade, assim como a sensibilidade deve ser 
equilibrada pela razão. Como o sujeito não pode ser 
então plenamente razão nem plenamente sensibili-
dade, mas sim um equilíbrio entre estas duas forças, 
uma terceira força moderadora dessas duas faculda-
des, denominada por Schiller de impulso lúdico, faz 
a adequação entre o que é recepcionado pelo im-
pulso sensível e quer ser determinado pelo impulso 
racional. 

O impulso sensível exclui de seu sujeito toda 
espontaneidade e liberdade; o impulso formal 
exclui do seu toda dependência e passividade. 
A exclusão da liberdade é necessidade física, 
a da passividade é necessidade moral. Os dois 
impulsos impõem necessidade à mente: aquele 
por leis da natureza, este por leis da razão. O im-
pulso lúdico, entretanto, em que os dois atuam 
juntos imporá necessidade ao espírito física e 
moralmente a um só tempo; pela supressão de 
toda contingência ele suprimirá, portanto, toda 
necessidade, libertando o homem tanto moral 
quanto fisicamente. (SCHILLER, 2017, p.71, carta 
XIV)

O objeto representado pelo impulso lúdico é aque-
le que apresenta forma viva, ou seja, é aquele que 
possui as qualidades estéticas dos fenômenos e as-
sim está presente tanto na sensibilidade quanto no 
entendimento do sujeito, que assim será capaz de 
formar julgamentos sobre o belo.
O impulso lúdico e a busca pela beleza, desenvolvem 
a capacidade imaginativa e reflexiva do pensamento 
com isso promovem e ampliação da independência 
das formas de pensamento e liberdade do sujeito.

O homem reflexivo pensa virtude, a verdade, a 



69 

felicidade; o homem ativo, entretanto, apenas 
exercerá virtudes, apenas apreenderá verdade, 
apenas gozará de dias felizes. Reduzir estas àque-
las – substituir os costumes pela eticidade, os co-
nhecimentos pelo conhecimento, o bem-estar 
pela felicidade, esta é a incumbência da cultura 
física e moral; a tarefa da educação estética é fa-
zer das belezas a beleza. (SCHILLER, 2017, p.80, 
carta XVI)

Assim Schiller, retira da formação do conhecimen-
to esta hierarquia rigorosa encontrada em Kant da 
razão sobre o sensível, para Schiller a busca pelo co-
nhecimento e o alcance da verdadeira liberdade está 
na busca pelo equilíbrio entre os impulsos sensíveis 
e as adequações racionais de nosso pensamento.

Porém são as formulações de Kant que abrem cami-
nho para pensadores como Schiller. A formulação da 
ideia de conhecimentos a priori, e da figura da repre-
sentação que se dá através da intuição, ou seja, por 
interferência do próprio sujeito na recepção do obje-
to, na capacidade de síntese na formulação do diver-
so em uma representação. Assim como, ao questio-
nar a possibilidade de se formular juízos sintéticos, 
Kant abre caminhos para formulações posteriores, 
aberturas para a dialética de Fichte com a dimensão 
do não-eu do eu, assim como a formulação de Hegel 
de um idealismo objetivo, que posteriormente vão 
abrir o caminho para a descoberta do inconsciente, 
e a formulação de novos paradigmas sobre o ques-
tionamento de um sujeito de alma absoluta.

Ainda preso as aos pressupostos teológicos que fun-
damentam a metafísica, Kant mantém o conheci-
mento sensível limitado, pois coloca a razão no lugar 
do dogma. Para Kant, superar a questão dogmática 
vigente até então se resolve ao mudar os princípios 
do conhecimento, de princípios do conhecimento 
analítico para princípios de conhecimento sinté-
ticos. Isso porque, os princípios de conhecimento 
analítico ficam presos ao próprio conceito, tentando 
resolver o problema da percepção dentro dele mes-
mo, sem a ampliação do conhecimento, e assim, 
tornasse necessário recorrer ao dogmático. Já os 
princípios de conhecimento sintéticos levam a razão 

a buscar ampliar o conhecimento extrapolando o 
conceito próprio da coisa aproximando o homem da 
real essência do objeto.

É possível e necessário, portanto, ver como não 
efetivadas todas as tentativas de realizar a me-
tafísica dogmaticamente; pois o que em uma ou 
outra é analítico, i. e., uma mera decomposição 
dos conceitos que estão em nossa razão, não é 
ainda o fim, mas apenas uma preparação para a 
verdadeira metafísica, que busca ampliar o co-
nhecimento sintético a priori dos mesmos mas é 
incapaz de fazê-lo, já que apenas mostra o que 
está contido nesses conceitos, e não como che-
gamos a priori a eles para, assim, poder deter-
minar também o seu uso válido com vistas aos 
objetos de todo conhecimento em geral. De res-
to, basta um pouco de abnegação para desistir 
de todas essas pretensões, pois as contradições 
da razão consigo mesma, irrecusáveis e também 
no procedimento dogmáticos inevitáveis, já há 
muito comprometeram a autoridade de toda 
metafísica anterior. Será necessária uma maior 
persistência para não se deixar deter nem inter-
namente pela dificuldade, nem externamente 
pela resistência, e assim oferecer, por meio de 
um tratamento completamente oposto ao ado-
tado até aqui, uma ciência que é indispensável 
à razão humana e da qual se podem podar todos 
os galhos salientes sem danificar a raiz, podendo 
ela agora, finalmente, crescer de maneira prós-
pera e frutífera. (KrV, B23, B24; KANT, 2018, p. 59, 
grifo nosso)

Porém, essa poda na metafísica não altera seus fun-
damentos, suas raízes se mantêm. A própria razão é 
usada como venda para um mais profundo desen-
volvimento de como se opera a intuição.

A primazia pela lógica e a falta de um maior aprofun-
damento do conhecimento sensível, tanto por Kant 
quanto pelos neokantianos, também são apontadas 
por Heidegger. O menosprezo pela da intuição em 
favorecimento ao entendimento tem como fundo o 
problema da unidade da alma, a unidade do pensa-
mento que deve pertencer ao sujeito absoluto como 

A CONSTRUÇÃO DA SUBJETIVIDADE



70Revista Estética e Semiótica | Volume 13 | Número 1

demandam os mandamentos da metafísica cristã.

Mas como se deve explicar que até o próprio 
Kant, apesar do significado fundante e determi-
nante da intuição no conhecimento humano, 
transfira para a discussão sobre o pensamento o 
trabalho principal da análise do conhecimento? 
A razão para isso é tão simples como evidente. 
Justamente porque Kant – por oposição à me-
tafísica racional, que colocava a essência do co-
nhecimento na razão pura, no puro pensar por 
conceitos – destacava a intuição como momen-
to fundamental que suporta o conhecimento 
humano, deveria agora, por isso o pensamento 
ser destituído da primazia que até então lhe fora 
atribuída e de seu valor exclusivo. Mas a crítica 
não se deverá conter com a tarefa negativa de 
contestar essa primazia ao pensamento concei-
tual; antes de mais e acima de tudo, devia deter-
minar e fundamentar, de modo novo, a essência 
do pensamento. (HEIDEGGER, 2018, pg. 130)

Minimizar o papel da imaginação dentro do proces-
so de conhecimento e limitar o papel da intuição na 
representação para racionalização destas represen-
tações através de conceitos como pressupõe a meta-
física, colocando a racionalidade e o entendimento 
como instâncias superiores e mais elevadas do pen-
samento humano, mais uma vez o problema se volta 
para a hierarquização, para a categorização de um 
tipo de pensamento que pertenceria à dimensão do 
divino. Se o pensamento, o representar estagna na 
razão pura e se estanca nesta “plataforma superior”, 
perde-se a possibilidade de processar estas repre-
sentações em seus aspectos emocionais, que fazem 
parte do sensível e são essenciais no processo de to-
madas de decisões, da criação da imagem própria e 
da determinação de sua individualidade.

Nietzsche evidencia como essa exaltação da racio-
nalidade e inferiorização do que é corpóreo e do que 
faz parte da dimensão sensível do conhecimento 
empobrece o ser humano e o seu conhecimento.

Intuição: em toda avaliação se trata de uma de-
terminação perspectiva: sobrevivência do indiví-

duo, de uma comunidade, de uma raça, de um 
Estado, de uma crença, de uma cultura.
- por meio do esquecimento de que só existe uma 
apreciação perspectiva, tudo pulula cheio de 
apreciações contraditórias e, portanto de pulsões 
contraditórias em um mesmo ser humano. Essa 
é a expressão do adoecimento no ser humano, 
em antítese ao animal, no qual todos os instintos 
existentes bastam para tarefas bem determina-
das.
- essa criatura cheia de contradições tem na sua 
essência, no entanto, um grande método de co-
nhecimento: sente muito pró e contra - eleva-se 
ao senso de justiça – para compreender além das 
valorações do bem e do mal.
O ser humano mais sábio seria o mais rico em 
contradições, que teria como que órgãos sen-
sórios para todas as espécies de ser humano: e 
entre eles seus grandes momentos de grandiosa 
harmonia – o alto acaso também em nós!
- uma espécie de movimento planetário – (NIET-
ZSCHE, 2008, pg.150, 26(119))

No primeiro capítulo de sua obra Os arquétipos e o 
inconsciente coletivo, Jung discorre sobre esta ce-
gueira proposital a dimensão inconsciente da psique 
pois ela representa um afrontamento aos princípios 
dogmáticos da igreja, que toma para si tudo aquilo 
que pertence ao imagético como forma de controle 
sobre a dimensão psicológica do desenvolvimento 
do conhecimento do indivíduo.

O dogma substitui o inconsciente coletivo, na 
medida em que o formula de modo abrangente. 
O estilo de vida católico neste sentido desconhe-
ce completamente tais problemas psicológicos. 
Quase toda a vida do inconsciente coletivo foi 
canalizada para as idéias dogmáticas de nature-
za arquetípica, fluindo como uma torrente con-
trolada no simbolismo do credo e do ritual, ela 
manifesta-se na interioridade da alma católica. 
(JUNG, 2019, § 21, pg. 21)

Todo esforço da humanidade concentrou-se por 
isso na consolidação da consciência. Os ritos ser-
viam para este fim, assim como as représentatios 



71 

collectives, os dogmas; eles eram os muros cons-
truídos contra os perigos do inconsciente, os pe-
rils of the soul. (JUNG, 2019, § 47, pg. 31)

O uso do imagético, assim como a percepção do 
belo sempre foram historicamente usados como 
forma de controle e distorção dos fins pelos meios. 
Seja quando esse belo é utilizado para defender ou 
vender a ideia de uma salvação através da religião, 
ou para defender interesses de classes e elites do-
minantes.

O belo aparece implicitamente aí afastado em 
dois graus da verdade, já que a verdade só pode 
ser a ideia. Ele está como que dois graus abaixo, 
longe do trono onde está a deusa coroada do ilu-
minismo filosófico, a Razão (e não mais a Fé, da 
tradição do credo quia absurdum). Que essa “Ra-
zão” possa ser a racionalização dos interesses de 
uma classe, para assegurar seus próprios privilé-
gios, isso não está aí em discussão.  A fé não é 
simplesmente substituída pela razão, surge uma 
crença na capacidade iluminadora e transforma-
dora do pensamento crítico. (KOTHE, 2019, pg. 
164)

 
Entretanto, este ser absoluto proposto por Descar-
tes e desenvolvido por Kant é mais uma represen-
tação dogmatizada do ser humano como divindade. 
Assim, como evidenciado por Nietzsche e por Freud, 
esta necessidade engrandecimento do eu é a busca 
por uma verdade absoluta, uma certeza que elimi-
ne as incertezas e as dificuldades de lidar com o im-
previsível, de lidar com aquilo que o sujeito possui 
dificuldade de identificar em si e no outro, da difi-
culdade de lidar e compreender a diferença. A impo-
sição de uma universalidade, de uma padronização 
do indivíduo, irá servir como forma de alienação e 
justificativa para as hipocrisias evidentes dentro 
das formulações morais utilizadas para manipular e 
igualar, justificando assim a falta de empatia com o 
outro na busca de uma “felicidade” própria.

As perspectivas dos moralistas gregos: a morali-
dade como consequência de juízos (e de falsos 
juízos) – “por quê?” questão e argumentação 

falsas, a felicidade pessoal como meta de todo 
agir (é preciso que seja a suprema felicidade 
como decorrência da intuição suprema – portan-
to, cheio de hipocrisia) - a alta de vergonha no 
apresentar a virtude (divinização em Platão), a 
difamação de todos os impulsos inconscientes, o 
desprezo dos afetos – 
Inconscientemente todos eles buscam o belo pe-
destal – querem representar sobretudo a virtude, 
é a grande encenação teatral da virtude.
Mas eles são filhos de sua época – não mais ato-
res trágicos, não encenadores da heroicidade, e 
sim “olímpicos”, superficiais. Há nisso muita am-
bição plebeia e rápida ascensão social. “Raça” 
não deve ser nada: o indivíduo começa nele mes-
mo. 
Muita estrangeirice – atuam o Oriente, o quietis-
mo, a invenção semítica da “santidade”.
Ciúmes em relação as artes plásticas. (NIETZS-
CHE, 2008, pg.27, 25(106))

Ainda assim, conseguimos perceber que a supre-
macia do eu na filosofia de Kant, que irá influenciar 
toda filosofia posterior. O sujeito se torna essência 
não só do pensamento, mas também é nele que se 
reflete sobre a essência das coisas. Porém, este su-
jeito em Kant, não é identidade ou individualidade, 
ele é aquilo que se manifesta em todo sujeito, ele á 
aquilo que do empírico podemos observar e estabe-
lecer os princípios metafísicos, como meio para al-
cançar a sua elaboração do transcendental. Ou seja, 
uma divindade em forma de sujeito.

Mais uma vez a relação sujeito e objeto está, e estará 
sempre, restrita ao sujeito. Assim, todas as relações 
de interação com o mundo se resolvem pelo sujei-
to, em consequência disso a própria perseguição 
da verdade se torna uma adequação ao sujeito, aos 
seus próprios interesses dissociando-o completa-
mente do mundo ao seu redor. Então novamente, as 
distorções daqueles cujos interesses são dominan-
tes se tornam verdades absolutas, e mesmo acredi-
tando estar perseguindo um “bem maior” o homem 
se encontra alheio e isolado de tudo, destruindo 
tudo aquilo que está ao seu alcance.

A CONSTRUÇÃO DA SUBJETIVIDADE



72Revista Estética e Semiótica | Volume 13 | Número 1

REFERÊNCIAS

BARRETTA, J.P.F. O conceito de vivência em 
Freud e Husserl, Psicologia USP, Volume: 21, n. 
1, p. 47-78, 2010, https://doi.org/10.1590/S0103-
65642010000100004

BIERI, Andrea. Desinteresse e vontade em Kant, Scho-
penhauer e Nietzsche. Revista Concinnitas, 1998. 
ISSN 1981-9897.

FREUD, Sigmund. Introdução ao narcisismo: ensaios 
de metapsicologia e outros textos (1914-1916), Tra-
dução Paulo César de Souza. Obras Completas volu-
me 12, São Paulo, Companhia das Letras, 2010. ISBN 
978-85-359-1606-5.

_______________. História de uma neurose infantil: 
(“O homem dos lobos”): além do princípio do prazer 
e outros textos (1917-1920), Tradução Paulo César de 
Souza. Obras completas volume 14, 1ª edição. São 
Paulo, Companhia das Letras, 2010. ISBN: 978-85-
359-1613-3.

_______________. Psicologia das massas e análise 
do eu e outros textos (1920-1923), Tradução Paulo 
César de Souza.  Obras Completas volume 15. São 
Paulo, Companhia das Letras, 2011. ISBN: 978-85-
359-1871-7.

_______________. O eu e o Id, “autobiografia” e 
outros textos (1923-1925), Tradução Paulo César de 
Souza. Obras Completas volume 16. São Paulo, Com-
panhia das Letras, 2011. ISBN:978-85-359-1872-4.

GOMES, Matheus R. A ‘apercepção transcendental’ 
Kantiana frente ao eu puro Fichteano do criticismo 
ao idealismo alemão, Revista Alamedas, Volume 7, 
n.1, 2019 e-ISSN 1981-0253

GUYER, Paul. Os símbolos da liberdade na estética 
kantiana. O que nos faz pensar, [S.l.], Volume 7, n. 
09, p. 73-92, oct. 1995. ISSN 0104-6675. 

HEIDEGGER, Martin. Construir, Habitar, Pensar. 
[Bauen, Wohnen, Denken] (1951) conferência pro-

nunciada por ocasião da “Segunda Reunião de 
Darmastad”, publicada em Vortäge und Aufsätze, G. 
Neske, Pfullingen, 1954.Tradução de Marcia Sá Ca-
valcante Schuback.

__________________. Que é uma coisa?, Tradução 
Carlos Morujão. Lisboa, Edições 70, 2018. ISBN 978-
972-44-2013-4

__________________. A origem da obra de arte, Tra-
dução Idalina Azevedo da Silva e Manuel Antônio de 
Castro. São Paulo, Edições 70, 2010. ISBN 978-85-
62938-03-0.

__________________. Nietzsche, Tradução Marco 
Antônio Casanova. 2ª edição, Rio de Janeiro, Ed. Fo-
rense, 2014. ISBN:978-85-309-5633-2.

__________________. Kant e o problema da me-
tafísica, Tradução Alexandre Franco de Sá e Marco 
Antônio Casanova. 1ª edição. Rio de Janeiro, Ed. Via 
Verita, 2019. ISBN 978-85-64565-90-6.

__________________. O Acontecimento Apropria-
tivo, Tradução Marco Antônio Casanova, 1ª edição, 
Rio de Janeiro, Ed. Forense Universitária, 2013. ISBN 
978-85-309-4759-0.

JUNG, Carl Gustav. O homem e seus símbolos, Tradu-
ção Maria Licia Pinho. 3ª edição, Rio de Janeiro, Ed. 
Haper Collins, 2017. ISBN 978-85-69809-63-0.

________________. Os arquétipos e o inconsciente 
coletivo, Tradução Maria Luiza Appy, Dora Mariana R. 
Ferreira da Silva. 11 edição, Petrópolis, editora Vo-
zes, 2019.  ISBN 978-85-326-2354-6

KANT, Immanuel. Crítica da Faculdade de Julgar, 
Tradução Daniela Botelho B. Guedes. São Paulo, Íco-
ne Editora, 2009. ISBN 978-85-274-1036-6.

_______________. Crítica da Razão Pura, Tradução 
e Notas de Fernando Costa Mattos. 4ª reimpressão, 
São Paulo, Editora Vozes, 2018. ISBN 978-85-326-
4324-7.



73 

_______________. Metafísica dos Costumes, Tradu-
ção Bruno Nadai, Diego Kosbiau e Monique Hulshof. 
4ª reimpressão, São Paulo, Editora Vozes, 2019. ISBN 
978-85-326-4651-4.

_______________. Fundamentos da Metafísica dos 
Costumes, Tradução de Paulo Quintela. Textos filo-
sóficos 7, Lisboa, Edições 70, 2019. ISBN 978-972-44-
1537-6.

KOTHE, Flávio R. Fundamentos da teoria literária, 1ª 
edição. Cotia, São Paulo: Editora Cajuína, 2019. ISBN 
978-85-54150-59-4.

_______________. Arte, arquitetura e liberdade. Re-
vista Estética e Semiótica, Volume 9, n. 2, 2019. p. 
8-25. ISSN 2238-362.

_______________. A poesia hermética de Paul Ce-
lan. Brasília, Ed. Universidade de Brasília, 2016. ISBN 
978-85-230-1178-9.

MARTINS, C. A. Autoconsciência pura, Identidade e 
existência em Kant. Trans/Form/Ação, São Paulo, Vo-
lume 21-22. p. 67-89, 1998-1999.

NIETZSCHE. Nietzsche – Vida e Obra: Editora Nova 
Cultura. Coleção os pensadores, São Paulo, Editora 
Nova Cultural, 2005. ISBN: 85-13-00857-5.

___________. A vontade de poder. Tradução de 
Marcos Sinésio Pereira Fernandes e Francisco José 
Dias de Morais. Rio de Janeiro, Editora Contraponto, 
2008. ISBN: 978-85-85910-96-9.

___________. Fragmentos do espólio: primavera de 
1884 a outono de 1885; seleção, tradução e prefácio 
Flávio R. Kothe. Brasília, Editora Universidade de 
Brasília, 2008. ISBN: 978-85-230-1226-7.
PIMENTA, Arlindo Carlos. O tempo em Freud. Estu-
dos de psicanálise, Belo Horizonte, n.41, p.59-66, jul. 
2014. ISSN 0100-3437

SILVA, Hélio Lopes da. A Imaginação na crítica kan-
tiana dos juízos estéticos. ArteFilosofia - Publicação 
Semestral, Revista de Estética e Filosofia da Arte do 

Programa de Pós-graduação em Filosofia – UFOP - 
ISSN: 2526-7892 (on-line) - ISSN: 1809-8274 (impres-
so), Ouro Preto, março de 2005.

SCHILLER, Friedrich. Cultura estética e liberdade, 
tradução Ricardo Barbosa. São Paulo, Hedra, 2009. 
ISBN 978-85-7715-110-3.

__________________. A educação estética do ho-
mem: nume série de cartas, Tradução Roberto 
Schwarz e Marcio Suzuki. São Paulo, Ed. Iluminuras, 
1989. [10ª reimpressão, 2017]. ISBN 85-85219-10-6.

TREVISAN, D. K. Estética como ‘ciência do sensível’ 
em Baumgartem e Kant. ArteFilosofia, n. 17, dezem-
bro 2014.

A CONSTRUÇÃO DA SUBJETIVIDADE


