https://doi.org/10.18830/issn2238-362X.v13.n1.2023.05

A CONSTRUCAO DA SUBJETIVIDADE
THE CONSTRUCTION OF SUBJECTIVITY

LAURA FROSSARD

Resumo: O artigo busca discutir como a subjeti-
vidade como parametro de verdade foi construi-
da dentro da filosofia moderna, discutindo o tema
principalmente em torno da obra de Kant. Assim,
busca analisar como a conceituagao de sujeito e da
formacgdo do seu conhecimento tem consequéncia
na formulagao de verdades alienantes, na formacao
identitaria do sujeito, na sua percepcao sensivel,
imaginaria e racional e como estas construcdes se
relacionam com a nogao de tempo e espago dentro
da obra de Kant.

Palavras-chave: subjetividade, sujeito, filosofia mo-
derna, Kant.

ABSTRACT : The article seeks to discuss how subjec-
tivity as a parameter of truth was constructed within
modern philosophy, discussing the theme mainly
around the work of Kant. Thus, it seeks to analyze
how the conceptualization of the subject and the for-
mation of his knowledge has a consequence in the
formulation of alienating truths, in the identity for-
mation of the subject, in his sensitive, imaginary, and
rational perception and how these constructions are
related to the notion of time and space within Kant’s
work.

Keywords: subjectivity, subject, modern philosophy,
Kant.

O CONCEITO DE SUJEITO NA MODERNI-
DADE

Na filosofia da antiguidade, como explica Heide-
gger, a concep¢ao grega do eu como parametro e
medida se da na esfera de pertencimento em que
o homem se insere na regidao de sua apreensao.
Este eu representa uma restricio daquilo que é e
esta para ele. Dessa maneira, a regido em que o
homem esta inserido se torna traco fundamental
de sua esséncia, habitar e pertencer se tornam as-
sim tracos fundamentais do ser do homem.

Por meio desse pertencimento a essa esfera, um
limite é a0 mesmo tempo assumido contra aqui-
lo que ndo se apresenta. E aqui, portanto, que
o si mesmo do homem ¢ definido como o “eu”
respectivo por meio da restricdo ao desvelado
circundante. A pertinéncia restrita a esfera do
desvelado constitui concomitantemente o ser si
mesmo do homem. E por meio da restricdo que
o homem se transforma em “eu”, mas nao por
meio da supressao de tal ordem das restri¢oes
que o0 eu que representa a si mesmo se incha e
transforma em ponto de medida e em centro de
tudo aquilo que é representavel. O “eu” é para
0S gregos o nome para o homem que se insere
nessa restricdo, e, assim, € junto a si ele mesmo.
(HEIDEGGER, 2014, pg.555)

Com o cristianismo, a concepcao filoséfica de verda-
de e de ente se alteram para tornarem adequagao
as ideias que pertencem a mente do ente divino e
as escrituras biblicas que compde a doutrina judai-
co-crista. Com isso, o detentor da verdade do ser

19 Possui graduacdo em Arquitetura e Urbanismo pela Universidade de Brasilia (UnB), mestranda no programa de pés-graduacéo da Fa-
culdade de Arquitetura e Urbanismo da Universidade de Brasilia (FAU-UnB).

Revista Estéfica e Semiotica | Volume 13 | Numero 1

52



do ente estd deslocado do ente mesmo, ela se tor-
na propriedade de uma divindade externa a ele que
dita o que é a sua esséncia e qual deve ser a verdade
a ser seguida. Logo, a igreja se torna detentora da
verdade e a teologia toma lugar no desenvolvimen-
to da filosofia.

A verdade foi deslocada, na Idade Média, do de-
sencobrimento das coisas para o que se dizia a
respeito, especialmente em um texto conside-
rado sagrado (a Biblia, o Novo Testamento, o
Alcordo). Para ela poder ser eterna, precisava re-
pousar, portanto, em algo muito fragil: a palavra.
Esta é fortalecida, porém, passando de humana
a divina. Ha, portanto, um deslocamento da ver-
dade: ela passa da coisa para o que se diz sobre
a coisa. Para essa palavra parecer menos fragil,
diz-se que ela é divina, uma verdade revelada
pelo préprio deus, embora ndo passe de escrita.
(KOTHE, Revista RES, vol. 10, n° 2, pg. 11)

Trataremos aqui da subjetividade proposta na meta-
fisica desenvolvida a partir de Descartes que passa
a ser ressignificada, pois é a partir de Descartes que
se inaugura a metafisica moderna, que busca em
sua proposicao de subjetividade, enfatizar o sujeito
como elemento central do pensamento, buscando
explicar o conhecimento e a percepgao de si mesmo
como sendo um processo racional e objetivo.

Com a sua proposi¢ao fundamental “(ego) cogito,
ergo sum” Descartes se distancia da concepgao gre-
ga de “eu” e da uma nova significacdo ao termo su-
jeito. O termo sujeito, que possui origem na palavra
latina subiectum significa aquilo que esta na base,
que fundamenta as coisas, como Descartes procura
a partir do questionamento como método encontrar
um caminho de afirmacdo da verdade firmada no
ego, a fundamentacao transportasse para o sujeito
como base fundamental que assegura a busca por
uma certeza.

O ego presente, na proposicao de Descartes torna-
-se a constante do pensamento que ao pensar repre-
senta e a-presenta a si-mesmo, assim o sujeito passa
a ser a esséncia da representacao do ser do homem.

53

Dessa maneira, todos os entes nao humanos se tor-
nam objetos que sao representados por esse sujeito
que é a constante, premissa fundamental do pensa-
mento.

Por meio de Descartes e desde Descartes, o ho-
mem, o “eu” humano, se torna “sujeito” de ma-
neira predominante. Como homem assume o
papel do Unico sujeito propriamente dito? Por
que esse sujeito humano se transpde para o “eu”,
de modo que a subjetividade passa a significar o
mesmo que egocidade? E a subjetividade que se
define pela egocidade ou é, inversamente, a ego-
cidade que se define pela subjetividade? (HEIDE-
GGER, 2014, pg.557)

Colocando o sujeito como entidade central do pen-
samento, Descartes transfere a condicao de realida-
de do objeto para consciéncia do sujeito. A consci-
éncia das coisas é reportada a autoconsciéncia do
sujeito. O objeto se fundamenta por meio do sujeito
e para o sujeito.

O questionamento filosofico de Descartes coloca em
evidéncia o questionamento de como o0 homem sera
capaz de afirmar-se na sua propria existéncia fora
da escolastica medieval que coloca a fundamenta-
cao do ente na sua condigao de ser-criado por Deus
e institui como parametro de verdade as escrituras
que compde o dogma judaico-cristao. O questiona-
mento é uma busca por novos caminhos para o de-
senvolvimento da filosofia, Descartes entdo busca
afirmar no sujeito a sua prépria capacidade como
ser, como criador de sua propria realidade.

Essa afirmacao da capacidade do sujeito como cria-
dor de sua propria realidade ird fundamentar a nova
concepcao de liberdade. Sua existéncia afirmada em
si mesmo alicerca a sua nova formulagao de liber-
dade. A capacidade de pensamento ndo esta mais
deslocada a ideia de criacdo de Deus como caminho
para “salvacao”. A partir de Descartes a capacidade
de pensar centralizasse no sujeito, a razdo é que pas-
sa a ter o protagonismo no questionamento sobre o
ente.

A CONSTRUCAO DA SUBJETIVIDADE



...deduzimos que a requisicao do homem porum
fundamento de verdade encontrado e assegura-
do por ele mesmo emerge daquela “liberacao”,
na qual o homem se desprendeu da imperativi-
dade de primeira grandeza da verdade biblico-
-cristd da revelagdo tanto quanto da doutrina da
Igreja. Uma auténtica libertagao, contudo, ndo se
confunde apenas com uma quebra das correntes
e com a rejeicdo das vinculagOes. Ela é, antes de
tudo, uma nova determinagdo da esséncia da li-
berdade. Ser livre significa agora que o homem
estabeleceu tal certeza no lugar da certeza da
salvacdo que era normativa para toda verdade, e
que é por forca dessa nova certeza e nessa certe-
za que ele se torna certo de simesmo enquanto o
ente que se estabelece dessa forma sobre si mes-
mo. (HEIDEGGER, 2014, pg.558)

Porém, a ideia de verdade perseguida pelo pensa-
mento baseado na subjetividade ainda continua
presa as formula¢des de uma doutrina dogmatica
judaico-crista. Neste contexto, a tese do préoprio Des-
cartes delimita dois tipos de substancia: a “res cogi-
tans”, a coisa pensante, a sua substancia infinita esta
em Deus como criador, e a substdncia finita esta no
sujeito como ser criado.

O fato de o cristianismo continuar existindo em
meio ao desenvolvimento da historia moderna,
de fomentar concomitantemente esse desen-
volvimento sob a figura do protestantismo, de
se tornar vigente na metafisica do idealismo e
do romantismo alemao, de se reconciliar a cada
vez com o tempo dominante em variagoes, adap-
tagGes e compensacdes e de sempre explorar a
cada vez as conquistas modernas para 0s seus
fins eclesiasticos, tudo isso demonstra de uma
maneira mais intensa do que todo o resto o quao
decididamente o cristianismo perdeu a sua forca
medieval, formadora de histéria. Sua significacdo
histdrica ndo reside mais naquilo que ele mes-
mo consegue configurar, mas no fato de, desde
o inicio da modernidade e ao longo dela, ele ter
permanecido constantemente aquilo de que, de
maneira expressa ou nao, a nova liberdade preci-
sasedistinguir. A libertagcdo ante a certeza da sal-

Revista Estéfica e Semiotica | Volume 13 | Numero 1

vacdo da alma imortal, uma certeza consonante
com a revelagdo, é em si uma libertacdo para a
certeza, na qual o homem pode se assegurar por
meio de si mesmo e de sua determinacgdo e tare-
fa. (HEIDEGGER, 2014, pg.559-560)

Entretanto, ainda assim, a dimensao da subjetivi-
dade sofre uma mudancga de paradigma a partir de
Descartes. Ao introduzir na questao do cogito, o Eu
como Unico fator inquestionavel de sua proposicao,
a dimensao do sujeito na formulagao dos conceitos
ganha um novo status na formula¢do do pensamen-
to humano. Comisso, o Eu, o sujeito da oragao deixa
de ser um parametro de medida de comparagdo em
posicao de igualdade com o objeto para ser a medi-
da padrao em posicao de superioridade em relagdo
aoobjeto, ou seja, passa a sero ente fundamental da
relacdo sujeito e objeto.

0 <<eu>>, a subjetividade humana, foi declara-
do o centro do pensar. Daqui resultou o ponto
de vista do eu préprio dos tempos modernos, e
o seu subjetivismo. (HEIDEGGER, 2018, pg. 130)

A partir de Descartes a filosofia toma como ponto
de partida a divida e com ela a busca pelo “porque”
das coisas. O duvidar aqui proposto, é fundamental-
mente a busca de algo que seja racionalmente indu-
bitavel, a busca de uma certeza que signifique uma
verdade absoluta. O Eu atinge o status de constante,
pois é a certeza formal da equacdo matematica do
pensamento, que agora passa a percorrer o cami-
nho da dedugao, em busca de confirmar-se a partir
de um principio de ndo contradi¢do. Pois, s6 pode
ser verdadeiro aquilo do qual ndo se tem ddvida, ou
seja, s6 é verdade o que é certeza para o sujeito.

O centro do questionamento filoséfico cartesiano
voltar-se para a teoria do conhecimento, tirando o
protagonismo da teologia que era o tema central da
filosofia da época medieval. Porém, tirar o protago-
nismo da teologia ndo significou uma mudanca na
base fundamental da metafisica, que continuou a
ter como base a busca de uma certeza comprovada
pela aferéncia de uma verdade com fundamentacao
crista. Isso porque o Eu afirmasse dentro da dimen-

54



sdo suprassensivel, na qual permanece pressa a ca-
pacidade de pensamento. Dessa maneira, Descartes
acaba por se manter no dominio da metafisica pois
trata do sujeito e da capacidade de pensamento
como capacidades do ente pertencentes a uma di-
mensdo metafisica da existéncia do ente.

Assim, o Eu proposto na proposicao “penso, logo
existo” ndo é considerado como individualidade. O
“<<sujeito>> deixa de ser aquilo que subsiste por si
mesmo” (HEIDEGGER, 2018, pg.138) e passa a ser
o ente, a dimensdo metafisica do pensamento hu-
mano. O Eu ndo assume posicado prépria particular
de afirmacdo de cada sujeito, passa a ter hierarquia
de divindade, de ente supremo, pois o que se busca
com esta indubitabilidade do Eu é uma validacdo do
pensamento matematico como o pensamento vali-
do em geral, consequentemente nao se pode duvi-
dar daquele que pensa pois ele é o fundamento do
proprio pensamento. Porém, essa visdo proposta
para o Eu a partir de Descartes como como constan-
te, como certeza afirmada em si mesmo, ja foi ques-
tionada e superada pela filosofia e pela psicanalise.

E impossivel comprovar a existéncia de individu-
os. Ndo ha nada fixo na “personalidade”. (NIET-
ZSCHE, 2008, pg.120, 25(508))

0 in-dividuum é o ndo dividido. Contudo, a mente se
divide em dimensao consciente e outra inconscien-
te, com forcas varias e contraditérias nelas. A psica-
nalise freudiana divide a psique em consciente, pré-
-consciente e inconsciente. A consciéncia é apenas
parte dos processos psiquicos, ela é apenas uma
funcdo particular destes processos. Ela é a porcao
responsavel por receber as percepcdes de excita-
¢Oes vindas do mundo externo e nela se percebe as
sensacoes de prazer e desprazer. O que é produzido
na consciéncia é produto de estimulos externos que
se apoiam em memorias, tracos duradouros e ves-
tigios de lembrancas provenientes do inconsciente,
que apoiam estes estimulos, mas nao interferem no
processo de conscientizacao deles. Assim, a consci-
éncia funciona como um filtro aos excessivos esti-
mulos externos e orienta-se pelo principio do prazer
que se regula com o principio da realidade para ex-

55

ternalizacdo do que esta reprimido no inconsciente,
sendo o pré-consciente a por¢ado da psique por utili-
zar estes estimulos, seus dados de comunicagao por
meio de memorias, sons etc. para tornar conscientes
as agoes sobre a nossa psique de sua porg¢ao incons-
ciente.

Esta unidade absoluta do Eu que fundamenta o pen-
samento filosofico de Descartes e seguira a funda-
mentar toda filosofia posterior sera contestada por
Nietzsche, pois o individuo ndo é absoluto, o indivi-
duo, o sujeito pensante é cheio de contradicdes, ele
possui multiplas facetas com as quais se adapta de
acordo com a situacdo em que é colocada. Dai ques-
tiona-se esta indubitabilidade do individuo, ja que
ele ndo é constante.

Porém, a filosofia a época de Descartes toma o pen-
samento, a forma como o eu representa as coisas
diante de mim, a maneira como o ego presente em
todas as minhas representacoes opera como base
para o conhecimento, tomada de decisdes, demons-
tracdes de afetos e formas de comportamento. Essa
fundamentacao, evidenciada pelo pensamento de
Descartes a partir de suas proposi¢des baseadas na
sua premissa “penso, logo existo” serao a base para
a Critica da Razdo Pura de Kant. Ele tomara a ideia
de liberdade fundamentada na autoafirmacgdo da
sua propria existéncia e de sua capacidade pensan-
te para desenvolver sua filosofia baseada na razao,
centralizada no sujeito.

Em passagens importantes, Descartes utiliza
para cogitare a palavra percipere (per-capio) -
apossar-se de algo, apoderar-se de alguma coi-
sa, e, em verdade, aqui no sentido do apresen-
tar-parassi do tipo do apresentar-diante-de-si,
do “re-presentar”. Se compreendermos cogitare
como re-presentar nesse sentido literal, entdo ja
nos aproximamos mais do conceito cartesiano
de cogitatio e de perceptio. (HEIDEGGER, 2014,
pg.564)

Os conceitos cartesianos de pensamento como uma

forma de representacao e de percep¢ao como uma
forma de apresentar-se para si mesmo sao funda-

A CONSTRUCAO DA SUBJETIVIDADE



mentais para o desenvolvimento da filosofia kantia-
na.

Assim como a restruturacao da metafisica para uma
metafisica racional em que o conhecimento se orde-
na a partir de um calculo, onde se coloca em ddvida
uma premissa para se chegar a uma certeza como
verdade, o pensamento se torna matematico, ele
se ordena a partir de principios e de categorizacGes.
O pensamento humano se constroi a partir de for-
mulas de onde todo particular deve ser deduzido a
partir de principios universais. A verdade se afirma,
assim, na certeza, na adequacdo ao sujeito. X =Y é
uma férmula da verdade, onde o empirico deve ser
igual aquilo que se engendra no transcendental: ad-
-aequum, a0 mesmo.

Destes fundamentos, desta nova concepc¢ao de sub-
jetividade surgem as propostas iluministas, assim
como influenciam grandemente as obras de Leibniz,
Wolff e Baumgarten. Este Gltimo, busca na metafisi-
ca proposta por ele desenvolver uma teoria racional
do sensivel e uma légica do sensivel para assim sub-
meter o gosto e o julgamento da obra de arte ao ra-
cional. Esta constru¢ao do pensamento foi de gran-
de influéncia na obra de Kant. (HEIDEGGER, 2018)
Assim, a construcdo da metafisica que chega até
Kant e que é absorvida por ele em sua doutrina, tem
como fundamento a visdao de sujeito como ente,
como aquilo que é a esséncia das coisas seguindo os
mesmos parametros da concepcao crista que afirma
o ente como causalidade de forca criadora dos se-
res. Ele coloca um paradigma de verdade como con-
formidade, e se estrutura a partir de uma adequacgao
das coisas a principios de validade universal, princi-
pios de representacao da mente divina, que a partir
de Descartes passa a ser a adequacado a razao.

Assim como Descartes, Kant preserva a estrutura
metafisica do pensamento alinhada a visdo medie-
val, que define que a razao deve se manter afinada
com a concepcao de Deus como razao suprema das
coisas.

A conceituacao de Kant se baseia na contraposicao
entre o sensivel e o suprassensivel. Kant admite que

Revista Estéfica e Semiotica | Volume 13 | Numero 1

Deus orienta o conhecimento como parametro de
verdade e de adequagao daquilo que deve ser consi-
derado moralmente correto e ético, a fé deve se fun-
dar narazdo e a adequagao da razdo se da por meio
da adequacao ao conceito de Deus.

Embora eu ndo discirna como é possivel que
um fendmeno qualquer represente, mesmo sé
quanto a qualidade, o que apenas se pode sem-
pre pensar mas nunca se deixa intuir, contudo, é
pelo menos bastante claro que, s6 para julgar se
é Deus 0 que me aparece, que atua interior ou ex-
teriormente no meu sentimento, o deverei con-
siderar a luz do meu conceito racional de Deus e,
em seguida, examinar ndo so se lhe é adequado,
mas simplesmente se ndo o contradiz. (KANT, o
que significa orientar-se no pensamento, p.14)

Assim o conhecimento permanece limitado a uma
visdo eurocéntrica crista, onde a validade de seus
fundamentos e de verdade se adequam a uma pre-
tensa prova por meio da razao da existéncia de Deus.
Kant posiciona em sua teoria o pensamento como
uma capacidade transcendental, baseia-se na fé ra-
cional, pois ele alicerca a razao como uma manifes-
tacdo de uma inteligéncia suprema que fundamenta
e orienta o pensar do sujeito transcendental.

Sem admitir um Criador inteligente, é impossivel,
sem cair em puros absurdos, aduzir ao menos um
fundamento inteligente dessas coisas; e, embora
nao possamos demonstrar a impossibilidade de
uma tal finalidade sem uma primeira causa primor-
dial inteligente (pois entdo teriamos razdes objeti-
vas suficientes desta afirmacdo e ndo precisariamos
de apelar para razoes subjetivas), permanece assim,
apesar de tudo, nesta caréncia de discernimento,
uma razao subjectiva suficiente para admitir a causa
originaria, em virtude de a razdo necessitar de pres-
suporalgo que lhe é inteligivel para, a partir dele, ex-
plicar o fenémeno dado, ja que tudo aquilo aque ela
pode associar um conceito nao socorre semelhante
necessidade. (KANT, O que significa orientar-se no
pensamento, p. 9 e 10)

Ainda sob a influéncia da conceituagdo metafisica

56



medieval de divisao do ente em alma e corpo, e de
mundo em um mundo fisico e um mundo da dimen-
sdo do divino, a adequacdo de verdade se mantém
pressa a adequagao ao suprassensivel, naquilo que
a razao consegue superar da experiéncia e aproxi-
mar-se do que se aproxima do “Ser supremo”. As-
sim, o sujeito transcendental é tomado por Kant
como uma capacidade de dimensdo metafisica do
pensamento, o sujeito transcendental manifesta-se
naquele que presente na experiéncia como eu empi-
rico é capaz de transcender a mera presenca do ob-
jeto e representar através do pensamento por uma
acao racional. O pensar e o representar ndao deixa
de ser uma ac¢ao da razao como aquela capacidade
responsavel pela possibilidade de transcendéncia
do homem, com aquela que possibilita que a essén-
cia do ser do homem e das coisas se torne aparente
para ele mesmo e para o mundo.

Se sé existe uma verdade, que € para ser eterna
e imutavel, como poderia haver a tolerdncia com
multiplasinterpretacSes? Ndo haveria. Enquanto
a Igreja teve poder, ela imp6s a forca a sua ver-
sdo. Alnquisicdo é uma consequéncia necessaria
e logica desse pressuposto, que busca eliminar
tempo e espaco na concepcao da verdade. (KO-
THE, Revista RES, vol. 10, n° 2, pg. 15)

A metafisica se limita dessa maneira a uma concep-
¢ao moral de instauragdo de valores e ndo de fato a
uma ampliacao da possibilidade de conhecimento,
pois busca afirmar os valores do cristianismo na ra-
zao, assim mascara a possibilidade de conhecimen-
to do ente nele proprio transportando a sua subs-
tancialidade para algo externo a ele.

A metafisica é ela fundamentalmente a visdo do ho-
mem sobre o conhecimento de si mesmo, o que nao
foge, ou ndo deve negar o eu empirico em enalteci-
mento de um sujeito transcendental, negar a posi-
cdo de que o humano é quem institui e instaura seus
proprios principios e valores é um mascaramento
que leva ao esvaziamento destes proprios valores e
a perda da potencialidade do préprio eu.

57

A FUNDAMENTACAO DA METAFISICA EM
KANT

Sob esta perspectiva da metafisica vigente Kant
desenvolve a Critica da Razdo Pura, onde busca
sistematizar ndo s6 os alcances, mas também as
limitagdes da razdo, que é de acordo com a meta-
fisica de sua época o fio condutor de todo conheci-
mento humano.

Tomando como ponto de partida a experiéncia, Kant
formula as proposi¢cdes que fundamentam a préopria
experiéncia possivel. Para isso, a razdo é estudada
na busca da sistematizacdo dos principios que tor-
nam possivel o conhecimento e a aproximacao do
objeto. Kant busca pela esséncia, ele busca aquilo
que é capaz de na experiéncia ultrapassar a propria
experiéncia, o que é capaz de transcendé-la. Assim,
permanece no campo da metafisica. Porém, Kant
transpde o conhecimento da metafisica até entdo
vigente pois introduz uma nova dimensao ao conhe-
cimento, a dimensao sensivel.

Para Heidegger, Kant busca fazer uma fundamenta-
cdo da prépria metafisica buscando a possibilidade
interior da mesma. Assim, a Critica da Razédo Pura
é um projeto que busca delimitar e definir como
sera produzida e interpretada a propria metafisi-
ca. “Metafisica é a ciéncia que contém os primeiros
fundamentos daquilo que o conhecimento humano
aprende.” (HEIDEGGER, 2019, p.23)

A religido e a matematica sdo as formas de inter-
pretacdo nas quais a metafisica se desenvolve apds
Platdo e Aristoteles, o que acaba por desvia-la do
problema central do questionamento metafisico, a
ontologia, que pergunta sobre a possibilidade do ser
do ente.

Pois bem, uma fundamentacdo da metafisica,
no sentido de uma demarca¢do de sua possi-
bilidade interior, tem de ter por meta, antes de
mais nada, o fim Ultimo da metafisica, isto &,
uma determinacdo da esséncia da metaphysica
specialis. Pois essa metaphysica é, num sentido

A CONSTRUCAO DA SUBJETIVIDADE



insigne, conhecimento do ente suprassensivel. A
pergunta acerca da possibilidade interior de um
tal conhecimento vé-se, contudo, remetida para
a questdo mais geral acerca da possibilidade in-
terior de que o ente se torne manifesto enquanto
tal. Fundamentagdo é agora clarificacdo da es-
séncia de um comportar-se em relacdo ao ente,
no qual esse ente se mostre nele mesmo, de
modo que todo enunciado sobre ele se torne a
partir dai comprovavel. (HEIDEGGER, 2019, p.28)

A fundamentac¢do da metafisica volta-se para a pos-
sibilidade do conhecimento do ente, da possibilida-
de do conhecimento 6ntico enquanto compreensao
do ser. Kant busca clarificar a universalidade tratada
dentro da metafisica e apresenta a necessidade de
determina-la. Assim, assume que o conhecimento
dos objetos se regula pelo subjetivo, sendo o indivi-
duo o regulador do conhecimento. O conhecimento
que é um conhecimento a priori é que estabelece um
fator de universalidade entre aquilo que é apreendi-
do dos objetos.

Assim, a pergunta sobre a possibilidade de conhe-
cimento torna-se a pergunta sobre a possibilidade
interior do ser do ente, ela volta-se para o ser.

Kant quer dizer, com isso, o seguinte: nem “todo
conhecimento” é dntico, e, onde tal conheci-
mento Ontico se apresenta, ele s6 é possivel
através de um conhecimento ontoldgico. O “ve-
lho” conceito de verdade no sentido da “ade-
quacao” (adaequatio) do conhecimento ao ente
¢ tdo pouco abalado pela viragem copérnica,
que ela justamente a pressupde, fundamentan-
do-a pela primeira vez. O conhecimento 6ntico
s6 pode se adequar ao ente (“objetos”), se esse
enquanto ente ja antes manifesto, isto &, se ele
for conhecido na sua constituicdo ontoldgica. Os
objetos, isto €, a sua determinabilidade ontica,
tém de se regular por esse ultimo conhecimen-
to. A manifestabilidade do ente (verdade ontica)
gira em torno da desvelabilidade da constituicao
ontoldgica do ente (verdade ontoldgica); nunca,
porém, o conhecimento éntico pode por si se re-
gular pelos objetos, porque sem o conhecimento

Revista Estéfica e Semiotica | Volume 13 | Numero 1

ontoldgico, ele ndo pode ter sequer um possivel
“pelo que”. (HEIDEGGER, 2019, p.30 e31)

Este conhecimento do ser, ou seja, daquilo que é a
esséncia do ente, para Kant, se manifesta, através
dos juizos sintéticos, pois sdo os juizos sintéticos
aqueles que sao capazes de desvelar a esséncia do
ente através do préprio ente.

Todo juizo sintético baseia-se em uma ligacdo do
tipo sujeito (eu) mais predicado, que reside na re-
presentacao subjetiva. Esta ligacao feita a partir da
representagao proprio eu, do proprio ente consigo
mesmo, que acontece no juizo sintético é a base para
o conhecimento transcendental pois é por meio dela
que se faz a sintese aprioristica da possibilidade da
esséncia do ente.

O conhecimento transcendental ndo investiga,
portanto, o préprio ente, mas a possibilidade
da compreensdo prévia do ser, isto é, a0 mesmo
tempo: a constituicdo ontoldgica do ente. Ele diz
respeito a ultrapassagem (transcendéncia) da
razao pura em direcdao ao ente, de modo que a
experiencia possa agora se adequar, pela primei-
ravez, a esse ente como objeto possivel. (HEIDE-
GGER, 2019, p.33)

Assim, como a compreensdo da experiéncia sé é pos-
sivel porque o sujeito ja possui a priori os principios
que possibilitam este conhecimento. A experiéncia
ndo pode ser a fonte do conhecimento ontoldgico a
respeito da esséncia das coisas, este conhecimento
tem seu fundamento em principios prévios a qual-
quer experiencia.

Assim, a “razdo pura” é a faculdade que nos possibi-
lita 0 conhecimento aprioristico pois ela é aformada
por estes principios. Dessa maneira, buscar a pos-
sibilidade do conhecimento ontoldgico clarifica-se
por meio da busca da esséncia da razao pura.

A Critica da Razdo Pura de Kant é entdo uma teoria
do conhecimento ontoldgico, pois busca conhecer

ou fundamentar o conhecimento do ser.

Assim, a verdade como adequagdo torna-se uma

58



adequacao a esséncia do ente e do seu conhecimen-
to de sua possibilidade interna enquanto tal e nao
uma simples adequacao da experiencia a vontade
do sujeito.

A experiéncia é o campo onde se aplica os conheci-
mentos a priori, onde os principios organizadores do
fundamento do conhecimento possivel se compro-
vam. E a partir de um juizo analitico da esséncia da
experiéncia que resulta o sistema de principios de-
senvolvido na Critica da Razdo Pura.

Se o conhecimento dos objetos se da a partir de co-
nhecimentos a priori, e se é por meio deles que exis-
te a possibilidade de se experimentar as coisas, 0s
principios guias da experiéncia ndo dependem do
objeto, mas sim do sujeito e das premissas - conhe-
cimentos a priori - que pertencem a dimensao subje-
tiva da relagdo sujeito/objeto.

Assim, o conhecimento dos objetos ajusta-se entao
a conhecimentos a priori (B XVII - B XVIII). Estes co-
nhecimentos a priori sao:

[...] aqueles que se ddo ndo independente desta
ou daquela experiéncia, mas de toda e qualquer
experiéncia. A eles se opdem conhecimentos
empiricos ou aqueles que s6 sdo possiveis a pos-
teriori, i.e., por meio da experiéncia. Dentre os
conhecimentos a priori, contudo, denominam-se
puros aqueles em que ndo ha nada de empirico
misturado. (KANT, Critica da Razdo Pura, 2018,
B3)

Transpondo para o sujeito as condi¢oes que possi-
bilitam o conhecimento do objeto, Kant inverte o
paradigma sobre o pensamento da possibilidade de
conhecimento do objeto vigente até entdo. A relagao
sujeito/objeto na perspectiva anterior a Kant, a ade-
quacao da percepg¢ao da coisa se dava no sujeito em
relacao ao objeto. O que era percebido o era em con-
cordancia com a relagdao com as ideias que estariam
na mente divina como pregava a igreja. O objeto era
o responsavel por moldar as percep¢des humanas,
sendo ele aquele que demandava da racionalidade
do sujeito a necessidade de se adequar as suas pro-

59

priedades para poder percebé-lo.

A partir da critica de Kant esta relacdo se inverte.
Como, é o sujeito quem tem em sua capacidade de
conhecimento, os conhecimentos a priori que sao
anteriores a percepc¢ao do objeto. Na relagdo sujei-
to/objeto o conhecimento comeca pelo sujeito, sen-
do ele o agente possuidor de conhecimentos a priori
aos quais o objeto se adequa. Tornando assim, a re-
lacao sujeito/objeto uma relagao que possui como
parametro uma dimensao subjetiva, pois a percep-
¢do do objeto é acdo do sujeito e o objeto como
seu predicado depende de conhecimento a priori
do préprio sujeito. Contudo, nesta relagao sujeito
e objeto, o sujeito que é quem percebe e determina
a esséncia da coisa € o sujeito transcendental, sua
percepc¢ao se da em concordancia com as determi-
nacgoes da razao que se orienta na adequacgao das
ideias com “ser supremo”. Dessa maneira, a relacao
da percepc¢do com razdo se da no suprassensivel e a
esséncia das coisas continuam sendo determinadas
por uma “mente divina” que agora pertencem ou se
manifestam na razdo e nao mais na estrutura dog-
matica da igreja. Porém, ndo foge de uma visao dog-
matica cristd da qual Kant ndo consegue se afastar.

A titulo de introducdo ou antecipacdo, parece
suficiente dizer que ha dois troncos do conheci-
mento humano, os quais brotam talvez de uma
raiz comum, mas por nds desconhecida; quais
sejam a sensibilidade e o entendimento, os ob-
jetos nos sendo dados por meio da primeira,
mas pensados por meio do ultimo. Na medida,
pois, em que a sensibilidade deve conter as re-
presentacdes a priori que constituem as condi-
¢des sob as quais os objetos nos sao dados, ela
pertenceria a filosofia transcendental. A doutrina
transcendental dos sentidos teria de pertencer a
primeira parte da ciéncia dos elementos porque
as condi¢des sob as quais todos os objetos do co-
nhecimento sdo dados antecedem aquelas sob as
quais os mesmos sdo pensados. (KrV, B29; KANT,
2018, p.62 € 63, grifo nosso).

Com o desenvolvimento da psicanalise ficara evi-
dente que os conhecimentos a priori, dos quais a

A CONSTRUCAO DA SUBJETIVIDADE



sensibilidade é dependente para Kant, sdo as ideias
que estao presentes na por¢ao inconsciente da psi-
que, o inconsciente fornece as formas primordiais
que sao percebidas pela por¢ao consciente da psi-
que como um conhecimento externo, como de uma
consciéncia que é externa, porém ligada a sua pro-
pria consciéncia, percebida por Kant como uma di-
mensao transcendental do sujeito.

Na psicanalise, Freud concebe a experiéncia, tam-
bém como algo possivel através do fendmeno, em
que a vivéncia (experiéncia do mundo externo) é
que da origem a uma representacdo mental carrega-
da de uma carga afetiva. Porém, o processo de per-
cepgao - de formacao de uma representagao mental
- se da dentro do aparelho psiquico. A vivéncia pas-
sa pelo aparelho perceptivo psiquico e a experiéncia
significativa e determinante é formada pelo sistema
mnésico, que corresponde a memoria. (BARRETTA,
2008, p. 54).

O sistema perceptivo psiquico sofre o estimulo do
objeto, porém, para ser percebido depende de uma
intencionalidade do sujeito, sendo que o sistema
perceptivo psiquico funciona como um filtro para o
excesso de estimulos dados a psique do individuo.
Assim, a possibilidade da experiéncia do objeto se
da por sua percepcao que sofre interferéncia direta
de fatores inconscientes de elaboracdo de sua ima-
gem mental.

Para a psicanalise a representacdo do objeto cons-
ciente se divide em “representacdao da palavra e
representacao da coisa. A representacao da coisa,
consiste no investimento de imagens mnemoénicas
diretas das coisas ou de tracos mnemonicos mais
distantes ou delas derivados” (FREUD, vl.12, 2010,
pg.146). A representacao consciente faz a juncao
da representacao da coisa com a representacao da
palavra correspondente, ja a representagao incons-
ciente se resume apenas a representacao da coisa.

O sistema inconsciente contém os investimentos
de coisas dos objetos, os primeiros investimen-
tos objetais propriamente ditos; o sistema pré-
-consciente surge quando essa representagdo da

Revista Estéfica e Semiotica | Volume 13 | Numero 1

coisa é suprainvestida mediante a ligagdo com as
representacOes verbais que lhe correspondem.
Sdo estes suprainvestimentos, conjecturamos,
que levam a uma mais alta organizagdo psiquica
e tornam possivel a substitui¢do do processo pri-
mario pelo processo secunddrio dominante no
pré-consciente. (FREUD, v[.12, 2010, pg.147)

O processo de elaboragdo das representacoes, e
associacao da representagdo da coisa como objeto
com o a sua ligacao em palavras, ou seja, a sua ela-
boracdo em conceitos é fundamental para a elabo-
racado e desenvolvimento dos processos psiquicos,
assim como para o desenvolvimento da psique:

os processos de pensamentos, isto €, os atos de
investimentos mais afastado das percepc¢des,
nao tem qualidades e sdo inconscientes em si, e
apenas ligando-se aos residuos das percepgdes
de palavras obtém a capacidade de se tornar
conscientes. Por sua vez, as representagoes ver-
bais procedem da percepgao dos sentidos, assim
como as representacdes de coisas, de modo que
caberia perguntar por que as representac¢des de
objetos ndo podem se tornar conscientes atra-
vés de seus préprios residuos de percepgdes.
Mas provavelmente o pensar ocorre em sistemas
afastados dos originais residuos de percepc¢des,
de modo que nada mais conservam das quali-
dades desses, e precisam ser reforcados com
novas qualidades para se tornar conscientes.
Além disso, mediante a ligagdo com palavras po-
dem ser dotados de qualidades os investimentos
que nao puderam trazer nenhuma qualidade das
percepgoes, por corresponderem apenas a rela-
¢Oes entre as representacdes de objeto. Tais re-
lagGes, tornadas apreensiveis apenas mediante
palavras, sdo um componente capital de nossos
processos de pensamento. Compreendemos que
a ligacdo com representacoes verbais ainda ndo
coincide com o tornar-se consciente, e apenas
fornece a possibilidade para isso, ou seja, que
ndo caracteriza nenhum outro sistema sendo o
pré-consciente. (FREUD, vl.12, 2010, pg.147/148)

Como Kant nao admite que exista uma porgao in-

60



consciente na psique, ele busca resolver na intuicao
os conhecimentos a priori como uma capacidade
transcendental do pensamento.

Essa constru¢ao do pensamento por meio da sensi-
bilidade e do entendimento fica limitada a porgao
consciente da psique, e tenta resolver as condicio-
nantes animicas do processo psiquico de uma ma-
neira dogmatica relacionada a capacidades trans-
cendentais.

Na metafisica kantiana os objetos nos sao dados por
meio da sensibilidade através das intuicdes. O co-
nhecerse inicia pela intuicao. Mas a intuicao sozinha
ndo é em si conhecimento, porém o conhecimento
depende da intuicdo para que se torne possivel o
pensar. A representacdo acontece através de uma
unificacdo entre a intuicdo e o pensar, nesse sentido
conhecer é representar.

Dai poder-se-ia concluir que ha entre o intuir e
o pensar uma referéncia reciproca, e, na verda-
de, completamente equilibrada, de modo que
também se poderia dizer com mesmo direito: co-
nhecer é pensar intuitivo, ou seja, no fundo, um
julgar. (HEIDEGGER, 2019, p.41)

As capacidades de conhecer do homem, intuicao e
pensamento, sdo limitadas. A intuicdo é finita pois
esta limitada pela receptividade, é preciso que ser
afetado por aquilo que recebe, porisso necessita de
afeccdo que é instrumentada pelos sentidos.

Na representac¢ao as coisas apresentam-se tal como
estas sdo, a intuicdo ao ser afetada forma a sintese
com o pensamento que utiliza dos conceitos, como
representar em geral, para formar a representacao
junto com a intuicao do objeto dado. Assim forma-
-se o juizo.

0 juizo é, pois, o conhecimento mediato de um
objeto, portanto, a representagdo de uma repre-
sentacdo desse objeto. A faculdade de julgar,
contudo, é o entendimento; o representar que
lhe é proprio torna a intuicdo “compreensivel”.
(HEIDEGGER, 2019, p.45)

61

O conhecer é sempre finito, esta sempre limitado
pois necessita remeter-se ao que lhe é dado tanto na
intuicdo quanto no pensar limitado pelos conceitos.

... € somente para um conhecimento finito que
ha em geral algo como um objeto. Somente ele
esta entregue aquilo que ja é. Ao conhecimento
infinito, porém, ndo se pode contrapor nada que
ja seja, um ente pelo qual ele se poderia regular.
Um tal regular-se-por... seria ja um estar remeti-
do a... e, por conseguinte, seria finito. O conhecer
infinito € um intuir que faz surgir enquanto tal o
ente mesmo. O conhecer absoluto torna mani-
festo para si no fazer-surgir e tem no manifesto,
a cada momento “apenas como algo que surge
no fazer surgir, ou seja, como algo que vem-a-es-
tar. Na medida em que o ente é manifesto para
aintuicdo absoluta, ele “é” precisamente no seu
chegar-ao-ser. Ele é o ente enquanto ente em si,
isto é, ndo enquanto objeto. Dai que consideran-
do rigorosamente a esséncia do conhecimento
infinito também n&o seja encontrada ao dizer-se:
este intuir somente ao intuir produz o “objeto”.
(HEIDEGGER, 2019, p.48)

Dessa maneira, se a objetividade estara sempre re-
ferida ao ser que é finito, a verdade ndo pode ser ab-
soluta pois estara sempre referenciada a finitude do
ser, a suas condicionantes e as suas percepgoes. Por
isso a verdade deve ser sempre mutavel como um
conceito em construcdo, estara sempre limitada a
um tempo e a uma espacialidade prépria.

Dentro da formulagdo kantiana para que o intuir seja
possivel é preciso que existam intuicOes puras, in-
dependentes da experiéncia. Como intui¢des puras
Kant apresenta o tempo e o espaco. A intui¢ao pura
ndo é ainda o objeto, mas também n&o deixa de ser
algo. Ela possibilita a colocacao do objeto diante do
individuo para que ele seja apreendido na intuigao.

Kant concebe as intui¢Oes puras, pois quer com isso
diferencia-las dos conceitos analiticos que compde
o entendimento. Para chegar a deducdo de que tem-
po e espag¢o sao intuicdes puras, procede a isolar
da sensibilidade o que o entendimento fornece por
meio de conceitos, de maneira que reste apenas a

A CONSTRUCAO DA SUBJETIVIDADE



intuicdo empirica, e em seguida retira o que é em-
pirico o que é sensorial dentro da experiéncia e as-
sim Kant chega as intuicdes puras da sensibilidade
que sdo o tempo e o espaco. Justifica que é possi-
vel representar algo se coloca-los em um espaco e
um tempo e que este tempo s6 pode ser concebido
como unidade, assim como e espaco s6 pode ser
concebido como unidade. O que representamos nds
representamos em uma fragao que compde um todo
temporal e espacial.

Estas concepgdes universais de tempo e espaco sao
fundamentais para sustentar a nogao de univer-
salidade dos principios dados a priori, assim todo
conhecimento se inicia do universal, daquilo que
pertence ao sujeito, mas nao depende dele como
individualidade. Assim como, da primazia ao enten-
dimento sobre o conhecimento sensivel pois acaba
por classificar as nocdes de tempo e espago como
categorias a priori do conhecimento sensivel, mas
gue sao dependentes do entendimento para serem
intuidas.

Devido a necessidade de universalizar e manter sob
a esfera do transcendental, Kant busca fugir do con-
ceito analitico, mas acaba por definir um conceito
analitico para que o tempo e o espago possam se
sustentar como intuicGes puras. A prdopria conceitu-
acao de tempo e espaco conectado a subjetividade
como algo universal e unitario é em si mesmo pro-
blematico, pois tudo que esta colocado no tempo
possui temporalidade, ou seja, tem inicio e fim; e
tudo que é colocado no espaco precisa de limites
para ser concebido.

Contudo, relativizar estes conceitos representariam
a abertura para novas esferas do conhecimento, as-
sim como ocorreu na psicanalise com a descoberta
do inconsciente que demonstra a relativizagao do
espago e tempo como percepgoes proprias e indivi-
duais de cada psique que possuem relagao direta de
como o individuo se relaciona com o mundo a sua
volta e constrdi suas imagens de representacdo do
mundo e de si mesmo.

Revista Estéfica e Semiotica | Volume 13 | Numero 1

O TEMPO E O ESPACO NA CONCEPCAO
DO SUJEITO

Kant classifica o espago como um intuir puro dado
de antemao sem depender previamente da expe-
riencia e é ele que permite que sejam determina-
das as relacoes espaciais do objeto. O espaco pos-
sibilita as relacdes de grandeza, é como intui¢do
pura uma totalidade que permite dimensionar as
relagoes com os objetos.

Além disso, o espaco é classificado como intuicdo
pura externa, que é a condicdo para a formacado da
intuicdo interna, e assim da afeccao, aconteca. O es-
paco é que permite abertura, é ele que deixa lugar
para acontecer, como espac¢o puro ele possibilita o
formar da representacao.

[...] 0 espaco puro, enquanto, intui¢ao pura, nao
estd menos enraizado transcendentalmente na
imaginacao pura do que “o tempo”, contanto
apenas que este seja compreendido como aquilo
que, enquanto puramente intuido, se forma na
intuicdo pura, a sucessdo pura da sequéncia de
agoras. O espaco, de fato, equipara-se sempre e
necessariamente, em certo sentido, com o tem-
po assim compreendido.

Contudo, ndo ¢é enquanto esta configuracdo que
o tempo é fundamento originario da transcen-
déncia, mas enquanto afec¢do pura. Enquanto
tal, ele é também a condicdo de possibilidade de
formar que representa, isto é, do tornar-aberto,
do espaco puro. Da inteleccdo da fungdo trans-
cendental do espaco puro, ndo se segue de modo
nenhum a remocdo do privilégio do tempo. Cres-
ce antes apenas a tarefa positiva de mostrar que,
de certo modo, correlativamente ao tempo, tam-
bém o espacgo pertence ao si-mesmo finito e que
este, certamente sobre fundamento do tempo
origindrio, é “espacial” segundo a sua esséncia.
(HEIDEGGER, 2019, p.202, grifo nosso).

A partir disso posso inferir que o espaco é parte
constitutiva do ser e fundamental na formacao de
sua capacidade imaginativa e formadora de imagem

62



propria. O espaco como intuicdo externa fornece
ferramentas para intuicdo interna, para a constru-
cdo imaginativa do sujeito. Porém, é preciso atribuir
a estas capacidades intuitivas e perceptivas que vao
fomentar a construcao imaginativa e consequente-
mente a construcdo da imagem propria do sujeito a
sua dimensao de inconstancia e relatividade, o su-
jeito como individualidade e como serinconstante e
mutavel tem porinfluéncia na sua construgado imagi-
nativa e identitaria ndo s6 a sua personalidade como
Unica, como também é influenciada pela construcao
cultural e temporal de sua época assim como pelo
meio e pelos seus espacos de convivéncia.

Tratar o espaco com parte constitutiva do sujeito
e como ferramenta de fomento para a construgao
imaginativa do sujeito, considerando a sua individu-
alidade e a sua estrutura social é a reflexdo pretendi-
da neste trabalho.

O tempo é uma relacdo interna que se refere a psi-
que ou estado psicoldgico do individuo.

Aintuicdo pura é procurada como o tal elemento
essencial do conhecimento ontoldgico no qual a
experiencia do ente se funda. O espaco, porém,
como intuicdo pura, sé fornece previamente o
todo daquelas rela¢des nas quais é ordenado
aquilo que vem ao encontro do sentido externo.
Ao mesmo tempo, porém, encontramos dados
do “sentido interno” que nao mostram nenhuma
figura espacial nem quaisquer referencias espa-
ciais, mas que se anunciam como consequéncia
de estados da nossa mente (representacdes, as-
piracdes tonalidades afetivas). Aquilo para que
olhamos de antemao na experiencia destes fe-
nomenos, apesar de o fazermos de maneira ndo
objetiva e ndo tematica, é a pura sucessdo. Por
isso, o tempo é a forma do sentido interno, isto
¢, da intuicdo de nés mesmos e de nosso estado
interior”. O tempo determina “a relagdo das re-
presentacdes no nosso estado interior”. (HEIDE-
GGER, 2019, p.64).

Para Kant, tempo é a condicdo formal a priori de to-
dos os fendmenos em geral (KrV, A33/B49). Assim o

63

tempo é a condicdo ontoldgica de toda subjetivida-
de, e esta imediatamente ligado a esséncia do su-
jeito pois é condicdo primaria de todo representar,
logo, todas as representacoes sao representadas no
tempo.

Ao tratar do tempo na subjetividade, Kant esta se
referindo ao sujeito transcendental. Como sua bus-
ca é alcancar o conhecimento Ontico, ndo ha nesta
representacao de tempo em Kant como intuicao
pura uma referéncia ao sujeito como particular e a
sua dimensao inconsciente e nao necessariamente
continua e linear do tempo. Kant busca afastar-se
destas relativizagoes, pois elas entrariam em con-
fronto com a sua busca poruma universalizagao que
pudesse ser capaz de fundamentar o conhecimento.
Assim, ao representar o sujeito busca fazer com que
0 objeto uno se adeque ao conceito geral do mes-
mo, assim o conhecimento é limitado, ele ndo per-
mite conhecer o objeto em sua totalidade, por isso
o conhecimento esta limitado ao fenémeno e nunca
chegara ao objeto em si.

Nao se quer dizer com isso que o objeto nao seja
real, apenas que devido ao nosso conhecimento ser
finito e limitado pelas condicdes de afetividade e re-
ceptividade do nosso conhecer, ndao somos capazes
de apreendé-lo como um todo e assim nosso conhe-
cimento torna-se limitado ao mero fendomeno:

...quando se acredita ter de demonstrar através
de uma critica positivista, a impossibilidade de
um conhecimento das coisas em si, isso é uma
incompreensao daquilo que coisa em si quer di-
zer. Tais tentativas de demonstracao ainda pres-
supOe que a coisa seria algo que, em geral, seria
presumido como objeto interior de um conhe-
cimento finito mas cuja inacessibilidade fatica,
porém, poderia e teria de ser demonstrada. Cor-
relativamente, na expressao “mero fenomeno”, o
“mero” ndo é uma restrigdo e uma diminuicdo da
realidade efetiva da coisa, mas apenas a negacao
de que o ente seja infinitamente conhecido no
conhecimento humano. “... (no mundo sensivel),
por muito que aprofundemos a pesquisa de seus
objetos, apenas se nos deparam os fendmenos”.

A CONSTRUCAO DA SUBJETIVIDADE



(HEIDEGGER, 2019, p.51)

Ao perceber o objeto a intuicao humana o recebe,
e unifica as suas diversas representacées em uma,
operando assim uma apercep¢ao, ou seja, inserindo
nas representacdes o que faz parte do consciente,
do ego do sujeito. A apercepcao é definida por Kant
como a unidade objetiva da autoconsciéncia, por
meio dela as representacdes encontram a unidade,
esta unidade esta presente em cada representacao
no eu que a representa.

Na nova defini¢do, pelo contrario, fala-se da uni-
dade objetiva dos conhecimentos, que dizer, da
unidade das intuicGes, a qual é representada
como pertencente ao objeto e determinando-o.
esta relacdo de representacdo, enquanto totali-
dade esta referida ao objeto. Mas com isto, esta-
belece-se, a0 mesmo tempo, para Kant, a relacao
com o <<sujeito>>, no sentido do eu, que pensa
e julga. Na auténtica definicdo de juizo, esta rela-
¢do com o eu é chamada apercepcdo. Percipere
¢é o simples perceber e conceber o objetivo; na
apercepgao, de certo modo, concebe-se, ao mes-
mo tempo o objeto (ad) percebido, a relacdo com
0 eu e o proprio eu. (HEIDEGGER, 2018, pg. 202)

Detal modo, o “eu” se conhece porque se representa
naquilo que experimenta. O que o “eu” representa a
partir do objeto ou do espaco que lhe é apresentado,
faz com que o este apresente a sua esséncia para si
mesmo. Desta maneira, o sujeito conhece e cria re-
presentacoes de si mesmo.

Seria entdo razoavel inferir que o objeto e o espaco
no qual eu represento sera de grande influéncia no
representar construido de si mesmo, ja que ¢ a par-
tir deles que o individuo conhece e manifesta a sua
esséncia para que a sua representagao propria tome
forma. Entdo apesar de ser a esséncia do ente algo
aprioristico em meu ser, 0 meio em que me encon-
tro para materializar e representar este ser diante de
mim mesmo sera de grande influéncia na forma que
este “eu” se apresenta diante de mim e constréi a
minha no¢ao de identidade.

Revista Estéfica e Semiotica | Volume 13 | Numero 1

Além da intuicdo a imaginacdo também ¢é faculda-
de fundamental no processo de conhecimento, pois
ela é a capacidade de se representar o objeto mes-
mo sem a sua presenca na intuigao (KrV, B152). Ela é
uma capacidade de sintese transcendental, um efei-
to do entendimento sobre a sensibilidade. A imagi-
nacdo faz conexdo com a apercepcao, e é capaz de
forma espontanea de compor um mdltiplo de repre-
sentacdes em um conhecimento, sem a necessaria
presenca ou fatualidade do objeto.

Assim, tanto o objeto apreendido tanto pela imagi-
nagao quanto pela intuicdo sdo objetos reais. A re-
alidade para Kant ndao depende da fatualidade da
existéncia do objeto, o que é real é aquilo que cor-
responde a sensacgao, aquilo que se relaciona com o
ser do objeto.

A realidade do objeto depende entdao de seu con-
te(ido, matéria, substancia transcendental, ou seja,
depende da esséncia do objeto, de sua coisidade. A
materialidade do objeto para o sujeito ndo esta no
objeto, ela pertence ao que é apreendido pela subje-
tividade do individuo por meio de seu conhecimen-
to sensivel e entdo pode ser deduzido, antecipado
pela mente.

Tais antecipagOes adiantam-se a todas as deter-
minagdes subsequentes acerca da coisa e prece-
dem-nas pela sua importancia; as antecipacdes
sdo, dito em latim, a priori, estao antes de outra
coisa. Nao se quer dizer com isso que estas an-
tecipagdes, enquanto tais, se tornem conhecidas
por n6és em primeiro lugar, na ordem da forma-
cdo histdrica do nosso conhecimento, mas que
as proposicoes antecipadoras sao as primeiras
em importancia, quando se trata de fundar e
construir o conhecimento. (HEIDEGGER, 2018,
pg. 211)

O conhecimento se materializa através da sintese,
ela unifica a intuicdo e o pensamento. A propria uni-
dade da representacdo pressupde a sintese. Esta
sintese se da ao antepor-se o objeto diante de si.
Para colocar-se diante do objeto é necessario que
se formule a unidade por meio do “eu penso”, assim

64



o entendimento percebe-se a si mesmo para que
possa se colocar diante do objeto. Este é um ato de
autoconsciéncia que Kant denomina “apercepg¢do
transcendental”. A faculdade que possibilita a sinte-
se é aimaginacdo, toda sintese é efetuada por meio
dela.

A primeira coisa que nos tem de serdada a priori,
com vistas ao conhecimento de todos os obje-
tos, é o diverso da intuicdo pura; a segunda é a
sintese desse diverso por meio da imaginagdo,
mas ainda ndo fornece um conhecimento. Os
conceitos que ddo unidade a essa sintese pura,
e que consistem tdo somente na representacao
dessa unidade sintética necessaria, constituem
a terceira coisa necessaria para o conhecimento
de um objeto apresentado e residem no entendi-
mento. (KrV, B104; KANT, 2018, p. 113, grifo nos-
so,)

A imaginacdo é a mediadora entre a apercepgdo
transcendental (entendimento puro) e o tempo (in-
tuicdo pura). Ela que faz a ligacdo que da unidade
entre o diverso intuido e o conceito.

Esse esquematismo de nosso entendimento, em
relacdo aos fenémenos e sua mera forma, é uma
arte oculta nas profundezas da alma humana,
cujas verdadeiras operacgoes dificilmente conse-
guiremos decifrar na natureza, de modo a té-las
descobertas diante dos olhos. A maxima que po-
demos dizer é que a imagem é um produto da
faculdade empirica da imaginacdo produtiva, e
que o esquema dos conceitos sensiveis (como
das figuras no espaco) é um produto e como um
monograma da imagina¢ao pura a priori, por
meio do qual e segundo o qual as imagens se tor-
nam primeiramente possiveis, embora tenham
sempre de conectar-se ao conceito por meio do
esquema que designam, nao sendo nunca, em
si mesmas, inteiramente congruentes com ele.
(KrV, B181; KANT, 2018, p. 177)

O esquematismo denomina como condicao formal

da sensibilidade que o conceito s6 pode seraplicado
por meio da imaginacao, ou seja, o conceito preci-

65

sa necessariamente submetido a intuicao para que
possa chegar ao conhecimento, assim, a representa-
cdo é produto direto da imaginacgao pois ¢ ela a res-
ponsavel por fazer a ligacdo entre a imagem intuida
na sensibilidade ao conceito formulado no entendi-
mento.

A realidade ou a efetividade do objeto relaciona-se
com o tempo como sentido interno, ou seja, como
intuicdo pura, pois o objeto se torna efetivo quan-
do é possivel extrair a sua esséncia ligando-o ao
esquema formado pela imaginacao, a imagem que
corresponde ao seu conceito. Este reconhecimento
essencial do objeto ja o torna real, assim ele ja pos-
sui uma quantidade que esta relacionada ao tempo
como uma fracao do mesmo.

0 esquema da sustancia é a permanéncia do real
no tempo, i.e., a representacao do mesmo como
um substrato da determinac¢do empirica do tem-
po em geral, que permanece enquanto o resto
muda. (O tempo ndo passa; a existéncia do modi-
ficavel é que passa no tempo. Ao tempo portanto
que é ele imutavel e permanente corresponde,
no fendmeno o imutavel na existéncia, i. e., a
substancia; e somente nela podem a sucessdo e
simultaneidade dos fendmenos ser determina-
das segundo o tempo.) (KrV, B183; KANT, 2018,
p. 178)

Ja a materialidade do objeto esta relacionada a per-
manéncia do mesmo, assim a sua substancialidade
se da na permanéncia de seu substrato empirico no
tempo em geral. Desta maneira, a efetividade e a
realidade do objeto nao dependem de sua materia-
lidade, mas sim da possibilidade de o sujeito apre-
ender a sua esséncia através do esquematismo, ou
seja, daimaginacao.

Assim, para Kant, o tempo é Unico e imutavel porque
a esséncia que é formada pelo esquematismo na
elaboragao dos conceitos puros deve ser universal,
o que muda no tempo é a substancia, logo a efetivi-
dade das coisas enquanto esséncia estara preserva-
da. O tempo é o fator constante e comum de ligacao
das categorias que se referem a diferentes formas de
quantificacdo de um mesmo tempo.

A CONSTRUCAO DA SUBJETIVIDADE



Os esquemas, portanto, ndo sao sendo determi-
nagdes a priori do tempo, segundo regras, e estas
valem, conforme a ordem das categorias, para
sequéncia do tempo, o contetdo do tempo, a or-
dem do tempo e, finalmente, o conjunto comple-
to do tempo, sempre no que diz respeito a todos
os objetos. (KrV, B185; KANT, 2018, p. 179)

A transcendéncia sé é possivel através do sensivel,
ou seja, é necessario o conhecimento sensivel para
se chegar a esséncia do ente. O conceito é o esque-
ma que representa a esséncia, o universal entre to-
dos os singulares, porém, o singular ndo possibilita
aapreensao do conceito como um todo, assim como
0 conceito ndo é capaz de abranger a singularidade
de cada ente individual.

A partir daqui, o essencial da imagem-esquema
torna-se claro pela primeira vez: ela tem o seu
carater de visdo ndo apenas e primeiramente a
partir de seu teor imagético precisamente visu-
alizavel, mas antes a partir de que e de como ela
emerge a partir da apresentacdo possivel repre-
sentada na sua regulacdo mantendo assim como
a regra na esfera da intuitividade possivel. (HEI-
DEGGER, 2019, p.112)

Da mesma maneira este tempo constante e imutavel
s0 é possivel se pensado como uma intui¢do interna
de um sujeito transcendental, pois esta formulagao
de tempo obscurece a nog¢ao de uma dimensao in-
consciente acobertando-a como uma consciéncia
uniforme e absoluta. Assim, anula toda forma de
individualidade essencial na percepcao de tempo
psicologica do individuo que é inconstante, mutavel
e desordenada, o que impossibilita uma formulagao
absoluta na formulacdo do sujeito enquanto ser in-
constante.

A VERDADE ABSOLUTA E O_RETROCES-
SO DO PAPEL DA IMAGINACAO EM KANT

A possibilidade da experiéncia assenta-se no co-
nhecimento da coisa segundo a sua possibilidade

Revista Estéfica e Semiotica | Volume 13 | Numero 1

interior, segundo a sua esséncia. Esta possibilida-
de refere-se a estar disponivel a propria experién-
cia, para que seja possivel conhecer a realidade
objetiva, é a possibilidade como condi¢do para
que a experiéncia aconteca, seja ela como essén-
cia ou como realidade.

E necessario que o sujeito disponibilize um horizon-
te ao qual o objeto possa ser colocado, este horizon-
te refere-se ao seu conceito universal onde a sua
esséncia possa ser representada, ¢ a referéncia pela
qual o objeto sera regulado paradigmaticamente.

No entanto, chama-se com razdo conhecimento
ao conhecimento ontoldgico, se lhe correspon-
der alguma verdade. Contudo, ele ndo apenas
“tem” verdade, mas ¢ verdade originaria, a que
Kant chama, por isso, “verdade transcendental”,
cuja esséncia é elucidada pelo esquematismo
transcendental. (HEIDEGGER, 2019, p.134)

Todos os nossos conhecimentos, porém, repou-
sam no conjunto de toda experiencia possivel, e
a verdade transcendental, que antecede e torna
possivel toda verdade empirica consiste na re-
ferencial universal e essa experiencia possivel.
(Krv, B185; KANT, 2018, p. 180)

A verdade, entdo, esta diretamente ligada a este re-
gular-se ao conceito universal referente ao conheci-
mento a priori, o conceito transcendental. Desta ma-
neira a verdade refere-se a uma adequacao, pois ela
pertence a esséncia se demonstra no conhecimento
a priori do sujeito.

Este conhecimento transcendental acaba por retirar
do sujeito a sua dimensdo, a sua prépria materiali-
dade, assim como impregna a teoria kantiana de
uma espécie divinizacdo do sujeito, como sendo a
sua esséncia um ente superior a seu proprio ente, ou
seja, o sujeito transcendental. Assim, a experiéncia
s6 é possivel e s6 tem valor se referir-se a esta ele-
vacao do ente na representacao e no alcance de sua
esséncia.

Dessa maneira, 0 que seria uma abertura para a

66



expansao do conhecimento acaba por restringi-lo,
retira do objeto a sua prépria possibilidade de ser,
transferindo esta possibilidade ao sujeito, que assim
como um deus possui o poder de designar o ser do
outro.

Para manter este status de verdade absoluta conti-
da no sujeito transcendental é que Kant retroage em
sua teoria no que tange a imaginacao, e retira boa
parte de sua teoria referente a ela que estava contida
na primeira edicdo da Critica da Razdo Pura.

Pressionado por luteranos fundamentalistas, os
pietistas, pela ambicdo de se tornar reitor e pela
morte de seu protetor Frederico, dito Grande,
pela idade, por ameacas que levaram a lhe ser
proibido, pelo imperador seguinte, a publicar
qualquer coisa sobre religido, mas talvez tam-
bém por um desejo de montar uma proposta
para a maquinaria da mente e do Estado, Kant
retirou quase tudo isso na segunda edicdao de
sua obra, sendo esta repetida até hoje, perdendo
o melhor que havia na primeira. A mente huma-
na foi reduzida a engrenagens, que serviram de
modelo para montar o Estado de Direito. Ela per-
deu avitalidade, a forca daimaginacado, que Kant
chamava de Einbildungskraft, a vis imaginativa,
uma energia capaz de imaginar coisas, o que se
perde quando se fala em “faculdade”, que é uma
reparticdo burocratica, algo que se usa ou ndo.
(KOTHE, Revista RES, vol. 10, n° 2, pg. 16)

Aimaginacdo é a faculdade responsavel pela sinte-
se, ela é capaz de formar as representacdes indepen-
dente da presenca do objeto; tem a capacidade de
comparar e de diferenciar, e a capacidade de ligar
o objeto a sua representacdo, ou seja, designa-la.
A imaginacdo é a capacidade intermediaria entre a
sensibilidade (o intuir, o tempo) e o entendimento
(o conceito e a apercepcdo). A imaginagao € a raiz
comum entre sensibilidade e entendimento.

Asintese em geral é, como veremos mais a frente,
o mero efeito da imaginacdo, uma fungao cega,
mas indispensavel da alma, sem a qual jamais te-
riamos conhecimento algum, mas da qual rara-

67

mente tomamos consciéncia. Elevar essa sintese
a conceitos, no entanto, é uma funcao que cabe
ao entendimento, e pela qual ele comeca a for-
necer-nos o conhecimento em sentido proprio.
(KrV, B103; KANT, 2018, p.112, grifo nosso)

O conhecimento transcendental surge da
imaginacdo, é nela que se origina a sintese pura,
aqui surge um problema ou uma contradi¢ao para
a teoria de Kant. Se o que representa a verdade do
conhecimento, sua transcendéncia, surge da ima-
ginagdo, nao seria essa verdade uma produgao do
individuo e assim apenas incerteza? A demais, uma
funcao cega seria a aproximacdo de um conheci-
mento que nao poderia ser acessado apenas pela
razao, seria a admissao de uma nova dimensao do
conhecimento. Kant aproximasse da possibilidade
de descoberta do inconsciente, porém a admissdo
dessa nova dimensao da mente acabaria com a pri-
mazia da razdo desde o inicio buscada por Kant em
sua obra.

Para resolver esse problema Kant volta-se
para o entendimento como unidade fechada ja que
este é originalmente, na sua forma pura a apercep-
¢do, o entendimento é a certeza manifesta no eu. As-
sim como em Descartes, 0 eu como sujeito absoluto,
é a constante da equacdo que da aparéncia de ver-
dade a toda a fundamentacao da teoria kantiana e
assim permite a manutencao de suas regras que ca-
racterizam o pensar como faculdade de julgar. Pois,
para julgar é necessario certezas e verdades.

Deixar a unidade originaria da sintese na imagina-
cdo seria retirar a razdo do nucleo fundamental do
conhecimento, logo a primazia da sintese ndo pode
estar na imaginacao, entdo a sua unidade transfe-
re-se para o entendimento, com isso, o pensamen-
to acaba por afastar-se da busca de sua esséncia na
busca de uma certeza iluséria baseada na constan-
cia do eu. Pois, a manutenc¢ao do eu como ser trans-
cendental é a manutenc¢do das categorias de orde-
namento do pensamento kantiano.

Narevisdo feitaporKantnasegundaedicdo da Critica
da Razdo Pura aimaginacao deixa de serafaculdade

A CONSTRUCAO DA SUBJETIVIDADE



daalmaresponsavel pela sintese entre a sensibilida-
de e o entendimento e passa a ser uma fungao do
entendimento que se relaciona com a sensibilidade.
Para Kant torna-se necessario fazer esta regressao
do papel da imaginacao dentro da sua teoria geral,
pois a imaginacdo é um grande desconhecido. Fazer
com que aimaginagao perca o seu papel de faculda-
de fundamental de sintese, de unificadora da sensi-
bilidade e do entendimento e dar essa primazia para
a razao colocando a imagina¢ao como uma fungao
do entendimento é a maneira encontrada por Kant
de manter o sujeito na sua condicao de parametro
de verdade como adequacao resguardando a essén-
cia das coisas sob tutela do sujeito. A razao precisa
manter-se como faculdade superior para sustentar
as verdades absolutas necessarias para a moral de
Kant. Se essa primazia permanecesse na imagina-
¢ao a esséncia da coisa ndo estaria sob tutela do
sujeito e moral baseada em afirmacdes absolutas
seriam relativizadas.

Através da fundamentacdo da metafisica em ge-
ral, Kant adquiriu pela primeira vez uma intelec-
cdo clara do carater de “universalidade” do co-
nhecimento ontoldgico-metafisico. S6 agora ele
tinha uma “bengala fixa” na mao para percorrer
criticamente a drea da “filosofia moral” e para
substituir a universalidade empirica indetermi-
nada das doutrinas de filosofia popular sobre a
moral pela originariedade essencial das analises
ontoldgicas, as quais sé uma “metafisica dos cos-
tumes” e a sua fundamentacao poderiam esta-
belecer. No combate contra o empirismo superfi-
cial e dissimulado da filosofia moral dominante,
a delimitacdo decidida do a priori puro adquiriu,
contra todo o empirico, um significado crescen-
te. Na medida em que a esséncia da subjetivida-
de do sujeito se assenta na sua personalidade,
mas esta significa o mesmo que razdo moral, o
carater racional do conhecimento puro e do agir
tinham de se reforcar. Toda a sintese e toda a
sintese em geral tinham que recair, enquanto es-
pontaneidade, naquela faculdade que, em senti-
do auténtico, é livre, a razdo pura. (HEIDEGGER,
2019, p.173 e 174)

Revista Estéfica e Semiotica | Volume 13 | Numero 1

Assim como aimaginacao, na primeira edicdo da Cri-
tica da Razdo Pura, para Schiller, o impulso ludico é
a faculdade capaz de unificar a razao e a sensibilida-
de e éelaafaculdade formadora do conhecimento e
da nossa capacidade de julgar, pois é ela que unifica
forma e matéria.

Para Schiller, o aspecto racional formal do sujeito
deve ser equilibrado pelo seu aspecto material, sua
sensibilidade, assim como a sensibilidade deve ser
equilibrada pela razao. Como o sujeito nao pode ser
entdao plenamente razao nem plenamente sensibili-
dade, mas sim um equilibrio entre estas duas forcas,
uma terceira forca moderadora dessas duas faculda-
des, denominada por Schiller de impulso ludico, faz
a adequacao entre o que é recepcionado pelo im-
pulso sensivel e quer ser determinado pelo impulso
racional.

O impulso sensivel exclui de seu sujeito toda
espontaneidade e liberdade; o impulso formal
exclui do seu toda dependéncia e passividade.
A exclusdo da liberdade é necessidade fisica,
a da passividade é necessidade moral. Os dois
impulsos imp&em necessidade a mente: aquele
por leis da natureza, este por leis da razdo. O im-
pulso ludico, entretanto, em que os dois atuam
juntos impora necessidade ao espirito fisica e
moralmente a um sé tempo; pela supressdo de
toda contingéncia ele suprimira, portanto, toda
necessidade, libertando o homem tanto moral
quanto fisicamente. (SCHILLER, 2017, p.71, carta
XIV)

O objeto representado pelo impulso ludico é aque-
le que apresenta forma viva, ou seja, é aquele que
possui as qualidades estéticas dos fendmenos e as-
sim esta presente tanto na sensibilidade quanto no
entendimento do sujeito, que assim sera capaz de
formar julgamentos sobre o belo.

Oimpulso ludico e abusca pela beleza, desenvolvem
a capacidade imaginativa e reflexiva do pensamento
com isso promovem e amplia¢ao da independéncia
das formas de pensamento e liberdade do sujeito.

O homem reflexivo pensa virtude, a verdade, a

68



felicidade; o homem ativo, entretanto, apenas
exercera virtudes, apenas apreendera verdade,
apenas gozara de dias felizes. Reduzir estas aque-
las - substituir os costumes pela eticidade, os co-
nhecimentos pelo conhecimento, o bem-estar
pela felicidade, esta é a incumbéncia da cultura
fisica e moral; a tarefa da educacdo estética é fa-
zer das belezas a beleza. (SCHILLER, 2017, p.80,
carta XVI)

Assim Schiller, retira da formacao do conhecimen-
to esta hierarquia rigorosa encontrada em Kant da
razdo sobre o sensivel, para Schiller a busca pelo co-
nhecimento e o alcance da verdadeira liberdade esta
na busca pelo equilibrio entre os impulsos sensiveis
e as adequacdes racionais de nosso pensamento.

Porém sdo as formulacdes de Kant que abrem cami-
nho para pensadores como Schiller. Aformulagao da
ideia de conhecimentos a priori, e da figura da repre-
sentacdo que se da através da intuicdo, ou seja, por
interferéncia do proprio sujeito na recepcdo do obje-
to, na capacidade de sintese na formulacdo do diver-
SO em uma representagdo. Assim como, ao questio-
nar a possibilidade de se formular juizos sintéticos,
Kant abre caminhos para formulagdes posteriores,
aberturas para a dialética de Fichte com a dimensao
do ndo-eu do eu, assim como a formulacao de Hegel
de um idealismo objetivo, que posteriormente vao
abrir o caminho para a descoberta do inconsciente,
e a formulagao de novos paradigmas sobre o ques-
tionamento de um sujeito de alma absoluta.

Ainda preso as aos pressupostos teoldgicos que fun-
damentam a metafisica, Kant mantém o conheci-
mento sensivel limitado, pois coloca a razdo no lugar
do dogma. Para Kant, superar a questdo dogmatica
vigente até entdo se resolve ao mudar os principios
do conhecimento, de principios do conhecimento
analitico para principios de conhecimento sinté-
ticos. Isso porque, os principios de conhecimento
analitico ficam presos ao proprio conceito, tentando
resolver o problema da percepc¢ao dentro dele mes-
mo, sem a ampliacao do conhecimento, e assim,
tornasse necessario recorrer ao dogmatico. Ja os
principios de conhecimento sintéticos levam a razao

69

a buscar ampliar o conhecimento extrapolando o
conceito préprio da coisa aproximando o homem da
real esséncia do objeto.

E possivel e necessario, portanto, ver como ndo
efetivadas todas as tentativas de realizar a me-
tafisica dogmaticamente; pois o que em uma ou
outra ¢ analitico, i. e., uma mera decomposicdo
dos conceitos que estdo em nossa razdo, ndo é
ainda o fim, mas apenas uma preparacao para a
verdadeira metafisica, que busca ampliar o co-
nhecimento sintético a priori dos mesmos mas é
incapaz de fazé-lo, ja que apenas mostra o que
estd contido nesses conceitos, e ndo como che-
gamos a priori a eles para, assim, poder deter-
minar também o seu uso valido com vistas aos
objetos de todo conhecimento em geral. De res-
to, basta um pouco de abnegacao para desistir
de todas essas pretensoes, pois as contradicdes
da razdo consigo mesma, irrecusaveis e também
no procedimento dogmaticos inevitaveis, ja ha
muito comprometeram a autoridade de toda
metafisica anterior. Serd necessaria uma maior
persisténcia para nao se deixar deter nem inter-
namente pela dificuldade, nem externamente
pela resisténcia, e assim oferecer, por meio de
um tratamento completamente oposto ao ado-
tado até aqui, uma ciéncia que é indispensavel
arazdo humana e da qual se podem podar todos
os galhos salientes sem danificar a raiz, podendo
ela agora, finalmente, crescer de maneira pros-
pera e frutifera. (KrV, B23, B24; KANT, 2018, p. 59,
grifo nosso)

Porém, essa poda na metafisica ndo altera seus fun-
damentos, suas raizes se mantém. A prépria razdo é
usada como venda para um mais profundo desen-
volvimento de como se opera a intuicao.

A primazia pela logica e a falta de um maior aprofun-
damento do conhecimento sensivel, tanto por Kant
quanto pelos neokantianos, também sdo apontadas
por Heidegger. O menosprezo pela da intuicdao em
favorecimento ao entendimento tem como fundo o
problema da unidade da alma, a unidade do pensa-
mento que deve pertencer ao sujeito absoluto como

A CONSTRUCAO DA SUBJETIVIDADE



demandam os mandamentos da metafisica crista.

Mas como se deve explicar que até o préprio
Kant, apesar do significado fundante e determi-
nante da intuicdo no conhecimento humano,
transfira para a discussdo sobre o pensamento o
trabalho principal da andlise do conhecimento?
A razdo para isso é tdo simples como evidente.
Justamente porque Kant - por oposi¢do a me-
tafisica racional, que colocava a esséncia do co-
nhecimento na razdo pura, no puro pensar por
conceitos - destacava a intuicdo como momen-
to fundamental que suporta o conhecimento
humano, deveria agora, por isso o pensamento
ser destituido da primazia que até entdo lhe fora
atribuida e de seu valor exclusivo. Mas a critica
ndo se deverd conter com a tarefa negativa de
contestar essa primazia ao pensamento concei-
tual; antes de mais e acima de tudo, devia deter-
minar e fundamentar, de modo novo, a esséncia
do pensamento. (HEIDEGGER, 2018, pg. 130)

Minimizar o papel da imaginacao dentro do proces-
so de conhecimento e limitar o papel da intuicao na
representacao para racionalizacao destas represen-
tacOes através de conceitos como pressupde a meta-
fisica, colocando a racionalidade e o entendimento
como instancias superiores e mais elevadas do pen-
samento humano, mais umavez o problema se volta
para a hierarquizagao, para a categorizacao de um
tipo de pensamento que pertenceria a dimensdo do
divino. Se o pensamento, o representar estagna na
razao pura e se estanca nesta “plataforma superior”,
perde-se a possibilidade de processar estas repre-
sentagdes em seus aspectos emocionais, que fazem
parte do sensivel e sdo essenciais no processo de to-
madas de decisdes, da criacdo da imagem propria e
da determinacao de sua individualidade.

Nietzsche evidencia como essa exaltacao da racio-
nalidade e inferiorizacdo do que é corpéreo e do que
faz parte da dimensdo sensivel do conhecimento
empobrece o ser humano e o seu conhecimento.

Intuicdo: em toda avaliagdo se trata de uma de-
terminacdo perspectiva: sobrevivéncia do indivi-

Revista Estéfica e Semiotica | Volume 13 | Numero 1

duo, de uma comunidade, de uma raca, de um
Estado, de uma crencga, de uma cultura.

- por meio do esquecimento de que sé existe uma
apreciacdo perspectiva, tudo pulula cheio de
aprecia¢des contraditorias e, portanto de pulsdes
contraditérias em um mesmo ser humano. Essa
é a expressdo do adoecimento no ser humano,
em antitese ao animal, no qual todos os instintos
existentes bastam para tarefas bem determina-
das.

- essa criatura cheia de contradi¢des tem na sua
esséncia, no entanto, um grande método de co-
nhecimento: sente muito pré e contra - eleva-se
ao senso de justica - para compreender além das
valoragées do bem e do mal.

O ser humano mais sabio seria o mais rico em
contradi¢bes, que teria como que 6rgdos sen-
sorios para todas as espécies de ser humano: e
entre eles seus grandes momentos de grandiosa
harmonia - o alto acaso também em nés!

- uma espécie de movimento planetario - (NIET-
ZSCHE, 2008, pg.150, 26(119))

No primeiro capitulo de sua obra Os arquétipos e o
inconsciente coletivo, Jung discorre sobre esta ce-
gueira proposital adimensao inconsciente da psique
pois ela representa um afrontamento aos principios
dogmaticos da igreja, que toma para si tudo aquilo
que pertence ao imagético como forma de controle
sobre a dimensao psicologica do desenvolvimento
do conhecimento do individuo.

O dogma substitui o inconsciente coletivo, na
medida em que o formula de modo abrangente.
O estilo de vida catdlico neste sentido desconhe-
ce completamente tais problemas psicoldgicos.
Quase toda a vida do inconsciente coletivo foi
canalizada para as idéias dogmaticas de nature-
za arquetipica, fluindo como uma torrente con-
trolada no simbolismo do credo e do ritual, ela
manifesta-se na interioridade da alma catdlica.
(JUNG, 2019, § 21, pg. 21)

Todo esfor¢o da humanidade concentrou-se por

isso na consolidacdo da consciéncia. Os ritos ser-
viam para este fim, assim como as représentatios

/0



collectives, os dogmas; eles eram os muros cons-
truidos contra os perigos do inconsciente, os pe-
rils of the soul. (JUNG, 2019, § 47, pg. 31)

O uso do imagético, assim como a percepgdo do
belo sempre foram historicamente usados como
forma de controle e distorcao dos fins pelos meios.
Seja quando esse belo é utilizado para defender ou
vender a ideia de uma salvagdo através da religido,
ou para defender interesses de classes e elites do-
minantes.

O belo aparece implicitamente ai afastado em
dois graus da verdade, ja que a verdade s6 pode
ser a ideia. Ele estd como que dois graus abaixo,
longe do trono onde esta a deusa coroada do ilu-
minismo filoséfico, a Razdo (e ndo mais a Fé, da
tradicdo do credo quia absurdum). Que essa “Ra-
z3ao0” possa ser a racionalizacdo dos interesses de
uma classe, para assegurar seus proprios privilé-
gios, isso ndo esta ai em discussdo. A fé ndo é
simplesmente substituida pela razdo, surge uma
crenca na capacidade iluminadora e transforma-
dora do pensamento critico. (KOTHE, 2019, pg.
164)

Entretanto, este ser absoluto proposto por Descar-
tes e desenvolvido por Kant é mais uma represen-
tacao dogmatizada do ser humano como divindade.
Assim, como evidenciado por Nietzsche e por Freud,
esta necessidade engrandecimento do eu é a busca
por uma verdade absoluta, uma certeza que elimi-
ne as incertezas e as dificuldades de lidar com o im-
previsivel, de lidar com aquilo que o sujeito possui
dificuldade de identificar em si e no outro, da difi-
culdade de lidar e compreender a diferencga. Aimpo-
sicao de uma universalidade, de uma padronizagao
do individuo, irad servir como forma de alienacao e
justificativa para as hipocrisias evidentes dentro
das formulag¢des morais utilizadas para manipular e
igualar, justificando assim a falta de empatia com o
outro na busca de uma “felicidade” prépria.

As perspectivas dos moralistas gregos: a morali-

dade como consequéncia de juizos (e de falsos
juizos) - “por qué?” questdo e argumentacdo

/1

falsas, a felicidade pessoal como meta de todo
agir (é preciso que seja a suprema felicidade
como decorréncia da intuicao suprema - portan-
to, cheio de hipocrisia) - a alta de vergonha no
apresentar a virtude (divinizacao em Platdo), a
difamacdo de todos os impulsos inconscientes, o
desprezo dos afetos -

Inconscientemente todos eles buscam o belo pe-
destal - querem representar sobretudo a virtude,
é a grande encenagdo teatral da virtude.

Mas eles sdo filhos de sua época - ndo mais ato-
res tragicos, ndo encenadores da heroicidade, e
sim “olimpicos”, superficiais. Ha nisso muita am-
bicdo plebeia e rapida ascensdo social. “Raga”
ndo deve sernada: o individuo comeca nele mes-
mo.

Muita estrangeirice - atuam o Oriente, o quietis-
mo, a inveng¢do semitica da “santidade”.

Ciimes em relagdo as artes plasticas. (NIETZS-
CHE, 2008, pg.27, 25(106))

Ainda assim, conseguimos perceber que a supre-
macia do eu na filosofia de Kant, que ira influenciar
toda filosofia posterior. O sujeito se torna esséncia
ndo sé do pensamento, mas também é nele que se
reflete sobre a esséncia das coisas. Porém, este su-
jeito em Kant, ndo é identidade ou individualidade,
ele é aquilo que se manifesta em todo sujeito, ele a
aquilo que do empirico podemos observar e estabe-
lecer os principios metafisicos, como meio para al-
cancgar a sua elaboragao do transcendental. Ou seja,
uma divindade em forma de sujeito.

Mais uma vez a relagdo sujeito e objeto esta, e estara
sempre, restrita ao sujeito. Assim, todas as relagoes
de interagdao com o mundo se resolvem pelo sujei-
to, em consequéncia disso a propria perseguicao
da verdade se torna uma adequacgao ao sujeito, aos
seus proprios interesses dissociando-o completa-
mente do mundo ao seu redor. Entdo novamente, as
distor¢coes daqueles cujos interesses sao dominan-
tes se tornam verdades absolutas, e mesmo acredi-
tando estar perseguindo um “bem maior” o homem
se encontra alheio e isolado de tudo, destruindo
tudo aquilo que esta ao seu alcance.

A CONSTRUCAO DA SUBJETIVIDADE



REFERENCIAS

BARRETTA, J.P.F. O conceito de vivéncia em
Freud e Husserl, Psicologia USP, Volume: 21, n.
1, p. 47-78, 2010, https://doi.org/10.1590/S0103-
65642010000100004

BIERI, Andrea. Desinteresse e vontade em Kant, Scho-
penhauer e Nietzsche. Revista Concinnitas, 1998.
ISSN 1981-9897.

FREUD, Sigmund. Introdugdo ao narcisismo: ensaios
de metapsicologia e outros textos (1914-1916), Tra-
ducdo Paulo César de Souza. Obras Completas volu-
me 12, Sao Paulo, Companhia das Letras, 2010. ISBN
978-85-359-1606-5.

. Histéria de uma neurose infantil:
(“O homem dos lobos”): além do principio do prazer
e outros textos (1917-1920), Tradugdo Paulo Césarde
Souza. Obras completas volume 14, 12 edicdo. Sao
Paulo, Companhia das Letras, 2010. ISBN: 978-85-
359-1613-3.

. Psicologia das massas e andlise
do eu e outros textos (1920-1923), Traducao Paulo
César de Souza. Obras Completas volume 15. Sdo
Paulo, Companhia das Letras, 2011. ISBN: 978-85-
359-1871-7.

. O eu e o Id, “autobiografia” e
outros textos (1923-1925), Traducdo Paulo César de
Souza. Obras Completas volume 16. Sao Paulo, Com-
panhia das Letras, 2011. ISBN:978-85-359-1872-4.

GOMES, Matheus R. A ‘apercep¢do transcendental’
Kantiana frente ao eu puro Fichteano do criticismo
ao idealismo alemdo, Revista Alamedas, Volume 7,
n.1l, 2019 e-ISSN 1981-0253

GUYER, Paul. Os simbolos da liberdade na estética
kantiana. O que nos faz pensar, [S.l.], Volume 7, n.
09, p. 73-92, oct. 1995. ISSN 0104-6675.

HEIDEGGER, Martin. Construir, Habitar, Pensar.
[Bauen, Wohnen, Denken] (1951) conferéncia pro-

Revista Estética e Semidtica | Volume 13 | Numero 1

nunciada por ocasiao da “Segunda Reunido de
Darmastad”, publicada em Vortdge und Aufsdtze, G.
Neske, Pfullingen, 1954.Traducdo de Marcia Sa Ca-
valcante Schuback.

. Que é uma coisa?, Tradugao
Carlos Morujao. Lisboa, Edi¢cdes 70, 2018. ISBN 978-
972-44-2013-4

.Aorigem da obra de arte, Tra-
ducdo Idalina Azevedo da Silva e Manuel Antonio de
Castro. Sao Paulo, Edi¢oes 70, 2010. ISBN 978-85-
62938-03-0.

. Nietzsche, Traducao Marco
Antonio Casanova. 2% edi¢ao, Rio de Janeiro, Ed. Fo-
rense, 2014. ISBN:978-85-309-5633-2.

. Kant e o problema da me-
tafisica, Tradugdo Alexandre Franco de Sa e Marco
Antonio Casanova. 1? edicao. Rio de Janeiro, Ed. Via
Verita, 2019. ISBN 978-85-64565-90-6.

. O Acontecimento Apropria-
tivo, Tradugao Marco Antdnio Casanova, 1? edicao,
Rio de Janeiro, Ed. Forense Universitaria, 2013. ISBN
978-85-309-4759-0.

JUNG, Carl Gustav. O homem e seus simbolos, Tradu-
¢ao Maria Licia Pinho. 3% edicdo, Rio de Janeiro, Ed.
Haper Collins, 2017. ISBN 978-85-69809-63-0.

. Os arquétipos e o inconsciente
coletivo, Tradugao Maria Luiza Appy, Dora Mariana R.
Ferreira da Silva. 11 edicdo, Petrdpolis, editora Vo-
zes, 2019. ISBN 978-85-326-2354-6

KANT, Immanuel. Critica da Faculdade de Julgar,
Traducdo Daniela Botelho B. Guedes. Sdo Paulo, ico-
ne Editora, 2009. ISBN 978-85-274-1036-6.

. Critica da Razdo Pura, Tradugdo
e Notas de Fernando Costa Mattos. 4% reimpressao,
Sao Paulo, Editora Vozes, 2018. ISBN 978-85-326-
4324-7.

72



. Metafisica dos Costumes, Tradu-
¢ao Bruno Nadai, Diego Kosbiau e Monique Hulshof.
42 reimpressao, Sao Paulo, Editora Vozes, 2019. ISBN
978-85-326-4651-4.

. Fundamentos da Metafisica dos
Costumes, Traducao de Paulo Quintela. Textos filo-
soficos 7, Lisboa, Edi¢des 70, 2019. ISBN 978-972-44-
1537-6.

KOTHE, Flavio R. Fundamentos da teoria literdria, 1
edicdo. Cotia, Sdo Paulo: Editora Cajuina, 2019. ISBN
978-85-54150-59-4.

. Arte, arquitetura e liberdade. Re-
vista Estética e Semidtica, Volume 9, n. 2, 2019. p.
8-25.ISSN 2238-362.

. A poesia hermética de Paul Ce-
lan. Brasilia, Ed. Universidade de Brasilia, 2016. ISBN
978-85-230-1178-9.

MARTINS, C. A. Autoconsciéncia pura, Identidade e
existéncia em Kant. Trans/Form/A¢ao, Sao Paulo, Vo-
lume 21-22. p. 67-89, 1998-1999.

NIETZSCHE. Nietzsche - Vida e Obra: Editora Nova
Cultura. Colegao os pensadores, Sao Paulo, Editora
Nova Cultural, 2005. ISBN: 85-13-00857-5.

___________ . A vontade de poder. Traducao de
Marcos Sinésio Pereira Fernandes e Francisco José
Dias de Morais. Rio de Janeiro, Editora Contraponto,
2008. ISBN: 978-85-85910-96-9.

___________ . Fragmentos do espdlio: primavera de
1884 a outono de 1885; selecado, traducdo e prefacio
Flavio R. Kothe. Brasilia, Editora Universidade de
Brasilia, 2008. ISBN: 978-85-230-1226-7.

PIMENTA, Arlindo Carlos. O tempo em Freud. Estu-
dos de psicandlise, Belo Horizonte, n.41, p.59-66, jul.
2014.1SSN 0100-3437

SILVA, Hélio Lopes da. A Imaginagdo na critica kan-

tiana dos juizos estéticos. ArteFilosofia - Publicacdo
Semestral, Revista de Estética e Filosofia da Arte do

/3

Programa de Pds-graduacdo em Filosofia - UFOP -
ISSN: 2526-7892 (on-line) - ISSN: 1809-8274 (impres-
so), Ouro Preto, margo de 2005.

SCHILLER, Friedrich. Cultura estética e liberdade,
traducao Ricardo Barbosa. Sao Paulo, Hedra, 2009.
ISBN 978-85-7715-110-3.

. A educagdo estética do ho-
mem: nume série de cartas, Traducdo Roberto
Schwarz e Marcio Suzuki. S3o Paulo, Ed. [luminuras,
1989. [107 reimpressao, 2017]. ISBN 85-85219-10-6.

TREVISAN, D. K. Estética como ‘ciéncia do sensivel’
em Baumgartem e Kant. ArteFilosofia, n. 17, dezem-
bro 2014.

A CONSTRUCAO DA SUBJETIVIDADE



