
ZUSAMMENFASSUNG

Ein Höhepunkt der Annäherung von Kunst und 
Wahrheit wird zweifelsohne in der klassischen 
deutschen Philosophie erreicht, d. h., in der 
hervorragenden Entwicklung aller Bereiche des 
Denkens und Dichtens zwischen Kant und Hegel. 
Um diese Verschränkung von Kunst, Philosophie 
und Wahrheit besser zu verstehen ist zunächst 
angebracht, den unmittelbaren Ausgangspunkt 
dieser Entwicklung näher zu bestimmen. Von 
Kants These der Subjektivität des Schönen 
angeregt versuchte nämlich schon Schiller zu 
einem neuen Verständnis der Objektivität des 
Schönen zu kommen, was dann von Hölderlin 
aufgenommen und weitergeführt wurde, bei dem 
endlich Kunst und Philosophie gleichermassen 
zur Bewusstmachung der Wahrheit beitragen.

Stichwörter: Schönheit; Subjektivität; 
Objektivität; Kant; Schiller; Hölderlin.

RESUMO

Um ponto alto da aproximação de arte e 
verdade é dado sem dúvida com a filosofia 
alemã clássica, quer dizer, naquele 
desenvolvimento excepcional das ideias entre 
Kant e Hegel. Para compreender melhor este 
estreitamento de arte, filosofia e verdade, 
cumpre antes determinar o ponto de partida 
próximo deste desenvolvimento. Desafiado pela 
tese kantiana da subjetividade do belo, já 
Schiller procurou resgatar a objetividade do 
belo, o que pôde então ser desenvolvido 
ulteriormente por Hölderlin, para o qual 
finalmente arte e filosofia estão irmanadas no 
esforço de tornar consciente a unidade de todo 
ser como verdadeiro, bom e belo.

Palavras-chave: Beleza; Subjetividade; 
Objetividade; Kant; Schiller; Hölderlin.

Sobre a objetividade do belo 
entre Kant e Hölderlin

Zur Objektivität des Schönen zwischen Kant und Hölderlin

Joãosinho Beckenkamp

Professor do Departamento de Filosofia da Universidade Federal de Minas Gerais, possui Mestrado em Filosofia pela Universidade 
Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS, 1987), fez estudos em nível de doutorado na Universidade de Göttingen (GAU, 1988-1993) e 
possui Doutorado em Filosofia pela Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP, 1999). Em 2003-2004 realizou estágio pós-
doutoral junto ao Arquivo Hegel (Bochum, Alemanha). Tem experiência na área de História da Filosofia, com ênfase na filosofia 
alemã clássica, atuando principalmente nos seguintes temas: crítica, filosofia kantiana e pós-kantiana, além de filosofia do direito 
natural e crítica da economia política, com vários artigos, livros e traduções publicados.

http://dx.doi.org/10.18830/issn.2238­362X.n2.2017.01 1



o belo corresponde a um sentimento peculiar de 
um indivíduo ou sujeito. Com sua Crítica da 
faculdade do juízo, de 1790, Kant se opõe às duas 
correntes, inaugurando de fato uma nova 
corrente, a cujos desdobramentos podemos 
assistir até nossos dias. Contra os racionalistas, 
Kant lembra que no belo está envolvido sempre 
um sentimento de prazer e que nenhum 
sentimento se presta à objetividade lógica ou 
cognitiva pressuposta na compreensão do belo 
como objeto perfeito; por este lado, então, Kant 
defende que os juízos estéticos não têm a 
mesma natureza dos juízos lógicos ou teóricos, 
expressando antes uma apreciação subjetiva, e 
não um juízo sobre o que o objeto é nele 
mesmo. Mas, surpreendentemente, Kant 
defende também, desta vez contra os empiristas 
ou subjetivistas ingleses, que os juízos estéticos 
levantam legitimamente uma pretensão de 
valerem universalmente. Para tanto, introduz a 
noção de universalidade subjetiva, que define o 
que pode ser uma universalidade estética: “a 
universalidade estética que se atribui a um 
juízo é de tipo especial, porque o predicado da 
beleza não se conecta com o conceito do objeto, 
considerado em toda a sua esfera lógica, e ainda 
assim se estende sobre toda a esfera dos 
julgadores.” (KU, B 24); quer dizer, dos sujeitos 
que julgam e que de certa maneira são 
desafiados a uma concordância universal. Com 
isto, Kant logra tornar plausível que os juízos 
estéticos possam pretender universalidade, mas 
apenas com base na possível concordância dos 
sujeitos, ou seja, subjetivamente.

Contra esta circunscrição do juízo estético à 
esfera subjetiva Schiller toma publicamente 
posição em seu ensaio Sobre graça e dignidade, 
de 1793. Mas a ideia para um conceito objetivo 
do belo se forma no curso de suas lições sobre 

Uma passagem da carta de Hölderlin a 
Neuffer de outubro de 1794, pode servir de 
ponto de orientação para a exposição de uma 
primeira rodada de discussão, que prepara a 
reivindicação de conteúdo de verdade para a 
arte tanto nos primeiros românticos alemães 
(cujo programa é desenvolvido e tornado 
público essencialmente entre 1797 e 1801) 
quanto em Hölderlin, assim como reverberá 
ainda na síntese final proposta pela estética 
hegeliana. Em sua carta, Hölderlin expõe 
uma ideia com que acredita poder contribuir 
para os projetos editoriais de seus amigos 
Neuffer e Konz: “Talvez eu possa mandar um 
ensaio sobre as ideias estéticas; uma vez que 
ele pode valer como um comentário sobre o 
Fedro de Platão, sendo uma passagem deste 
certamente meu texto, ele talvez fosse útil 
para Konz. Basicamente, ele deve conter uma 
análise do belo e sublime, pela qual a de Kant 
é simplificada e, por outro lado, tornada 
mais diversificada, como em parte já fez 
Schiller em seu texto sobre dignidade e 
graça, o qual, entretanto, deixou de ousar 
um passo a mais além do limite kantiano, 
que na minha opinião ele deveria ter 
ousado.” (StA 6, 137).

Para entender do que se trata no passo que 
Hölderlin acredita que Schiller deveria ter dado 
para lá da análise kantiana do conceito do belo, 
é preciso antes de tudo recuperar o mérito e os 
limites da análise estética de Kant. O período de 
formação de Kant é marcado, em termos de 
estética, por duas correntes divergentes, uma 
um pouco mais antiga, de cunho racionalista, 
que defende a objetividade do belo, apreendido 
no objeto como sua perfeição; e outra mais 
recente, de origem inglesa e empirista, que 
contesta a objetividade do belo, defendendo que 

2 Revista Estética e Semiótica | Volume 7 | Número 2



demais com seu rigorismo criticista, o que se 
expressaria então também em seu conceito 
subjetivista do belo, originalmente obtido a 
partir de considerações, não sobre ações livres 
dos homens, mas sobre manifestações da 
natureza que evocam no espectador um 
sentimento de prazer sui generis que torna 
expresso quando julga que algo é belo. Como 
dramaturgo, Schiller precisa mais do que isto; 
ele precisa de um conceito do belo que lhe 
permita pensar a apresentação de ações livres 
ou morais no palco, sem que o processo 
descambe para um subjetivismo completo. O 
conceito do belo como manifestação sensível de 
decisões e ações livres cumpre esta função.

A exposição deste conceito objetivo do belo em 
Sobre graça e dignidade, a que Hölderlin se 
refere em sua carta (e a única, aliás, a que podia 
ter acesso na época), é um pouco mais reticente, 
mas tem o mesmo sentido. Nela, Schiller 
considera que “há duas maneiras pelas quais 
aparências podem tornar-se objetos da razão e 
expressar ideias” (SW 5, 441), a saber, pela 
representação da perfeição encontrada no 
próprio objeto ou como representação da 
beleza, na qual a razão colocaria ou 
apresentaria simbolicamente nas aparências 
sua ideia: “Nem sempre é necessário que a 
razão retire estas ideias das aparências, ela 
também as pode introduzir nelas.” (SW 5, 441). 
Sobretudo na consideração da graça e beleza de 
figuras humanas, esta maneira de conceber a 
apresentação sensível de uma ideia parece ser 
necessária, pois afinal “a beleza arquitetônica 
do homem é a expressão sensível de um conceito 
da razão” (SW 5, 443) e “na graça, como em 
geral na beleza, a razão vê satisfeita na 
sensibilidade a sua exigência, e 
surpreendentemente se depara com uma de 

estética na Universidade de Jena durante o 
semestre de inverno de 1792/3. Deste projeto, 
Schiller dá notícia ao amigo Christian Körner 
em carta de 21 de dezembro de 1792: “Tive 
bastante luz sobre a natureza do belo, de modo 
que acredito ganhá-lo para a minha teoria. 
Acredito ter encontrado o conceito objetivo do 
belo, que ipso facto se qualifica também para 
um princípio objetivo do gosto, e que foi posto 
em dúvida por Kant. Vou ordenar meus 
pensamentos a respeito e publicar na próxima 
Páscoa num diálogo Kálias ou sobre a 
beleza.” (SW 5, 1199-1200). O projeto não foi 
levado a cabo, entretanto, tendo estas 
considerações de Schiller sobre um princípio 
objetivo do gosto ficado inéditas na época. O 
que Schiller procura com seu conceito objetivo 
do belo fica mais claro nas cartas a Körner do 
que em Sobre graça e dignidade. Tendo estreado 
na década anterior como dramaturgo, ao que 
voltaria, aliás, depois de sua larga excursão pelo 
campo da filosofia estética (entre 1790 e 1795), 
Schiller está interessado num conceito de belo 
como exposição de ideias morais, o que em 
termos kantianos pode ser resumido a uma 
exposição da liberdade, visto que a moral em 
sentido kantiano apenas explicita as regras de 
realização da liberdade. Daí a hoje célebre 
definição de beleza na carta a Körner de 8 de 
fevereiro de 1793: “Beleza nada mais é do que 
liberdade na aparência.” (SW 5, 400). Para Kant, 
o mundo das aparências ou fenômenos é 
totalmente regido pelo princípio da necessidade 
causal, não sendo possível, por conseguinte, que 
a liberdade seja apresentada como fenômeno ou 
aparência. Ora, no teatro, assim como na 
relação comum dos homens livres entre si, 
pensa Schiller, temos a manifestação sensível da 
liberdade sob as mais diversas formas; neste 
quesito, portanto, Kant parece ter ido longe 

Sobre a objetividade do belo entre Kant e Hölderlin 3



promover a concordância da razão e da 
sensibilidade é o propósito fundamental da 
educação estética dos homens, objeto de sua 
obra seguinte.

Ora, no quadro da filosofia moral kantiana, a 
que se atêm Schiller e em seguida também 
Fichte, a plena concordância de razão e 
sensibilidade ou de espírito e natureza só se 
daria ao cabo de um progresso ou de um 
processo de aproximação infinitos, o que 
equivale a dizer que, para seres finitos como os 
homens, a harmonização ou reconciliação da 
razão ou do espírito com a sensibilidade ou a 
natureza é um ideal inatingível, dissipando-se 
na consciência de um simples dever ser, sem 
jamais adquirir o status ontológico do ser. O 
passo que Hölderlin ousa dar além de Kant e de 
Schiller, e com o qual abre um novo capítulo da 
história da filosofia alemã, consiste em romper 
num ponto específico com aquele quadro, 
localizando numa experiência dada a 
efetividade (e não mera possibilidade) da 
concordância ou unidade dos contrapostos.

Este passo decisivo é anunciado na carta a 
Neuffer de 1794 mediante uma referência vaga 
a uma passagem do Fedro de Platão. Mas, 
analisando de perto o diálogo de Platão e 
mantendo no horizonte o que Hölderlin fará em 
seguida, não é difícil identificar esta passagem; 
trata-se de Fedro 250b, onde Platão defende que 
a ideia de beleza se dintingue das demais ideias, 
como as de sabedoria e de justica, que jamais 
podem aparecer nas cópias sensíveis, mantendo-
se sempre apenas como ideal a ser perseguido 
pelos homens em sua jornada pelo mundo 
sensível. Platão defende na mencionada 
passagem que a ideia de beleza se distingue das 
demais ideias como a única que é visível no que 

suas ideias na aparência.” (SW 5, 482). Pelo 
contexto das cartas a Körner, está claro que 
Schiller pensa aqui na ideia de liberdade; mas, 
em vista da exposição dramatúrgica, o dito se 
aplica também a ideias morais derivadas, como 
generosidade e magnanimidade, por exemplo, 
ou ainda perseverança e fidelidade.

Apesar de forçar assim os limites da crítica 
kantiana no concernente à apresentação 
sensível de uma ideia da razão, Schiller não 
abandona o terreno da filosofia moral kantiana, 
na qual se encontra uma contraposição quase 
que absoluta entre razão e sensibilidade, 
liberdade e natureza, demandas da moral e 
demandas das paixões. Para expressar sua 
insatisfação com o rigorismo moral de Kant, 
Schiller concebe timidamente uma relação mais 
harmoniosa entre razão e sensibilidade, em que 
o jogo livre entre o imperativo moral e a 
resposta da natureza ou das paixões se 
manifesta como beleza. Com isto, introduz uma 
terceira possibilidade de relacionar razão e 
sensibilidade, ao lado das duas previstas pela 
moral kantiana, ou seja, o domínio monárquico 
da razão sobre as paixões (opção estoica) e a 
anarquia das paixões insubmissas à razão: “se 
nem a razão dominando a sensibilidade nem a 
sensibilidade dominando a razão são 
compatíveis com a beleza da expressão, então 
aquele estado do ânimo em que razão e 
sensibilidade, dever e inclinação, concordam, 
será a condição sob a qual se segue a beleza do 
jogo.” (SW 5, 463). O passo que Schiller dá no 
sentido de reivindicar objetividade para a 
beleza tem como pano de fundo, portanto, a 
moral kantiana, a cujo serviço estará sua 
estética e, pouco mais tarde, também sua 
dramaturgia (como encenação exemplar da 
virtude diante das vicissitudes da vida). Aliás, 

Revista Estética e Semiótica | Volume 7 | Número 24



aparece. Assim, se as demais ideias só podem 
ser recuperadas pela anamnese ou 
rememoração, a ideia de beleza também se 
torna visível nas manifestações da natureza. 
Apropriando-se desta ideia platônica de uma 
beleza presente na natureza, Hölderlin 
consegue ir bem além de seus mentores iniciais 
Kant, Schiller e Fichte. Pois também Schiller, ao 
seguir Kant no concernente à necessária 
separação de sujeito e objeto em matéria de 
moral (filosofia prática), apenas insistindo 
também na necessidade da harmonização das 
duas esferas (razão e sensibilidade ou liberdade 
moral e natureza), dá prosseguimento à 
primeira parte da concepção platônica das 
ideias, dentro da qual a ideia originária não 
pode ser recuperada neste mundo ou na 
experiência dos homens; e, ao vacilar em 
relação à objetividade da beleza, Schiller deixa 
de dar um passo que Hölderlin pretende dar 
com apoio em Platão, apropriando-se da sutil 
segunda parte da concepção platônica das 
ideias desenvolvida no Fedro.

Na filosofia prática ou moral, a exigência da 
harmonização final da razão e da sensibilidade 
passa a ser respondida explicitamente a partir 
de Fichte pela concepção de uma aproximação 
infinita à identidade do sujeito e do objeto ou do 
eu e do não-eu, como Fichte se expressa em 
geral. Tendo assistido às lições de Fichte no 
início de 1795, Hölderlin retoma este 
desenvolvimento em meados de 1795 no 
prefácio da penúltima versão de seu Hipérion: 
“Mas nem nosso saber nem nosso agir chegam 
em qualquer período de nossa existência lá 
onde cessa todo antagonismo, lá onde tudo é 
um; a linha determinada só se une com a 
indeterminada em aproximação infinita.” (StA 
3, 236). Em vez de se contentar com a 

idealização da própria existência que decorre 
desta intransponível separação tanto na teoria 
quanto na prática, entretanto, Hölderlin propõe 
um aprofundamento da experiência estética, 
apropriando-se da concepção platônica da 
beleza como ideia que se manifesta na 
natureza: “Nós nem sequer teríamos um 
pressentimento daquela paz infinita, daquele 
ser, no sentido único da palavra, não 
aspiraríamos a unir conosco a natureza, não 
pensaríamos nem agiríamos, em geral não 
existiria nada (para nós), se ainda assim aquela 
união infinita, aquele ser, no sentido único da 
palavra, não fosse dado. Ele é dado – como 
beleza; para falar como Hipérion, aguarda-nos 
um novo reino, em que a beleza é rainha.” (StA 
3, 236-7).

Somente no senso estético da beleza é dada a 
unidade de todo ser ou, como Hölderlin havia 
dito numa passagem do fragmento Juízo e ser, 
cuja redação é geralmente datada de início de 
1795, somente em intuição intelectual se pode 
ter ser pura e simplesmente: “Onde sujeito e 
objeto estão unidos pura e simplesmente, e não 
apenas em parte, portanto unidos de tal 
maneira que não se pode proceder a nenhuma 
partição sem lesar a essência daquilo que é para 
ser separado, ali e somente ali se pode falar de 
um ser puro e simples, como é o caso na intuição 
intelectual.” (StA 4, 216). Registrando naquele 
momento suas impressões da leitura de Fichte, 
Hölderlin vê no sentido da beleza, a ser 
promovido naturalmente pela arte, o único 
ponto de acesso a uma unidade que se perde 
com a reflexão na esfera do eu ou da 
consciência: como a consciência se constitui tão 
somente com a cisão de sujeito e objeto, 
movendo-se a reflexão sempre no âmbito desta 
cisão originária, mesmo lá onde chega à 

Sobre a objetividade do belo entre Kant e Hölderlin 5



que finalmente ensaiará sua junção na poética 
do período maduro, a ideia de que no fundo a 
filosofia e a arte estão irmanadas no propósito 
comum de promover a experiência da verdade, 
da bondade e da beleza vinha sendo defendida 
e executada por Fichte desde meados de 1794, 
particularmente em suas Lições sobre a 
destinação do erudito, de que Hölderlin dá 
notícia a Hegel numa carta de janeiro de 1795. 
Lugar-comum da filosofia da arte, também Kant 
e Schiller consideram essencial que o artista 
possua espírito ou, como definido na Crítica da 
faculdade do juízo, “princípio vivificante no 
ânimo” (KU, B 192); sem esta capacidade de 
vivificar sua matéria, o pretenso artista só deixa 
uma forma ou letra morta. Ora, Fichte inaugura 
na época uma nova maneira de fazer filosofia, 
tanto em suas aulas quanto em seus escritos, 
uma filosofia que se propõe ao mesmo tempo 
ser expressão de seu espírito e promover o 
despertar e o evoluir do espírito nos seus 
leitores e ouvintes. Com base nesta nova ou 
renovada concepção da filosofia como atividade 
essencialmente espiritual, Fichte passa a 
polemizar com os filósofos convencionais 
classificando-os de filósofos ocupados apenas 
com a letra (Buchstabenphilosophen), enquanto 
ele se dispõe a desenvolver uma filosofia que 
promove o espírito. Esta polêmica reverbera no 
mencionado fragmento seminal do idealismo 
alemão, acrescida de uma ênfase particular no 
momento estético: “Os homens sem senso 
estético são nossos filósofos da letra. A filosofia 
do espírito é uma filosofia estética. Não se pode 
ser espirituoso em nada, até mesmo sobre 
história não se pode raciocinar de forma 
espirituosa – sem senso estético. Aqui deve 
tornar-se patente o que propriamente falta aos 

unidade parcial de um juízo sintético, aquela 
unidade originária estaria fora do alcance dos 
esforços humanos se não fosse dada num 
momento privilegiado da experiência, neste 
contexto caracterizado, em polêmica com as 
cláusulas impeditivas do criticismo kantiano, 
como intuição intelectual, a ser entendida como 
apreensão estética da beleza que é a unidade de 
todo ser.

A defesa do primado da experiência estética se 
encontra formulada de maneira tão incisiva no 
fragmento conhecido como “O mais antigo 
programa de sistema do idealismo alemão”, que 
houve quem reivindicasse sua autoria para 
Hölderlin, apesar de ter sido legado numa cópia 
com a letra de Hegel. Datado de fins de 1796 ou 
início de 1797, época em que Hölderlin, aliás, 
está ocupado com a versão definitiva de seu 
Hipérion, o fragmento começa com o projeto de 
transformação da metafísica em ética 
(naturalmente à maneira de Espinosa), mas 
acaba arrematando sua ideia de sistema com 
uma atividade estética, na qual se encontrariam 
poetas e filósofos: “Por fim, a ideia que reúne a 
todas, a ideia da beleza, tomando-se a palavra 
em sentido superior, platônico. Estou agora 
convencido de que o supremo ato da razão, 
aquele em que ela abarca todas as ideias, é um 
ato estético, e que verdade e bondade são 
irmanadas somente na beleza. O filósofo tem de 
possuir tanta força estética quanto o 
poeta.” (StA 4, 298). Esta aproximação do 
filósofo e do poeta ou da ciência e da arte 
constitui uma novidade, que será encontrada 
também na estética do primeiro romantismo 
alemão. Apesar de ter sido levada às suas 
últimas consequências apenas por Hölderlin, 

Revista Estética e Semiótica | Volume 7 | Número 26



poderia estar; mas também só indica, não 
fornece a verdade. Todos vocês que alguma vez 
me ouviram sabem que eu construo tudo no 
espírito humano sobre o sentimento; mas vocês 
me teriam entendido muito mal se acreditassem 
que em minha opinião nos deveríamos dar por 
satisfeito com o sentimento em relação a 
qualquer objeto. O sentimento precisa ser 
aclarado e desenvolvido, ele tem de ser 
separado e determinado pelo juízo. Elevar seu 
sentimento à clara consciência é espírito: apelar 
para seu mero sentimento como uma prova é 
falta de espírito, a rica e inesgotável fonte de 
todo devaneio.” (GA II/3, 337).

A concepção de uma atividade espiritual 
destinada a elevar à consciência o impulso 
originário de autoatividade que se expressa 
como sentimento (este é o sentido das reflexões 
de Fichte) ecoa longamente nas reflexões 
teóricas de Hölderlin, que lhe confere, 
entretanto, outro sentido. É o que se pode ver, 
por exemplo, numa carta ao irmão de junho de 
1799, na qual, contra uma opinião largamente 
estabelecida, que contrapõe arte e natureza 
como polos mutuamente excludentes, Hölderlin 
diz que pretende defender o paradoxo de “que o 
impulso artístico e formativo, com todas as suas 
modificações e variedades, é propriamente um 
serviço que os homens prestam à 
natureza.” (StA 6, 329). Este serviço à natureza é 
a tarefa tanto da arte e da religião quanto da 
filosofia: “estamos de acordo em que todas as 
correntes errantes da atividade humana correm 
para o oceano da natureza, tal qual dele partem. 
E justamente mostrar este caminho, que os 
homens trilham em grande parte às cegas, 
seguidamente a contragosto e demasiadas vezes 

homens que não entendem ideias – e admitem 
bastante ingenuamente que tudo lhes é 
obscuro assim que vai além de tabelas e 
registros.” (StA 4, 298).

As reflexões de Fichte sobre espírito e letra na 
filosofia não foram publicadas naquele período, 
mas Hölderlin teve larga ocasião de tomar 
conhecimento delas em sua estadia em Jena nos 
primeiros meses de 1795, quando assistiu 
mesmo às aulas de Fichte. Esta circunstância é 
importante porque as considerações de Fichte 
nesta ocasião sobre a função da arte e da 
filosofia na tomada de consciência do que nos 
aparece obscuramente no sentimento terão 
diversas repercussões nas reflexões estéticas de 
Hölderlin nos anos seguintes. Assim, nas lições 
intermediárias sobre a destinação do erudito, 
aquelas dedicadas ao papel do filósofo, Fichte 
dava grande importância à capacidade de 
elevar sentimentos à consciência, ou seja, de 
tornar consciente aquilo que se manifesta ainda 
inconscientemente no sentimento: “Encontra-se 
no sentimento o que a imaginação forma e 
fornece à consciência. O sentimento é a matéria 
de tudo o que é representado, e o espírito em 
geral ou a imaginação produtiva pode ser 
descrito de acordo com isto como a faculdade de 
elevar sentimentos à consciência.” (GA II/3, 317). 
Sem ainda nos preocuparmos com o sentido que 
isto pode ter para Fichte, cabe registrar no 
coração mesmo de suas lições sobre o papel da 
filosofia a presença de temas muito caros a 
Hölderlin, como este da relação entre 
sentimento (que para o poeta é signo da 
natureza) e verdade, que um leitor superficial 
de Fichte deve achar muito surpreendente: “O 
sentimento indica o caminho onde a verdade 

Sobre a objetividade do belo entre Kant e Hölderlin 7



consumar a teleologia da história, fazendo a 
coleta final dos resultados parciais alcançados 
pela ciência, com o que a arte abre e fecha o 
processo histórico do espírito: “Com vocês 
[artistas], primeira planta da primavera, / 
Começou a natureza formadora de almas, / Com 
vocês, jovial coroa da colheita, / Encerra a 
natureza consumada.” (v. 393-6).

Conhece-se bem a dificuldade que a busca de 
uma origem da história humana por parte de 
Rousseau (Discurso sobre as artes e as ciências, 
1750; Discurso sobre a origem e os fundamentos 
da desigualdade entre os homens, 1755) legou 
aos alemães, deflagrando de certa maneira 
aquele processo especulativo que de Hamann e 
Herder a Kant e Hegel fundou algo assim como 
uma filosofia da história. Neste 
desenvolvimento, a questão da origem da 
história, quer dizer, do processo civilizatório e, 
portanto, do homem como o entendemos hoje, é 
colocada em lugares e momentos diferentes. 
Não podendo explicar esta origem a partir da 
animalidade do homem, já que os animais em 
geral não fazem história, Rousseau havia 
projetado a origem num tempo fictício entre o 
homem como animal e o homem em sociedade, 
um tempo feliz em que o homem recebe 
agradecido da natureza os dons que lhe 
permitem subsistir, o tempo de Saturno, tempo 
de coexistência pacífica dos homens. Kant, que 
basicamente segue Rousseau em sua filosofia da 
história, procurando tornar consistente as 
ideias aparentemente paradoxais do pensador 
genebrino, faz suas conjecturas sobre a origem 
da história humana (1786) interpretando a 
narrativa bíblica da queda do primeiro casal e 
da expulsão do paraíso. Por natureza, quer 

de maneira vil e desprezível, mostrar-lhes este 
caminho, a fim de que o trilhem com olhos 
abertos, com alegria e nobreza, esta é a tarefa 
da filosofia, da bela arte, da religião, as quais 
procedem também daquele impulso. A filosofia 
traz aquele impulso à consciência, mostra-lhe 
seu objeto infinito no ideal, fortalecendo-o e  
purificando-o através deste. A bela arte 
apresenta àquele impulso seu objeto infinito 
numa imagem viva, na representação de um 
mundo mais elevado; e a religião lhe ensina a 
pressentir e a crer aquele mundo mais elevado 
onde o procura e quer criar, quer dizer, na 
natureza, no seu próprio mundo e no que o 
rodeia, como uma disposição oculta, como um 
espírito que quer ser desenvolvido.” (StA 6, 329). 
À filosofia e à arte, como atividades espirituais 
por excelência em Fichte, Hölderlin acrescenta, 
portanto, a religião, num sentido que o contexto 
deixa claro: capacidade de pressentir em e com 
a natureza o elevado ideal da unidade 
originária de todo ser.

Tendo em mente estes desdobramentos, percebe-
se o que há de continuidade e descontinuidade 
em relação a Fichte na mencionada passagem 
do fragmento “O mais antigo programa de 
sistema do idealismo alemão”: “A poesia 
adquire com isto uma dignidade superior, ela 
volta a ser no final o que era no começo – 
mestra da humanidade; pois já não há filosofia 
nem história, apenas a arte poética sobreviverá 
a todas as demais ciências e artes.” (StA 4, 298). 
O fragmento repercute aqui, naturalmente, um 
elemento rousseauniano, reforçado em 1789 no 
poema Os artistas de Schiller, que assim 
afirmava neste período o primado da arte, 
atribuindo-lhe uma última função, a de 

Revista Estética e Semiótica | Volume 7 | Número 28



excelente os requisitos para representar esta 
sua humana e divina beleza. E a primeira forma 
de expressão desta sua natureza o homem grego 
encontra na arte: “O primeiro filho da humana 
e divina beleza é a arte. Nela se rejuvenesce e se 
restabelece a si mesmo o divino homem. Ele 
quer sentir a si mesmo, por isto ele contrapõe 
sua beleza a si mesmo. Assim o homem se deu 
seus deuses. Pois no início o homem e seus 
deuses eram um, quando, desconhecida de si 
mesma, existia a eterna beleza.” (StA 3, 79).

Mas já os gregos foram além desta unidade do 
homem com a natureza e seus deuses, passando 
a refletir sobre a eterna beleza que até então 
(início do século quinto antes de nossa era, 
digamos) existia desconhecida de si mesma, ou 
seja, sem que fosse refletida pelas artes, 
condição para que um povo tome consciência 
de sua própria natureza divina. O Hipérion 
atribui este processo de reflexão sobre si mesmo 
à filosofia, mas ele pode ser visto em todos os 
momentos da cultura ateniense no século de 
Péricles e Sócrates. O que este processo cultural 
tornou patente é que a totalidade do ser que se 
mostra como beleza não tem a natureza de um 
monobloco indiferenciado em si mesmo, mas 
constitui uma unidade que se diferencia em si 
mesma, manifestando-se tanto na harmonia que 
expressa a unidade quanto nas dissonâncias 
que expressam as diferenças. Assim, já no 
primeiro volume do Hipérion, concluído em 
1796, Hölderlin chega a pensar a “essência da 
beleza” pelo princípio da diferenciação, 
lembrando as palavras atribuídas a Heráclito: 
“εν διαφερον εαυτω (o um em si mesmo 
diferente)” (StA 3, 81).

dizer, guiado pelo instinto ou pelo impulso 
natural, o homem não é bom nem mau; ele se 
torna um ou outro somente com o uso de sua 
razão, e aí ele começa mal, usando sua razão 
para promover o próprio apetite. A história do 
homem é então a história dos conflitos que o 
abuso da reflexão e da razão só faz aumentar, 
restando apenas a esperança de que a história o 
leve finalmente ao uso adequado de sua razão, 
ou seja, à superação da própria história das 
mazelas humanas.

Este é o horizonte histórico-filosófico em que 
Hölderlin ensaia uma recuperação da origem a 
partir de uma leitura da Grécia arcaica, em que 
poetas como Homero e Hesíodo puderam dar a 
seu povo os deuses de que precisavam para 
representar sua própria natureza divina. 
Seguindo Winckelmann, Hölderlin considera no 
Hipérion que os gregos só puderam atingir 
aquele pico cultural jamais ultrapassado porque 
viviam relativamente isolados e afastados de 
outros povos, com civilizações mais avançadas. 
Diferente de Rousseau, entretanto, que prefere 
a virtude estoica dos espartanos, Hölderlin 
busca a origem dos seus interesses junto aos 
atenienses: “deixai que o homem saiba apenas 
tardiamente que há homens, sim, que há 
qualquer coisa fora dele, pois somente assim ele 
se torna homem. Mas o homem é um deus desde 
que é homem. E, se é um deus, ele é belo. [...] 
Assim o ateniense era um homem, assim ele 
tinha de se torná-lo. Ele saiu belo das mãos da 
natureza, belo em corpo e alma, como se 
costuma dizer.” (StA 3, 79). Tendo assim se 
desenvolvido natural e livremente, o povo 
ateniense apresenta em si mesmo o ideal de 
beleza, ao mesmo tempo que reúne de maneira 

Sobre a objetividade do belo entre Kant e Hölderlin 9



REFERÊNCIAS

FICHTE, Johann Gottlieb. Gesamtausgabe der 
Bayerischen Akademie der Wissenschaften. 
Stuttgart/Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog, 
1962ss. [Citação: GA vol., pág.]

HÖLDERLIN, Friedrich. Sämtliche Werke. 
Stuttgart: Kohlhammer Verlag, 1943-1961. 
[Citação: StA vol., pág.]

KANT, Immanuel. Kritik der Urteilskraft. Berlin: 
Walter de Gruyter, 1908. [Citação: KU]

SCHILLER, Friedrich. Sämtliche Werke. 
München: dtv, 2004. [Citação: SW vol., pág.]

Esta compreensão da beleza como unidade que 
se diferencia em si mesma marca em seguida 
toda a lírica madura e tardia de Hölderlin, 
preservando-se a fidelidade àquele ser uno, 
verdadeiro, bom e belo, subjacente a todos os 
desenvolvimentos históricos e culturais, mesmo 
quando os acontecimentos são tão 
avassaladores, que de imediato deixam os 
homens sem palavra. Mas isto já é outra 
história.

Revista Estética e Semiótica | Volume 7 | Número 210




