
1. Wayne Douglas Barlowe: formação 

Wayne Douglas Barlowe é um ilustrador norte-
americano contemporâneo, com notória experiência 
no campo da ilustração de ficção científica. Bem 
conhecido dos leitores norte-americanos do gênero, 
nasceu em Glen Cove, Nova York, em 1958. Na sua 
formação inicial, relativa à grade school americana 
(escola de primeiro grau no Brasil), os seus variados 
interesses em biologia, arqueologia e paleontologia 
evidenciaram-se nos desenhos feitos nos seus 
cadernos escolares. Posteriormente, ele passou a 
dar atenção aos paperbacks (livros de preço módico) 
de ficção científica e histórias fantásticas, por 
encorajamento do pai, que comprou o seu primeiro 
livro do gênero de fantasia intitulado A Princesa de 
Marte.  A partir daí, orientou sua trajetória como um 
artista do fantástico e da fantasia, especialmente 
como ilustrador de ficção científica.

Os pais de Barlowe, Sy e Dorothea Barlowe, são 
consagrados ilustradores de história natural e sempre 
representaram uma fonte de constante apoio e 
inspiração na sua carreira. A importância dos pais é 
afirmada pelo próprio Barlowe, quando relembra a sua 
formação na introdução do seu livro The Alien Life of 
Wayne Barlowe1:

(...) aquele lugar de maravilhas dois andares abaixo – o 
estúdio dos meus pais, lugar lotado de livros de ciências 
naturais e espécies marinhas engarrafadas, bem como 
de pilhas de ilustrações científicas sobre as quais eu me 
debruçava. Como meus pais eram ilustradores 
científicos muito requisitados, estavam sempre 
envolvidos em projetos longos. Eu passei muitas horas 
no estúdio deles, nos dias de chuva, observando livros 
de dinossauros ou nas suas pranchetas, absorvendo a 
atmosfera criativa de um estúdio de ilustração. Lá, 
aprendi a maneira científica de pensar e a importância 
da exatidão. Também aprendi a amar a Natureza e os 
animais. Aqueles dias no estúdio dos meus pais 
constituem memórias muito agradáveis. Eles me fizeram 
o que eu sou hoje e não posso me imaginar numa outra 
vida senão naquela de um estúdio de ilustração.

A CONTEMPORANEIDADE DO INFERNO 
ILUSTRADO DE BARLOWE

THE ACTUALITY OF BARLOWE’S ILLUSTRATED INFERNO
Sérgio Rizo

Professor do Departamento de Arquitetura e Urbanismo da Universidade de Brasília – UnB.

37

1Barlowe, Wayne. The Alien Life of Wayne Barlowe, Morpheus 
International, Beverly Hills, CA. P.6.

ABSTRACT
The purpose of this article, at the outset, is to show that the living metamorphic organism imagined 
by Wayne Barlowe, a contemporary American illustrator, as a landscape of his illustration of Hell, is 
actually the gigantic body of the Devil. In a second moment, I intend to show that this demonic 
agonizing consciousness is the reflection of the drama of human existence. The main theme of the 
article will thus be the representation of the bodies, both of the demons and of the damned, and 
their relation to the spaces in the illustrated Inferno of Wayne Barlowe.
Key Words: History; Hell; Body; Middle Ages; Renaissance; Wayne Barlowe.

RESUMO
O objetivo desse artigo, num primeiro momento, é mostrar que o organismo metamórfico vivo 
imaginado por Wayne Barlowe, um ilustrador contemporâneo norte-americano, como a 
paisagem do seu Inferno ilustrado, é na verdade o imensurável corpo do Demônio.  Num 
segundo momento, pretendo mostrar que a consciência agônica demoníaca é o reflexo do 
drama da existência humana.    O tema principal do artigo será, portanto, a representação dos 
corpos, tanto dos demônios quanto dos danados, e a sua relação com os espaços no Inferno 
ilustrado de Wayne Barlowe.
Palavras-Chave: História; Inferno; Corpo; Idade Média; Renascimento; Wayne Barlowe.



Revista Estética e Semiótica | Volume 7 | Número 138

Essas primeiras e importantes influências delinearam na 
personalidade de Barlowe, não somente uma 
convergência de natureza técnica com o trabalho dos 
seus pais, mas uma identificação de ordem 
eminentemente temática, relacionada com o seu notável 
interesse pelo campo da ilustração científica. Acrescente-
se a isso o fato de que, recentemente, Barlowe têm se 
dedicado a projetos de longa duração, tal qual seus pais 
fizeram, que são os seus livros de criação própria. Tais 
projetos envolvem a elaboração de livros nos quais ele 
se incumbe das etapas de concepção e execução, 
incluindo tanto as ilustrações quanto o texto. Dois 
deles2, referentes às versões do seu inferno, são os 
objetos centrais desse artigo.

O aspecto mais específico do aprendizado em arte de 
Barlowe iniciou-se quando ele frequentou a Art Students 
League de Nova York em 1973. A League é uma 
sociedade cooperativa e independente de artistas e 
estudantes, que tem por objetivo incentivar, de 
maneira informal, o ensino e a prática das belas artes 
ao público interessado. A Liga caracteriza-se pela 
informalidade e abertura da sua estrutura de cursos de 
belas artes, que conta com as áreas de desenho, 
pintura, gravura e escultura.  Os instrutores, artistas 
profissionais de reputação nacional, desenvolvem seus 
próprios métodos e ideias sem a interferência direta da 
administração. Os estudantes são livres para escolher 
entre vários modos de expressão, do realismo ao 
abstracionismo. Muitos artistas famosos no mundo 
todo foram instrutores, palestrantes e estudantes na 
League, como Georgia O’Keeffe, Thomas Hart Benton, 
Alexander Calder, Hans Hofmann e Jackson Pollock.

As classes de modelos vivos continuam sendo as 
atividades mais características da League. Em termos 
históricos, elas foram o motivo da sua própria 
existência, pois a League surgiu em 1875, como uma 
alternativa às classes de modelos vivos que eram 
oferecidas somente pela tradicional National Academy of 
Design. Um dos instrutores expoentes da liga em 
anatomia e desenho da figura humana foi Robert 
Beverly Hale, com diversos livros publicados, que ainda 
hoje, recebem significativa acolhida pelo público 
interessado nas artes plásticas. A League sempre foi e 
continua a ser uma sociedade cooperativa (um terço do 
conselho diretor é formado por estudantes) baseada na 
ajuda mútua entre os seus membros. Nunca foram 
emitidos diplomas formais (são fornecidos certificados 
de atendimento dependendo da participação dos 
estudantes) e nem existe um currículo fixo; basta que a 
pessoa lá esteja pelo simples amor à arte e pela 
vontade de trocar ideias.  

Barlowe deu seguimento à sua formação em arte 
entrando para a Cooper Union em 1976. The Cooper 

Union for the Advancement of Science and Art, 
estabelecida em 1859, está entre as mais antigas e 
distintas instituições de ensino avançado dos Estados 
Unidos. A escola é o legado de Peter Cooper, industrial, 
inventor, milionário e quem desenhou e construiu o 
primeiro motor a vapor para ferrovia da América. É a 
única escola privada e com bolsas de estudo integrais, 
que é dedicada exclusivamente ao preparo de 
estudantes para as profissões da arquitetura, arte e 
engenharia, nos Estados Unidos. 

Entretanto, a experiência de aprendizado de Barlowe 
na Cooper Union não foi satisfatória, pois segundo suas 
próprias palavras3:  

O período em que estudei na Cooper Union foi um tempo 
conflituoso. Frequentei a escola por dois anos e, embora 
reconheça que aprendi algumas boas coisas lá, não posso 
dizer que lamentei ter saído mais cedo. Descobri que para 
alguém que tinha uma ideia clara da carreira a seguir, 
como eu, a escola tinha uma visão deturpada da ilustração.

Ele estudou dois anos na Cooper Union e abandonou o 
curso por discordar da relutância dos instrutores em 
incluir princípios da ilustração nas suas discussões. 
Barlowe sempre considerou a ilustração como um nobre 
ofício, com uma rica e qualitativa tradição de excelentes 
artistas. É oportuno lembrar que, hoje em dia, o 
contexto em que é feita uma ilustração pode diferir 
consideravelmente daquele em que é feita uma pintura.

No sentido genérico, ilustração é a representação de 
material informativo em livros, revistas e jornais, que 
tem por fim, através da utilização de uma imagem 
visual, tornar claro ou demonstrar um conteúdo do 
texto, ou ainda, dar vivacidade e aspecto concreto aos 
personagens e incidentes de uma estória. Há um 
compromisso específico com a imagem trabalhada, em 
termos inclusive do prazo de execução. Já na pintura, a 
obrigação na elaboração da imagem é tão somente 
com o desejo do artista, com a expressão da sua 
vontade. Independe, por princípio, de uma solicitação 
exterior. Contudo, visto que os elementos de ordem 
estética, como formas, linhas, cores, proporções e 
composição, são comuns tanto à ilustração quanto à 
pintura, existe uma convergência de meios nessas duas 
formas de representar imagens.

A frustração de Barlowe, então, pode ser mais bem 
compreendida nestes termos. Ainda mais ao se 
considerar que as pinturas do passado foram 
executadas por encomenda e com finalidades 

2Barlowe´s Inferno, Beverly Hills, Morpheus International, 
1998 e Brushfire. Illuminations from the Inferno, Beverly Hills, 
Morpheus International, 2001.
3Barlowe, Wayne. The Alien Life of Wayne Barlowe, Morpheus 
International. Beverly Hills, CA, 1995. P.6.



39A Contemporaneidade do Inferno Ilustrado de Barlowe

ilustrativas4. E muitas, hoje em dia, ainda o são. 
Portanto, às vezes é muito difícil fazer a distinção entre 
uma pintura e uma ilustração, quando não 
desnecessário. De qualquer modo, e de acordo com as 
palavras de Barlowe, não era assim que pensavam os 
instrutores da Cooper Union.

Em compensação, no mesmo ano em que ingressou na 
Cooper Union, Barlowe foi contratado como estagiário 
no Departamento de Exposições do American Museum 
of Natural History, instituição para a qual seus pais já 
haviam trabalhado. A experiência provou ser profícua, 
pois Barlowe teve a chance de estar diretamente em 
contato com o mundo da paleontologia e dos 
dinossauros que tanto admirava, quando ainda criança, 
nos livros do estúdio de seus pais.

Após abandonar o curso na Cooper Union, Barlowe se 
viu envolvido com o projeto de ilustrar o pop-up book 
de Star Wars, naturalmente por intermédio dos 
contatos e amizades profissionais de seus pais. Deu 
início, então, a sua carreira de ilustrador profissional.

2. A obra de Barlowe  
Nova York, uma das principais e mais populosas 
cidades dos Estados Unidos, tem um amplo e 
diversificado setor gráfico de edição, publicação e 
distribuição de livros e revistas. A ilustração de livros 
encontra na cidade um vasto e concorrido mercado 
de trabalho. Foi ao inserir-se neste contexto que 
Barlowe deu seus primeiros passos como ilustrador 
profissional. O seu envolvimento com projetos 
maiores e autônomos, de ilustrações completas de 
livros inteiros, demonstrou ter sido gradativo.     

A primeira oportunidade se fez pela encomenda do pop-
up book5 de Star Wars em 1978, data, também, da sua 
publicação. Na ocasião, ele tinha apenas 19 anos de 
idade e como experiência profissional, pouco mais de 
seis capas de paperbacks, além de ter colorido um livro 
sobre insetos num trabalho em conjunto com seus pais. 
Não obstante, e muito provavelmente pela indicação dos 
seus pais6, ele entrou em contato com o diretor de arte 
da editora Random House, que o contratou para o 
trabalho. A tarefa envolveu o máximo de fidelidade ao 
material enviado pela Lucasfilm (empresa pertencente ao 
cineasta George Lucas, responsável pela película de Star 
Wars), e Barlowe teve de elaborar as ilustrações na mesa 
de pingue-pongue da família, único local grande o 
suficiente para o manejo dos encartes. A experiência 
provou ser, segundo suas próprias palavras, “uma incrível 
introdução ao mundo dos livros”7. E serviu, também, para 
abrir as portas do seu projeto posterior, cuja concepção 
foi de sua autoria, conforme veremos a seguir. 

O primeiro livro idealizado por Barlowe, intitulado 
Barlowe´s Guide to Extraterrestrials, foi publicado em 
1979 pela editora Workman Publishing.  O livro, que 
teve a coautoria de Barlowe8 e que foi por ele 
concebido e ilustrado, foi escolhido como o Melhor 
Livro Ilustrado de 1979 pela Locus poll, e também como 
o Melhor Livro para Jovens, pela Sociedade Bibliotecária 
Americana. Existem mais de 250.000 cópias do Guia 
impressas atualmente, e uma edição japonesa foi 
recentemente posta no mercado. O livro foi ainda 
indicado para o prestigiado Hugo Award pela American 
Book Award e pela comunidade de ficção científica. 
Nesse guia de extraterrestres, já considerado um 
clássico no gênero, Barlowe retrata 50 alienígenas da 
literatura popular de ficção cientifica, de autores como 
Larry Niven, Arthur C. Clark, Frank Herbert, Robert 
Silverberg, entre outros. As ilustrações mostram 
humanoides, insetos fantásticos, seres reptilianos, 
formas viventes protoplasmáticas, gasosas e cristalinas, 
todas descritas num estilo de ilustração detalhado e 
naturalista. De acordo com o testemunho de Barlowe,9 
“O guia foi uma expressão natural do meu interesse 
pela história natural. Foi uma forma de misturar ficção 
científica e natureza, de misturar o mundo dos meus 
pais com o meu, e que provou ser uma mistura 
bastante popular”. 

O seu segundo livro, intitulado Expedition10, também 
editado pela Workman em 1990, foi totalmente 
concebido, escrito e ilustrado por Barlowe. Esse 
trabalho foi votado como o Melhor Livro para 
Adolescentes de 1991 pela Biblioteca Pública de New 
York, além de ter sido indicado para o  Chesley Award 
de 1991, pela Associação dos Artistas de Ficção 
Científica. O livro, do gênero de ficção científica, trata 
de uma jornada imaginária ao planeta denominado de 

4As pinturas que representavam temas da Bíblia e que só 
podiam ser plenamente compreendidas por aqueles que 
tivessem familiaridade com as fontes literárias, por exemplo, 
no século XV, quando a maior parte das pinturas é religiosa.  
De acordo com Michael Baxandall, no seu livro O Olhar 
Renascente: Pintura e Experiência Social na Itália da Renascença, 
Paz e Terra, São Paulo, 1991, pág.48: 
“O que isso significa, num sentido restrito, é evidente, mas por 
‘pinturas religiosas’ deve-se entender mais que um certo conjunto 
de temas; significa que as pinturas eram criadas para preencher 
fins institucionais precisos, que sustentavam as atividades 
espirituais e intelectuais e que dependiam também da jurisdição 
de uma teoria eclesiástica consolidada com relação às imagens”.
5Pop-up books são aqueles livros, geralmente destinados aos 
leitores infanto-juvenis, em que existe um encarte dobrável 
que se monta ao abrir-se a página, formando um cenário 
com figuras, na maioria das vezes. 
6Pelo menos é o que Barlowe declara na sua entrevista à 
revista Starlog, fascículo 259, fevereiro de 1999, página 44. 
7BARLOWE, Wayne in The Alien Life of Wayne Barlowe, pág. 7.
8O prefácio do livro é de Ian Summers e de Beth Meachan, 
dois editores que dividem a apresentação do livro com 
Barlowe.
9The Alien Life of Wayne Barlowe, p.7.
10Expedição.



Revista Estética e Semiótica | Volume 7 | Número 140

Darwin IV, realizada no ano de 2355. Barlowe levou 
perto de cinco, anos para escrevê-lo e ilustrá-lo. Sobre 
isso, disse ele, na entrevista constante na revista 
mensal de ficção científica Starlog11 :

Expedição foi uma incursão fictícia de história natural a 
um planeta alienígena, escrita num estilo jornalístico e 
semelhante às observações constantes nos trabalhos de 
Charles Darwin. É de natureza descritiva e relata as vistas 
e eventos ocorridos durante a expedição a esse planeta. 
Expedição foi uma tentativa de criar um novo mundo e ao 
mesmo tempo de oferecer ao público uma nova categoria 
de dinossauros. Os animais imaginados têm o mesmo 
apelo: são gigantescos, predadores e possuem tudo 
aquilo que o público gosta com relação aos dinossauros. 

O texto é relatado na primeira pessoa, o próprio 
Barlowe, que assume uma personagem amante da 
natureza e que trabalha como ilustrador da vida 
selvagem. Seu personagem é saudoso de um planeta 
outrora belo e vivo, mas que se torna poluído e quase 
desprovido de vida animal pelo descaso histórico e 
acumulado da raça humana na conservação da 
natureza. A Humanidade tem sido ajudada a mais de 
cem anos por uma civilização extraterrestre, os Yma, 
que por amor a todas as formas de vida, resolveram 
ensinar aos terráqueos como reparar os danos feitos ao 
seu planeta mediante o acordo de 2231. Com a 
descoberta do sistema binário de seis planetas Darwin 
IV, os Yma tencionam explorar essa nova região do 
espaço. Barlowe é, então, contratado para ilustrar as 
formas de vida existentes em Darwin IV, integrando 
uma equipe de pesquisadores, composta de cientistas 
e técnicos, que para lá se deslocam. O toque irônico da 
situação é que Barlowe é escolhido pelos Yma para que 
o seu trabalho resulte numa impressão mais subjetiva e 
atmosférica, do que as convencionais fotografias 
holográficas de alta tecnologia. O livro descreve, a 
partir daí, os variados e fantásticos ecossistemas 
existentes em Darwin IV, com especial relevo às 
diversas espécies animais do planeta. A fauna de 
Darwin IV evoluiu para um gigantismo acentuado 
devido à baixa gravidade do planeta, que por ser 
menor que a Terra, tem apenas 0.6 g desta.

Existem no livro dois aspectos de especial interesse para 
este artigo: mm é relativo ao Mar Amebiano, uma 
bizarra região coberta por um organismo gelatinoso de 
10 m de espessura, espalhado por quase 5% da 
superfície de Darwin IV. A identificação desse 
organismo, enquanto um corpo animal, com um 
elemento da paisagem, no caso o mar, remete as 
questões das metáforas corporais e do animismo, temas 
fundamentais no estudo da relação simbólica do corpo 
com a paisagem. 

O outro diz respeito aos enormes animais 
denominados Sea Striders12 que, segundo Barlowe, 
assumem proporções de Behemot, o gigantesco animal 
bíblico (conforme o livro de Jó, 40-10). O fenômeno do 
gigantismo é uma característica simbólica presente em 
variadas mitologias (como, por exemplo, a 
gigantomaquia – luta de Zeus contra os gigantes, da 
mitologia grega), além da cristã, sendo associado 
comumente à instância divina. A questão do 
gigantismo é fundamental na argumentação da 
corporeidade do Inferno de Barlowe. 

A título de curiosidade menciona-se o fato da ausência 
de aparelhos óticos na fauna de Darwin IV, ou seja, os 
animais desse planeta são desprovidos do sentido da 
visão, substituindo-o por sistemas orgânicos sensíveis 
ao infravermelho e com desempenho semelhante aos 
dos aparelhos de sonar.  

O livro de Barlowe intitulado de The Alien Life of Wayne 
Barlowe, foi publicado em 1995 pela Morpheus 
International. Com prefácio de Vincent Di Fate, um 
também ilustrador amigo, o livro foi escrito por Barlowe 
e fez um resumo ilustrado da sua carreira, até então.  
Suas ilustrações estão divididas em três capítulos, 
contendo, respectivamente, as Primeiras Ilustrações e os 
Trabalhos de Encomenda, as Ilustrações de Dinossauros e, 
por último, o dos Projetos, que se divide nos projetos de 
Thype, Expedition, Future Man e Inferno. Dos assuntos de 
valia para este artigo, menciona-se as ilustrações 
mostradas no capítulo das obras encomendadas, 
relativas ao Leviatã e a Black Easter. 

No caso do Leviatã, a pintura foi feita simplesmente no 
sentido de ocupar o espaço do fundo do estúdio de 
Barlowe para uma entrevista concedida ao jornal 
Newsday. Em termos da imagem, consta uma 
cabeçorra de uma espécie de dragão, a fera bíblica 
chamada de Leviatã, que de acordo com o constante na 
Bíblia, no livro de Jó, 40-20, parece ter designado o 
crocodilo do Nilo. Inicialmente, Barlowe a descreve 
como tendo sido a mistura de um cetáceo com um 
humano. Pouco depois, quando a noção bíblica de Satã, 
a serpente, lhe veio à mente, todo o resto da ilustração 
assumiu um sentido diabólico mais evidente. Ressalta-
se a escala gigantesca com que a besta foi concebida, 
acentuada pelas partes de minúsculos esqueletos 
humanos incrustados nos tijolos que compõe a parede 
do fundo da ilustração. Barlowe nos diz que se 
passaram anos até que a verdade por detrás dessa 
ilustração lhe fosse revelada. Foi somente quando ele 

11Starlog é uma revista mensal de ficção científica editada 
pelo Starlog Group, New York. A entrevista é constante nas 
páginas 43-46, do número 259 de fevereiro de 1999. 
12Animais que andam pelo mar a passos largos.



41A Contemporaneidade do Inferno Ilustrado de Barlowe

de Blish, a orientação foi para que ele concebesse uma 
só capa que pudesse ser utilizada para dois livros, já 
que seria feito um livro para cada conto, 
separadamente. No primeiro conto, Black Easter , um 
rico fabricante de armas faz um estranho pedido a um 
necromante: ele queria a libertação de todos os 
demônios do Inferno, por uma noite apenas, para ver o 
que iria acontecer. O livro consiste, basicamente, na 
longa descrição do ritual de evocação e das figuras 
grotescas dos demônios na medida em que eles 
aparecem. O livro termina com a declaração de um dos 
demônios, Baphomet, que informa ser impossível o 
retorno dos demônios ao Inferno, pois finda a guerra, 
Deus estava morto. O segundo conto, The Day after 
Jugdement, é uma continuação do primeiro, pois tem os 
mesmos personagens. Mostra que, afinal de contas, 
Deus poderia não estar morto, pois alguém estava 
restringindo as ações dos demônios na Terra.

O segundo capítulo do livro Alien Life of Wayne Barlowe 
é dedicado as suas ilustrações de dinossauros. Barlowe 
começou a pintar dinossauros em 1991, o que, 
posteriormente, resultou em muitas encomendas. Sua 
primeira ilustração impressa de um dinossauro foi 
editada pela Scheele Fine Arts em 1993. O primeiro livro 
de ilustrações de dinossauros feito por Barlowe foi 
publicado em 1995 pela Scholastic Books. Este livro foi 
escrito pelo renomado paleontólogo Dr. Peter Dodson 
e teve grande receptividade pelos leitores. Os 
dinossauros têm sido uma temática predileta ao longo 
da carreira de Barlowe, combinando a sua inclinação 
para o fantástico com a formação em história natural. 
Nas suas próprias palavras, Barlowe nos conta19: 

Pintar dinossauros, para mim, é aquilo que mais se 
aproxima de uma viagem no tempo. Como todo bom 
artista de paleontologia atestaria, não se pode fazer esse 
tipo de trabalho sem tentar, de olhos fechados, imaginar-
se no período mesozoico. Sentir o cheiro do ar de um 
outro mundo em outro tempo, proveniente dos vapores 
da vegetação apodrecida e dos seus organismos vivos. 
Deve-se ouvir o incessante barulho dos insetos, o bater 
de asas dos pterossauros, a respiração pesada de uma 
enorme criatura a se alimentar de plantas gigantescas. E 
deve-se sentir também, o calor dos raios de um novo sol, 
mais quente. Como acontece em qualquer outro tipo de 
arte, o artista deve ter um senso inato do seu tema, deve 
haver uma considerável imersão e identificação de sua 
parte com o assunto representado.  

É interessante observar, do ponto de vista técnico, que 
algumas de suas ilustrações de dinossauros são 
bastante detalhadas, levando cerca de dois meses na 
sua execução, como foi o caso da ilustração Jurassic 
Siesta, constante na página 32 do Alien life of Wayne 
Barlowe. Esse apego ao realismo da ilustração, que 
deve ser principalmente convincente, é o reflexo de 
uma tendência acentuadamente racionalista na arte de 

começou as pesquisas preliminares de A Pilgrimage to 
Hell 13 que tomou consciência do que havia feito. Ele 
nos informa ter havido uma estranha coincidência 
entre aquilo que ele pensou ter selecionado ao acaso 
entre diversos elementos visuais, e a figura mítica cristã 
do anjo caído chamada de Leviatã, a grande serpente 
torcida do mar, constante na Bíblia, em Isaías, 27,1.

No mesmo capítulo de Primeiras Ilustrações, constam os 
trabalhos que Barlowe elaborou para ilustrar dois livros 
de James Blish14, Black Easter 15 e Day after Judgement16. 
Os livros, que anteriormente compunham um só 
volume, fazem parte de um grupo de contos que, 
segundo Blish, formam uma trilogia, cada um 
abordando um aspecto diferente do preço que se paga 
para se ter o Conhecimento. O primeiro livro da série 
de contos, anterior aos dois citados, foi  A Case of 
Conscience17, ganhador do Hugo Award de 1959. O livro 
é sobre o confronto entre um jesuíta e uma raça 
inteligente alienígena, em que o religioso conclui tratar-
se de uma farsa satânica. O segundo livro da série de 
contos foi Dr. Mirabilis, que Barlowe também teve a 
oportunidade de ilustrar, conforme consta na ilustração 
da página 18 do The Alien Life of Wayne Barlowe. O 
personagem de Mirabilis foi baseado na vida do filósofo 
e cientista Roger Bacon18. A ilustração mostra o 
personagem, em hábito franciscano entre os dois 
símbolos da teologia, o Bem (representado por um 
anjo) e o Mal (representado por um monstro alado 
semelhante a um dragão). Tal procedimento buscou 
expressar os conflitos pessoais e a controvérsia 
teológica pela qual passou Dr. Mirabilis, visto que ele 
foi um desafiador dos intelectos da sua época, 
desenvolvendo conceitos científicos inovadores 
relacionados à natureza, alquimia, astronomia e ao 
modo pelo qual o mundo funcionava.

O terceiro livro da série tinha dois contos mais curtos, 
sendo o primeiro intitulado Black Easter e o segundo 
The Day after Judgement. Quando Barlowe recebeu a 
encomenda de elaborar as ilustrações sobre os contos 

13O título, que traduzido para o português seria Uma 
Peregrinação ao Inferno, refere-se ao projeto maior inicial de 
Barlowe, ainda em andamento, de realizar um livro sobre o 
inferno, do qual o Barlowe´s Inferno e Brushfire são uma parte.
14James Benjamin Blish, 1921 – 1975, renomado escritor 
norte-americano do gênero ficção cientifica e fantasia. É 
bastante conhecido como o autor das novelas referentes ao 
famoso seriado de TV Jornada nas Estrelas. 
15Páscoa Negra.
16O Dia Após o Juízo Final.
17Uma Questão de Consciência.
18Roger Bacon (1214 – 1294), também conhecido como 
Doutor Mirabilis (que em latim significa professor 
maravilhoso) foi um filosofo inglês, religioso da ordem dos 
franciscanos, que enfatizou consideravelmente o empirismo 
e é tido como um dos precursores do método científico.
19The Alien Life of Wayne Barlowe, página 36.



Revista Estética e Semiótica | Volume 7 | Número 142

Esses desenhos preliminares foram criados como parte 
de uma proposta para um projeto de um livro em 1984. 
O livro iria tratar, de forma quase que científica, das 
possibilidades evolutivas da raça humana num futuro 
distante. Infelizmente, o livro nunca poderá ser editado, 
visto que os seus estudos foram plagiados e utilizados 
no trabalho de um outro autor.  

Embora conste de somente uma página ilustrada do 
livro e nunca vá ser publicado, esse projeto interessa 
para ilustrar um ponto importante que a tese irá 
abordar, referente às metamorfoses que os corpos 
sofrem na representação do Inferno de Barlowe. O 
projeto do Future Man mostra três adaptações 
evolutivas de seres humanos que são o Homo 
Aquaticus, o Homo Deserticulus e um terceiro sem 
denominação, que vivem, respectivamente, em três 
diferentes ambientes climáticos, o mar, o deserto e a 
região glacial. Apesar de esses seres manterem, em 
termos da sua aparência, a identidade básica da 
estrutura humana, seus corpos são a evidência de um 
acentuado processo de mutação genética, decorrente 
de sucessivas adaptações evolutivas ao meio ambiente. 
A idéia do projeto, de características científicas, cria 
aberrações bastante similares aos monstros do 
romance de H. G, Wells, escrito em 1896 e chamado de 
“A Ilha do Dr. Moreau”22. 

O romance é uma parábola da teoria da evolução de 
Darwin, onde os animais progressivamente assumem 
algumas características humanas. A intenção de 
Barlowe, no entanto, parece ser na direção contrária, 
pois suas criações assumem uma progressiva 
animalização na sua adaptação ao meio ambiente hostil. 
Um exemplo claro é a ênfase dada na representação 
dos caninos proeminentes, no estudo das mandíbulas 
do Homo Deserticulus. É de se notar a ânsia da precisão 
científica de Barlowe na concepção das mudanças que o 
corpo humano sofreria na sua futura adaptação aos 
ambientes citados. O ato de imaginar as suas criaturas 
de modo científico irá influenciar toda a iconografia dos 
demônios ilustrados no seu Inferno.  As mutações 
genéticas, enquanto matérias-primas do imaginário, são 
o equivalente atual do fenômeno histórico da 
metamorfose, reflexo do persistente desejo do homem, 
na compreensão das questões relativas aos processos 
de transformação do corpo.

O último projeto constante no Alien Life of Wayne 
Barlowe é relativo ao Inferno, que é a temática central 
do artigo. O terceiro livro de Barlowe, intitulado 

Barlowe. Ele procura uma base de trabalho que se 
relacione, o quanto possível, com o campo da ilustração 
de história natural. A esse respeito ele diz que “Minha 
imaginação trabalha de um modo bem linear: uma 
ilustração deve ser convincente para mim, antes que eu 
a mostre para outras pessoas”20.

O terceiro e último capítulo do The Alien Life of Wayne 
Barlowe, denominado de Projetos, inclui os projetos de 
Thype, Expedition, Future Man e Inferno. Thype é o nome 
de uma personagem que Barlowe criou de livre 
iniciativa e que remonta ao seu tempo de estudos na 
Cooper Union. Ele é um alienígena, espadachim e 
peregrino, um compósito de partes de variados 
animais, que se vê envolvido, tanto numa jornada 
interior, quanto numa aventura exteriormente 
concreta, através de um panorama bizarro, um mundo 
chamado de Vaspar. No entanto, o livro de Thype 
permanece, até então, apenas como um projeto, com 
alguns estudos realizados e com poucas ilustrações 
executadas. Barlowe declarou ter achado a 
personagem, no final das contas, um tanto 
convencional, pois. embora tenha sido concebida como 
um alienígena, possuía características demasiadamente 
terrestres. Barlowe considera aproveitar sua criação 
para um jogo de vídeo game ou quadrinhos. 
Entretanto, existe uma ilustração interessante como 
exemplo para os temas do gigantismo e das metáforas 
corporais, a serem discutidos no decorrer do artigo, 
que está na página 44 e intitula-se Thype and the Villar. 
A raça nômade chamada de Villar, que Thype encontra 
nas suas aventuras, constitui-se de seres enormes, 
andarilhos, de natureza guerreira e de corpos 
semelhantes aos dos homens até a cintura. A partir daí, 
e principalmente por sobre os ombros, erguem-se 
verdadeiros castelos medievais de pedra com 
elementos arquitetônicos, tanto mouros quanto 
cristãos. Em outras palavras, os Villar são de fato 
cidadelas andantes, que têm escondidos no seu 
interior, dentro de alguma sala escura e recolhida, os 
seus verdadeiros habitantes: seres do tamanho dos 
homens, que os controlam como se fossem árabes 
montando camelos. A relação metafórica entre o corpo 
e o castelo é evidente e vai merecer um estudo mais 
detalhado no desenvolver da tese, onde serão 
analisadas outras representações semelhantes e 
constantes do inferno de Barlowe. 

O segundo projeto incluso nesse capítulo é relativo às 
ilustrações do seu livro Expedition, que já foi explicado 
anteriormente, podendo-se avançar para o seu terceiro 
projeto, Future Man21, sobre o qual nos informa Barlowe que: 20Revista mensal Starlog, número 259, fevereiro 1999, página 43.

21O Homem do Futuro.
22Herbert George Wells, 1886-1946, escritor inglês de 
literatura fantástica e de ficção científica, popularmente 
conhecido também pela autoria da Máquina do Tempo, O 
Homem Invisível e a Guerra dos Mundos.



43A Contemporaneidade do Inferno Ilustrado de Barlowe

apresentação, as seis páginas de introdução dos 
capítulos e as duas páginas finais, que embora bastante 
escuras, apresentam imagens do que parecem ser 
tijolos, com partes de esqueletos humanos incrustados. 
O efeito pretendido é cênico, busca recriar na 
linguagem gráfica uma progressiva entrada no 
ambiente do Inferno. E representa também, pelo uso 
da cor negra, a escuridão, o contrário da luz, o mistério, 
o lugar do medo que todos procuram evitar.

O partido gráfico adotado com a cor negra também 
serve como um fundo contrastante com as ilustrações, 
ressaltando o seu colorido, que se faz vibrante apenas 
nas cores vermelhas do sangue e nos amarelos 
alaranjados do fogo. Seria interessante por uma razão 
descritiva dizer que nas ilustrações as cores existentes 
são: o vermelho (fogo e sangue), o amarelo (fogo), o 
laranja (fogo) e o gris, em tonalidades verdes, marrons 
e azuis (magma resfriado dos corpos dos danados, de 
alguns demônios e da paisagem). A cor primária 
predominante nas ilustrações do Inferno é a vermelha, 
com algum uso de amarelo e nenhum de azul. A cor 
secundária laranja é usada somente no fogo. O verde 
inexiste. As cores restantes são do grupo dos grises 
(cinzas), azulados, marrons e esverdeados. Ainda, em 
termos da sua programação gráfica, o livro dispõe os 
textos nas páginas à esquerda e as ilustrações à direita, 
correlacionando o conteúdo literário com as suas 
respectivas imagens. As exceções são os sketches, 
desenhos de estudos das figuras do Inferno que não 
tem texto, aparecendo nos dois lados das páginas.

O livro está dividido da seguinte maneira: as páginas de 
apresentação, sendo que uma inclui uma citação de 
John Milton27, uma introdução de Tanith Lee28, um 
prefácio e quatro partes, que são divididas 
tematicamente em Paisagens, Demônios, Almas e 
Sketches, do próprio Barlowe, a página de fechamento 
com um autorretrato e a cronologia dos seus trabalhos. 
Os textos que iniciam os capítulos possuem cores 
diferentes, sendo de um gris marrom esbatido o das 
Paisagens, de vermelho vivo o dos Demônios, e de um 
gris azul esbranquiçado o das Almas.      

O exemplar que utilizei de Brushfire: Illuminations from 
the Inferno é a primeira edição publicada pela Galerie 
Morpheus International, Inc., Beverly Hills, CA, em 
setembro de 2001. O livro continua a incursão imaginária 
de Barlowe ao reino inferior, iniciada com o seu primeiro 
livro Barlowe`s Inferno. A concepção gráfica, as 
ilustrações e o texto são de autoria de Barlowe.

Em termos do seu projeto gráfico, este livro diferencia-se 
do seu antecessor por apresentar-se num formato de 
portfólio, que muito se assemelha aos manuscritos 
medievais. Daí seu título incluir a palavra iluminura, 

Barlowe’s Guide to Fantasy23 foi publicado em 1996 pela 
Harper Collins, N.Y. O livro contém cinqüenta 
ilustrações de criaturas e personagens fantásticas de 
contos populares de ficção científica, incluindo-se 
unicórnios, dragões, etc, de autores principalmente 
contemporâneos, como Peter S. Beagle, Robert Jordan, 
Clive Barker, Marion Zimmer Bradley e H. P. Lovecraft. 

Os trabalhos de Barlowe têm sido publicados em mais 
de trezentas capas de revistas e livros dos maiores 
editores. Ele também criou ilustrações para as revistas 
Life, Time e Newsweek. Seus trabalhos têm sido 
exibidos em programas de televisão como o Universo, 
de Walter Cronkite, e Sábado à Noite de Connie Nhung. 
Foi exibida, recentemente, uma entrevista com Barlowe 
no programa Dentro do Espaço, do canal de ficção-
científica Sci-Fi. Barlowe têm produzido itens bastante 
diversificados, desde livros de encartes articulados (pop-
up books), contos ilustrados e até calendários.

Sua linha de bonecos de ficção-cientifica denominados 
The Powerlords24, foi manufaturada pela Revell em 1983.

Suas pinturas foram exibidas no Museu de Artes do 
Bronx, no Centro de Ciências de Orlando, no New Britain 
Museum of American Art, na Sociedade dos Ilustradores 
de New York, no The Atrium de Park Avenue, no 
Discovery Museum de Brigdeport em Connecticut, e no 
Planetário Hayden. Ele foi o organizador, em 1984, da 
primeira exposição de arte do gênero ficção-científica na 
história da Sociedade dos Ilustradores.

2.1. O Inferno ilustrado de Barlowe
Os livros de autoria de Barlowe que servem como 
fontes primárias para minha pesquisa são: Barlowe’s 
Inferno25 e Brushfire: Illuminations from the Inferno26. 
O exemplar do Barlowe’s Inferno que utilizo é uma 
primeira edição publicada pela Galerie Morpheus 
International, Inc., Beverly Hills, CA, em 1998. O livro 
tem 72 páginas, 29 ilustrações, capa dura e 
impressão colorida. A concepção gráfica, as 
ilustrações e o texto são de autoria de Barlowe.

O projeto gráfico do livro mostra páginas de fundo 
negro na quase totalidade da edição. As exceções são, 
além das duas contracapas, as cinco páginas iniciais de 

23O Guia da Fantasia do Barlowe.
24Os Senhores do Poder.
25BARLOWE, Wayne. Barlowe’s Inferno, Beverly Hills, Galerie 
Morpheus International, Inc., 1998.
26BARLOWE, Wayne. Brushfire. Illuminations from the Inferno, 
Beverly Hills, Galerie Morpheus International, Inc., 2001.
27A citação é de um trecho do épico Paradise Lost.
28Tanith Lee é uma escritora inglesa, nascida em 1947 em 
Londres, de livros do gênero fantástico, ficção científica e horror.



Revista Estética e Semiótica | Volume 7 | Número 144

termos de imagens relativas à morte e ao mundo 
inferior, fosse possível coletar”37. Evidentemente que 
Barlowe, como ilustrador, organizou as imagens 
segundo seus próprios critérios, transformando-as, 
redesenhando-as, de modo a se ajustarem ao seu senso 
estético e à sua visão do que seria o Inferno. 
Novamente, estava ele aqui a trabalhar de um modo 
bastante parecido com o que utilizou para desenvolver 
projetos anteriores de criação de mundos alienígenas, 
como por exemplo, o de Expedition. O terceiro 
parágrafo do prefácio escrito por Barlowe nos permite 
entender a concepção pluralista38 do seu Inferno, em 
termos das diversas noções religiosas que o compõem: 

Os temas do bem e do mal, em minha opinião, 
transcendem os limites da religião. Eles são as bases da 
ética e daquilo que significa ser humano. Por isso decidi, 
logo de início, não privilegiar nenhuma religião corrente 
na criação do inferno. Não quis impor nenhum limite a 
minha criatividade e nem entrar nos assuntos da religião 
comparada, terreno pantanoso quando se lida com um 
tema tão emocionalmente carregado quanto o do 
inferno. Embora o inferno da literatura judaico-cristã 
seja seminal, não é, necessariamente, das mais ricas 
imagens descritivas do mundo inferior. Muitas outras 
culturas são de uma vívida originalidade quando se 
referem a esse tema. Penso também naquelas religiões 
que séculos atrás eram levadas a sério e que hoje não 
passam de tristes ecos de rituais esquecidos. Ignorá-las 
totalmente seria injusto, portanto as influências dos 
Egípcios, dos Maias e de outras civilizações são 
evidentes. No entanto, eu me assegurei de não incluir 
nenhum artefato de nenhuma época em particular.39  

atribuindo um sentido litúrgico e antigo ao seu 
conteúdo. Novamente, nesse livro, como no anterior as 
páginas iniciais têm fundo de cor negra, mas assim que 
as ilustrações aparecem, o fundo das páginas passa a ter 
uma textura similar à da pele humana escurecida. O 
significado fica evidente: pergaminhos29 eram feitos com 
peles de animais, maceradas em cal, raspadas e polidas 
para servir de material de escrita ou de encadernação. 
No caso desse livro, por se tratar de uma representação 
do Inferno, cuja natureza local é a punição da 
humanidade pecadora, a pele utilizada é a do animal 
conhecido por sua designação latina de homo sapiens. 

2.1.2. O texto
Esse livro é apenas uma parte de um projeto maior, 
há muito alimentado por Barlowe, de escrever e 
ilustrar o Inferno, denominado de A Pilgrimage to 
Hell 30. O projeto vem ocupando parte do tempo de 
Barlowe, há cerca de 15 anos, ocasião em que ele fez 
a ilustração que o motivou para desenvolver a série. 
A ilustração representa um demônio menor 
chamado Valefar. Barlowe31 informa que se inspirou 
numa velha foto de uma mulher árabe inalando 
incenso, trajando um pesado manto, pertencente ao 
seu arquivo de imagens. Barlowe, então, traduziu 
essa imagem do manto em pele humana, com 
mamilos e pelos púbicos, e adornou a figura com um 
colar feito de intestinos, nele pendurando um 
coração, dois olhos e rins. O tratamento formal da 
figura possui, propositalmente, uma certa 
elegância, com uma faca de açougueiro sutilmente 
pendurada na sua luva direita. Devido ao efeito 
perturbador que a ilustração causou nas pessoas 
que a viram, Barlowe decidiu fazer uma sequência 
livre de outras ilustrações que se referissem ao 
tema do Inferno. Foi então que lhe ocorreu a ideia 
de desenvolver o projeto da peregrinação ao 
Inferno.  Barlowe se refere a esse projeto maior 
como sendo o seu “pet project”32, e diz que “O 
escopo do tema é tão fascinante e vasto, histórica e 
visualmente falando, que não consigo tirar da 
minha cabeça”33. Acrescenta ainda que “em termos 
de fantasia e interação humana a matéria prima do 
Inferno é enorme e multicultural”34. Escolhe, desde 
já, o nome do protagonista que fará a peregrinação 
no Inferno, Frank Baker. 

No prefácio do Barlowe’s Inferno consta uma observação 
importante para a compreensão do multiculturalismo35 

que caracteriza a sua representação literária do Inferno. 
Barlowe nos diz que quando iniciou as leituras sobre o 
mundo inferior, “o ecletismo passou a ser um 
imperativo inegável; o Inferno deveria servir para todas 
as culturas”36 e acrescenta que “para mim a resposta 
estava em absorver quantas referências culturais, em 

29Pergaminho origina-se, etimologicamente, do Grego 
pergamene e do Latim charta pergamena. Sua invenção é 
tradicionalmente atribuída a Eumenes II de Pergamum em 197-
158 ac. Encyclopedia Britannica, edição de 1963, volume 17, p.281. 
30Uma Peregrinação ao Inferno.
31BARLOWE, Wayne. The Alien Life of Wayne Barlowe, Beverly 
Hills, Morpheus International, pág.8.
32Projeto de estimação.
33BARLOWE, Wayne. Op., cit, pág.8.
34Revista Starlog, fascículo 259, fevereiro de 1999, pág.46.
35Multiculturalismo aqui entendido no sentido mais positivo 
do termo significando coexistência enriquecedora de 
diversos pontos de vista, interpretações, visões, atitudes, 
provenientes de diferentes bagagens culturais. De acordo 
com o artigo do cientista e professor da USP Roberto 
Fernandez, “O multiculturalismo apregoa uma visão 
caleidoscópica da vida e da fertilidade do espírito humano, 
na qual cada indivíduo transcende o marco estreito da sua 
própria formação cultural e é capaz de ver, sentir e 
interpretar por meio de outras apreciações culturais. O 
modelo humano resultante é tolerante, compreensivo, 
amplo, sensível e fundamentalmente rico: a capacidade 
interpretativa, de observação e até emotiva, se multiplica”. 
Publicado na Revista USP (Universidade de São Paulo), no. 42, 
junho/agosto de 1999, págs. 84-95.   
36BARLOWE, Wayne. Barlowe’s Inferno, Beverly Hills, 
Morpheus International, 1998, pág.10.
37Idem, pág.10.
38Pluralismo significando a coexistência de variadas representações 
de diferentes contextos históricos de culturas diversas. 
39Tradução livre.



45A Contemporaneidade do Inferno Ilustrado de Barlowe

Barlowe comenta ainda a respeito da sua concepção do 
Inferno que a cor principal que utilizou nos ambientes 
ilustrados foi um marrom acinzentado.

Essa cor lhe sugeriu uma atmosfera densa, opressiva, 
carregada e que em alguns lugares provoca intensos e 
gigantescos lampejos de eletricidade estática. Sugeriu, 
também, uma vastidão que Barlowe acha apropriada, pois 
os infernos claustrofóbicos do passado não tinham, na 
sua opinião, a escala grandiosa que um lugar destinado a 
humilhar e a oprimir a humanidade deveria ter, tornando 
as almas danadas ridiculamente minúsculas. 

Barlowe diz que o seu Inferno conjuga temporalidades 
diferentes e simultâneas: é muito velho e recém-
nascido. Existe num tempo próprio e absurdo, sendo 
habitado por uma população composta, 
simultaneamente, dos seus mais antigos antepassados 

como dos seus descendentes ainda não nascidos. É 
possível ver um degradado Homo erectus andando ao 
lado de um indivíduo moderno. Isto, em sua opinião, 
enfatiza a atemporalidade do Mal. 

A descrição da paisagem do Inferno que Barlowe 
resume no sexto parágrafo do seu prefácio tem para 
mim uma importância fundamental, pois indica o foco 
da  minha análise, relacionando as metáforas corporais 
à natureza substancial do mal supremo residente no 
Inferno. Escreve Barlowe:

A paisagem do Inferno é dotada de um movimento sem 
fim40. O chão mesmo, bem debaixo dos nossos pés, é 
como um organismo metamórfico vivo, que nunca 
descansa e que é de tal magnitude, que não consegue 
identificar um sentido inteiro da sua verdadeira 
natureza. Ele pode estar quieto e silencioso num 
momento e agitar-se num rugido, no próximo.

Barlowe diz que o solo despedaçado é composto de 
restos de pessoas, arrancados das edificações das 
vastas obras da cidade infernal. Debaixo do chão deita-
se uma camada de asfalto negro e viscoso, matriz 
daquilo que é o supremo Mal do Inferno. Olhando-se 
para cima, por entre nuvens agitadas, pode-se discernir 
glifos e selos41, perenes e ardentes, que formam e 
transformam ciclicamente nomes e proclamações 
malditos. São os encantamentos, silenciosos, que 
guardam o Inferno dos seus inimigos.

The Molars of 
Leviathan
Wayne Barlowe

40O termo que Barlowe utiliza para movimento é kinetic, aquilo 
que produz ou causa movimento, segundo o The Oxford 
Universal Dictionary, Vol.I, Londres, Oxford University Press, 1961.
41Os termos utilizados por Barlowe são sigils e glyphs. Sigil 
tem por sinônimo a palavra seal, que de acordo com o Oxford 
Universal Dictionary Illustrated, significa selo. Na astrologia é 
um signo oculto supostamente possuidor de poderes 
misteriosos. Num outro uso, relaciona-se ao termo sigla, 
indicando letras (especialmente as iniciais) ou outros 
caracteres utilizados para denotar palavras. A palavra sigla, 
no seu uso no campo da paleografia, significa letra inicial, 
simples ou repetida, utilizada como abreviatura em 
monumentos, medalhas e manuscritos. Por último, o termo 
glyph, ou glifo em português, é de uso raro e quer dizer 



Revista Estética e Semiótica | Volume 7 | Número 146

maxilar, e outra em baixo, na mandíbula, e que estão 
num estado de perpétua construção. Cada cidade é 
construída por milhares de almas danadas, extenuadas 
pelo incessante trabalho, enxameadas por sobre os 
andaimes de ossos que cobrem os dois crescentes 
canteiros de obras. Condutos arteriais contendo 
argamassa sangrenta atravessam as cidades ao mesmo 
tempo em que tijolos e pele são colocados em camadas 
por sobre estruturas de ossos. Após centenas de anos 
ambas as cidades se completam. Mas logo um 
comando demoníaco, acompanhado por ferozes raios 
lampejantes, faz com que as ‘mandíbulas’ da caverna se 
fechem, esmagando edifícios e almas até transformá-
los em  lama. Depois disso, começam a aparecer novos 
edifícios e uma nova geração de almas, como os 
trabalhos de Sísifo numa escala urbana.            

Na sua descrição da cidade de Dis (de acordo com a 
nomenclatura que Dante usou no seu Inferno), Barlowe 
desenvolve um verdadeiro “urbanismo corporal”. 
Cidades são geralmente relacionadas com metáforas 
corporais e a  principal cidade do Inferno não é 
exceção. Entretanto, a força vivente de Dis é negativa. É 
de fato uma cidade viva, mas num estado de coma. Os 
edifícios, ruas, monumentos e pontes são feitos de 
carne, cartilagem e órgãos. Artérias gigantes e bexigas 
transportam os esgotos e outros líquidos através de 
toda a cidade. As estruturas arquitetônicas que não são 
feitas de tijolos humanos são de ossos revestidos de 
tecidos, em camadas, com órgãos internos incrustados 
nas suas superfícies. Cabelos crescem frequentemente 
nos telhados. Ver-se um olho ciclópico a piscar aqui e 
ali não é incomum. O resultado é uma entidade de uma 
arquitetura orgânica, semiviva, provida de tato, capaz 
de sentir calor e umidade ao toque. E, apesar desses 
organismos constituírem-se de restos humanos, a sua 
capacidade de movimento é bastante limitada. 
Desvencilham-se da incômoda umidade sacudindo-se 
de forma grotesca.

A imagem que principia a jornada de Barlowe no 
Inferno, denominada de The Molars of Leviathan42, 
mostra uma gigantesca caverna, como uma imensa 
boca, de chão e teto pegajosos, constituídos de uma 
substância orgânica, e onde existem duas cidades que 
se posicionam simetricamente, uma em cima, no 

símbolo ou marca esculpida. Optei pelo uso do termo glifo, 
por mais se aproximar da etimologia do termo em inglês, 
além de ter um sentido antigo e raro, apropriado para a 
identificação das falanges infernais. O outro termo 
selecionado foi selo, por se referir mais diretamente a 
palavra seal, sinônimo de sigil, que designa os selos dos sete 
anjos que reinam sobre as 196 províncias do céu, de acordo 
com a coleção de antigos livros de mágica reproduzidos nos 
trabalhos de Cornelius Agrippa (constante no livro A 
Dictionary of Angels, de Gustav Davidson, The Free Press, New 
York, 1967, pág. 354). Portanto, já que os demônios foram, 
no seu longínquo passado, anjos celestes, nada se torna mais 
justo do que atribuí-los um pouquinho só da majestade que 
outrora tiveram com as suas identificações em selos, 
simetricamente opostas às das ordens angelicais. 
42Os Molares de Leviatã, a ilustração consta na página 17 do 
Barlowe’s Inferno.

The Wargate
Wayne Barlowe



47A Contemporaneidade do Inferno Ilustrado de Barlowe

43O Portão da Guerra, a ilustração se encontra na página 27 
do Barlowe’s Inferno. No seu aspecto técnico, Barlowe 
comenta que esta ilustração em grande formato foi uma das 
mais complexas e que mais tempo tomou na sua execução. 
Foi pintada sobre papel montado em prancha da marca 
Schoellerhammer Parole, a tinta utilizada foi acrílica da 
marca Lascaux e os pincéis foram Winsor & Newton Series 
7s. A dimensão da ilustração publicada é de 18,2 cm de altura 
por 27,2 cm de largura. 

Na entrada da cidade de Dis existe um gigantesco arco 
arquitetônico chamado The Wargate43, e a sua imagem 
consta na ilustração que  mostra um desfile de 
demônios e almas danadas. O grupo marcha na 
cadência das batidas de um enorme coração negro que 
se encontra suspenso sob o arco do Portão. Um 
demônio maior lidera a coluna de almas, que 
serpenteia para fora da cidade infernal. O Portão da 
Guerra foi construído em comemoração à derrota das 
falanges dos anjos rebeldes e é um dos maiores 
monumentos já erigidos no Inferno. É uma titânica 
estrutura orgânica que não poderia existir sem a 
extensa rede de artérias e órgãos que a mantêm viva. 
Barlowe baseou-se no Paraíso Perdido de Milton para a 
realização desta ilustração. Ele acredita que a obra de 
Milton é um dos pontos altos da literatura mundial, e a 
sua leitura o deixou bastante motivado para interpretá-
la visualmente. Barlowe destaca a grandiosidade da 
arquitetura na concepção do Inferno miltoniano, cuja 
potência das imagens inspirou dois brilhantes artistas 
do século XIX, John Martin e Gustave Doré. Outra 
influência na concepção deste imenso arco 

comemorativo da decisiva batalha que expulsou as 
forças de Satã para o Inferno, foi o interesse declarado 
de Barlowe pela Primeira Guerra Mundial. A ironia, 
proposital, é a de que este arco triunfal comemora na 
verdade uma derrota. A temática dos frisos esculpidos 
por sobre toda a superfície do portão é a derrota das 
forças de Satã. Os trágicos demônios aí representados 
são, na visão de Barlowe, idealizações da verdadeira 
natureza das hordas da escuridão. Barlowe admite 
ainda, uma influência temática devida ao arquiteto do 
Terceiro Reich alemão, Albert Speer, quanto à pompa e 
grandiosidade da arquitetura do seu Inferno. 

Com respeito às almas danadas eternamente 
encarceradas no Inferno, Barlowe as concebeu como 
sendo um recurso natural que os demônios se 
aproveitam para tirar todos os tipos de vantagens. Elas 
se apresentam numa variedade infinita de formas e 
não são poucas as destinadas a serem os tijolos que 
erigem alguns dos edifícios. 

As almas danadas perambulam pelas ruas 
simplesmente para que os demônios se sintam 
mandatários de um reino habitado. Elas são meros 
figurantes atuando inconscientemente no palco do 
Inferno. Suas formas são infinitamente variadas, não 
existindo duas iguais, esculpidas pelas mãos 
depravadas e perversas dos seus maléficos senhores. 
Uma imagem representativa desta relação entre 
demônios e danados é a que Barlowe chamou de The 

The 
Examination

Wayne Barlowe



Revista Estética e Semiótica | Volume 7 | Número 148

enquanto os demônios maiores não somente 
comandam suas próprias guardas em Dis como são 
investidos de notáveis poderes. Um desses poderes é a 
capacidade de constantemente se metamorfosear, 
qualidade simbólica da sua condição de nunca ter 
descanso. Barlowe diz que os seus demônios prediletos 
são os de natureza miltoniana, derrotados numa guerra 
que teve lugar há muito tempo atrás, mas que 
permanecem orgulhosos e altivos, mesmo que caídos.

Consta uma evidência muito significativa da existência 
do corpo gigantesco de Lúcifer no Inferno de Barlowe. 
Trata-se da ilustração Unholy Communion45 que mostra 
as Freiras do Inferno, ou as Filhas de Lúcifer, como são 
mais conhecidas, a prestar culto ao seu mestre. Elas 
são demônios menores, membros de um misterioso e 
importante culto, e se encontram em todos os lugares 
do Inferno, notadamente visíveis em seus hábitos 
brancos, espalhando a palavra de Lúcifer. A sua 
iniciação é terrível e envolve inverter a própria pele 
dentro do poço ardente. Para tanto lhes é fornecida a 
única possessão cabível, uma lâmina branca e 
angulada, com a qual executam a tenebrosa tarefa em 
meio ao fogo carbonífero. Quando elas emergem, sua 
nova pele escorchada é de um negro profundo. As 

Examination44. A ilustração mostra um grupo de 
demônios a examinar curiosa e detidamente um 
danado. Na verdade, conforme explica Barlowe, eles 
estão a praticar uma vivissecção. O termo designa um 
tipo de operação feita em animais vivos para estudo de 
fenômenos fisiológicos, e a sua utilização numa 
intervenção que envolve uma alma, afinal de contas 
humana, demonstra o desprezo a que estão relegados 
os danados no Inferno de Barlowe, reduzidos à 
condição de animais. Demonstra também, um aspecto 
lúdico semelhante ao do Inferno medieval, em que o 
jogo e o entretenimento satisfazem a uma curiosidade 
que remonta aos tempos da infância. 

Na caracterização dos demônios do seu Inferno, 
Barlowe estabelece uma ordem hierárquica que os 
distribui segundo verdadeiras castas infernais. Seres de 
aparência polimorfa, amargurados pela situação, são, 
no íntimo e paradoxalmente, orgulhosos das suas 
realizações. Tudo o que existe no Inferno, sejam os 
monumentos, os ornamentos e os danados, é para 
agradá-los. Em termos da sua aparência física os 
demônios variam muito. As mais primitivas criaturas do 
Inferno são demônios predadores, criaturas enormes, 
nativas da região, que aguardam famintas para devorar 
quem porventura cruzar os Portões. Os demônios 
menores são criaturas simples, sem adornos, cujas 
tarefas consistem em serem guardas e pastores, 

44O Exame, a ilustração consta na página 55 do Barlowe’s Inferno.
45Comunhão profana, a ilustração é a nona do Brushfire: 
Illuminations from Hell (as páginas não são numeradas no pórtfolio).

Unholy 
Communion
Wayne Barlowe



49A Contemporaneidade do Inferno Ilustrado de Barlowe

46A Bíblia, por exemplo.
47Cito aqui como exemplo de um Inferno da ficção literária 
moderna o constante na fantasia criada por J. R. R. Tolkien 
(1892-1973) intitulada de Senhor dos Anéis (recentemente 
adaptado para o cinema). A história é implicitamente cristã 
embora ambientada num outro mundo (a Terra Média). O 
senhor do mal Sauron, que reina absoluto na terra maldita 
de Mordor (o Inferno), está associado ao Demônio pela 
serpente ou dragão (do grego sauros). 

sacerdotisas, muito antigas, são as que presidem o 
culto, ficando confinadas numa caverna sagrada na 
montanha nomeada de Orelha de Lúcifer. Nunca são 
vistas, mas fazem seus editos por meio de 
intermináveis correntes de escritas criptografadas que 
somente um grupo seleto pode interpretar. Alguns 
dizem que essa linguagem parece com a antiga escrita 
dos anjos. O objetivo principal das Filhas é a 
peregrinação pelo Inferno para comungar com Lúcifer. 
Elas atravessam as vastidões ardentes, tendo por fim 
atingir a região extrema do substrato negro, que se 
encontra nas profundezas da região infernal. Este lugar 
sagrado é conhecido por Mortalha de Lúcifer, onde elas 
completam a peregrinação, para então comer do 
verdadeiro Rei do Inferno. As sacerdotisas ensinam que 
o substrato é o que restou de Lúcifer após a queda. 
Depois de atingirem este ponto, as Filhas devem 
solenemente extrair um pedaço da substância negra e 
engoli-la por inteiro, para serem unas com Ele. 

Essa substância é a fundação sobre a qual o Inferno se 
assenta. A inspiração para isso, segundo Barlowe, veio 
de uma antiga e obscura referência a uma agitada 
escuridão num poço. O interessante aqui é que ao 
evitar a nomeação do que ele chama de o rei supremo 
do Inferno (geralmente chamado de Demônio, Diabo 
ou Satã), Barlowe realiza uma notável transferência 
simbólica da sua figura mítica, atribuindo-a aos 
elementos da natureza do Inferno (a substância 
betuminosa escura e dotada de consciência, a cidade 
de Dis com seus telhados cabeludos e a paisagem de 
uma forma geral), que passam a “encarnar” a 
personalidade do Demônio. Embora isso não venha a 
constituir uma novidade literária (metáforas corporais 
se fazem presentes em livros sagrados de diversas 
religiões há muito tempo46), cria-se uma significativa e 
diferenciada representação do Mal no Inferno 
personificando a sua Natureza. 

O conjunto das menções ao corpo metafórico, que no 
seu Inferno se faz fragmentado, dividido, grotesco, 
repulsivo e gigantesco, compartilha o mesmo regime 
representativo de um outro fenômeno, a metamorfose. 
Esse, também, não é novidade nenhuma. Mas a fusão 
desses fenômenos de transferência de significado e 
transformação do corpo, metáfora corporal e 
metamorfose, respectivamente, faz do Inferno de 
Barlowe um todo fragmentado, metamórfico, em 

contínuo processo de destruição e reconstrução, uma 
representação figurada de um mito. Barlowe assume de 
pronto a sua obra como sendo um trabalho de ficção, 
uma criação imaginada, e adverte, já na apresentação, 
que as ilustrações do seu livro não são baseadas em 
nenhuma viagem real ao Inferno. Elas são um trabalho 
da sua imaginação e não foram produzidas sobre 
nenhum tipo de influências alucinatórias, psicóticas ou 
qualquer que seja. Diz ainda que nunca foi ao Inferno e 
não tem planos imediatos para empreender essa 
jornada particular.

O tom irônico e defensivo dessa última frase aponta 
para a diluição gradativa da noção religiosa na 
concepção de imagens do Inferno, que na 
contemporaneidade se torna mais e mais 
individualizado. Indica também, uma adição nos 
parâmetros dos infernos literários mais representativos 
da modernidade47: o Inferno em Barlowe se faz 
exclusivamente no reino da imaginação, conformando 
uma aventura num clima de expedição científica e 
exploratória a um novo mundo, uma jornada fantástica, 
em que o entretenimento se faz elemento central da 
sua representação. Pode-se dizer que se trata da 
representação de um Inferno feito sob medida para a 
diversão dos leitores, para agradar ao público 
adolescente americano ávido por histórias de horror. 
Pode-se dizer até, que é um Inferno desprovido de um 
genuíno sentimento religioso, devido ao ecletismo e 
atemporalidade, que não manifesta, já na sua 
concepção, uma fé legitimadora, garantia da sua 
identidade histórica.  Ao recusar uma orientação 
religiosa mais específica, ou um sistema doutrinário de 
base, particularizado e orientador do seu universo de 
imagens, Barlowe parece correr o risco de anular por 
total a identidade religiosa da sua representação do 
Inferno. De fato, ele declara:   

Se eu acredito no Inferno? Não no sentido tradicional, 
mas posso arriscar dizer que, num sentido maniqueísta 
alterado, todos estamos vivendo o nosso próprio Inferno. 
Como é possível o mundo nos dar Da Vinci, Shakespeare e 
Mozart e nos dar também Hitler, Pol Pot e Stalin?

Barlowe faz uma nítida distinção entre o Inferno 
imaginário representado na literatura e na arte daquele 
existente no mundo real, quando sustenta que os 
infernos que a humanidade cria na arte e na ficção não 
podem competir com os infernos reais que ela própria 
se inflige num mundo do crescimento da violência e do 
esquecimento da ética.

Note-se que Barlowe trata da dicotomia do bem e do 
mal como atributos exclusivos da raça humana, 
responsabilizando-a por uma possível extinção 
planetária advinda das ameaças atuais do terrorismo 
nuclear e biológico. 



Revista Estética e Semiótica | Volume 7 | Número 150

do Demônio. Seus espaços são cheios de corpos. Esse 
novo espaço infernal pode ser resultado da crescente 
exigência do clero, a partir do século XIV, na definição 
dos castigos que são impingidos aos danados. É esta 
qualidade de ser concreto, material, pétreo, que 
Barlowe vai traduzir para a atualidade.

No Inferno de Barlowe a divisão dos espaços é feita 
segundo disputas territoriais entre os diversos demônios 
que o habitam. A hierarquia entre os demônios estabelece-
se mediante o uso da força. A lógica que impera é a da 
seleção natural onde o mais forte e capaz sobrevive e, 
portanto, domina. A ideia que aqui se desenha reporta-se a 
um contexto cultural onde a herança da obra de Charles 
Darwin, principalmente a Origem das Espécies, deu base ao 
desenvolvimento das modernas teorias da evolução 
natural. Pode-se falar aqui, inclusive, sobre a influência que 
os pais de Barlowe, sendo ilustradores científicos do Museu 
de História Natural de Nova York, certamente exerceram na 
sua formação. Prova disto é que Barlowe frequentou em 
1976, como aprendiz, o Departamento de Exposições do 
referido museu. Mas o ponto crucial é que no Inferno de 
Barlowe quem governa é a “Natureza” e não mais o 
Demônio. Esta “Natureza”, vista pela definição moderna de 
uma força ativa que estabeleceu e conserva a ordem 
natural de tudo quanto existe, nos remete às teorias atuais 
da origem do universo, uma delas sendo relativa a uma  
grande explosão inicial, também conhecida por Big Bang. 
Historicamente, tais fatos indicam a mudança que ocorreu 
no quadro conceitual da figuração do Inferno, do séc. XIX 
para o séc. XX. No primeiro, a referência é ainda 
predominantemente religiosa, como no caso das 
ilustrações do Inferno de Dante por Doré48, mas, no 
segundo, o determinismo biológico da visão científica 
substituiu, gradativamente, a instância da religião, como 
fica claro nos escritos e nas figuras infernais de Barlowe. O 
pensamento científico é que vai servir como indutor das 
novas figurações do Além, estabelecendo novos 
parâmetros da imaginação, onde o espaço sideral compõe 
uma das principais referências. E também onde os 
habitantes de outros planetas – os extraterrestres – 
compõem o  imaginário contemporâneo do gênero 
fantástico. No caso do Inferno de Barlowe, os 
extraterrestres integram os demônios. Os livros anteriores49 
concebidos por Barlowe relacionam-se a essas questões.

O aspecto da arquitetura monumental e teatral do 
Inferno de Barlowe desenvolve-se a partir da influência, 
por ele mesmo citada, do artista inglês John Martin (1789 
– 1854), pintor e gravador inglês do séc. XIX. Era também 
conhecido por “Mad Martin” e foi um dos mais 

A separação que Barlowe faz entre o Inferno 
representado na arte, fictício, ilusório, aparentemente 
destinado à diversão e ao entretenimento popular, e o 
Inferno da vida real, vivenciado concretamente, leva à 
problemática da relação entre imaginação e arte, e da 
função simbólica que a permeia. Dá a pensar nas 
razões que realmente o motivaram a representar o 
Inferno numa contemporaneidade em que a dor e a 
violência se fazem costumeira e assustadoramente 
presentes no cotidiano das sociedades, como ele 
mesmo indaga no seu prefácio: 

Será que alguém se pergunta por que é que a metade 
das notícias diárias é feita de tragédias e crimes? Porque 
aceitamos o sensacionalismo dos mais horríveis crimes, 
será por mera diversão dos indivíduos entediados com o 
cotidiano das suas vidas? Qual é a feiura que se encontra 
logo abaixo das peles da maioria dos nossos indivíduos 
e que nos leva a praticar atos tão egoístas? Por que 
fazemos coisas tão feias e questionáveis e por que nos 
interessamos tanto quando outros fazem o mesmo? 

3. Influências e rupturas   

A passagem do Inferno do campo da criação 
artística e literária para o campo do entretenimento 
comercial constitui uma ruptura. A produção de 
esculturas de demônios do Inferno de Barlowe em 
escala comercial evidencia uma banalização da 
“terribilita” do Inferno. O Inferno de Barlowe 
diferencia-se pela inexistência de uma regra 
teológica cristã que, de acordo com o de Doré, por 
exemplo, racionaliza a divisão do ambiente infernal 
e dá um sentido claro e didático às penas dos 
condenados. O Inferno de Barlowe conforma um 
sistema de representação individualizado e sem o 
caráter da dualidade divina da tradição judaico-
cristã, onde a onipresença maligna de Satã se 
opunha à figura benigna de Deus. De fato, não 
existe uma figura maléfica principal que dê sentido 
ao próprio Inferno, como lugar de punição, e que se 
estabeleça como autoridade central que a todos 
governa, como o Demônio cristão. 

Vale aqui lembrar que, de acordo com a tradição cristã, 
existe uma íntima relação entre a conformação espacial 
do Inferno e o corpo de Satã. Este, como resultado da 
sua insubordinação a Deus, é expulso do céu e, numa 
das versões da estória da guerra no céu, a queda do 
seu corpo na terra provoca a abertura de um imenso 
buraco no formato de um cone invertido. Esta seria a 
principal inspiração para o Inferno de Dante, no tocante 
a sua geografia, com os nove círculos decrescentes 
indo terminar no poço onde se encontra o próprio 
Demônio. Com Dante, a arquitetura do Inferno se torna 
mais concreta, se define enquanto espaço dos 
suplícios, e conforma uma intima relação com o corpo 

48DORÉ, Gustave. The Doré Illustrations for Dante’s Divine 
Comedy, New York, Dover, 1976.
49Guia de Extraterrestres de Barlowe – 1979 – Workman 
Publishing. Expedição – 1990 –  Workman Publlishing   The 
Alien Life of Wayne Barlowe – 1995 –  Morpheus International.



51A Contemporaneidade do Inferno Ilustrado de Barlowe

50A Entrada dos Anjos Caídos no Pandemônio.
51Honoré Daumier (1808 – 1879), pintor, gravador e 
caricaturista  francês, deixou uma vasta produção de 
litografias e trabalhos gravados em madeira (mais de 4000). 
Artista bastante popular, era em termos de estilo, um 
romântico idealista, cuja obra incluiu no seu repertório 
assuntos tanto populares (saltimbancos), como grandes 
temas poéticos (ilustrou Dom Quixote).

significativos pintores dos temas românticos da pintura 
inglesa do período. Muitas das suas telas eram de 
grande escala o que enfatizou o seu impacto visual e o 
tornou conhecido do público apreciador da arte da 
época. Martin era um especialista de temas 
apocalípticos, de épicos e da representação da 
arquitetura numa dimensão heroica. Existe uma pintura 
de sua autoria na Tate Gallery de Londres que marca a 
principal influência visual no Inferno de Barlowe. A obra, 
pintada em 1840, é intitulada The Fallen Angels Entering 
Pandemonium50,  e mostra os elementos que mais 
caracterizam a concepção visual do Inferno de Barlowe: 
a vastidão das planícies infernais, o rio de fogo feito de 
lava vulcânica (que no uso das cores justifica os intensos 
vermelhos, laranjas e amarelos), a escuridão cavernosa, 
os raios cortando a atmosfera sulfurosa, os diminutos 
grupos de demônios que integram a paisagem do 

Inferno, acentuando a sua enormidade, e a 
monumentalidade e ecletismo do palácio infernal, que 
mistura elementos arquitetônicos muçulmanos, cristãos 
e egípcios. Martin também ilustrou, em 1824, o Paraíso 
Perdido de Milton numa série de gravuras em que 
demonstrou o correto entendimento da vastidão 
subterrânea iluminada por fogos fátuos, sugerida 
literariamente pelo poeta inglês. Outra influência 
marcante de Barlowe foi a de Gustave Doré.

A versão do Inferno de Dante elaborada por Gustave 
Doré estabeleceu um parâmetro importante de 
representação ilustrada que, refletindo um imaginário do 
além, característico do séc. XIX, teve enorme sucesso de 
público, quando da sua primeira publicação em 1861 em 
Paris. Gustave Doré foi um dos mais bem sucedidos 
ilustradores do século XIX. Nasceu em Estraburgo na 
França em 6 de janeiro de 1832 e faleceu em Paris em 23 
de janeiro de 1883. Iniciou a carreira cedo, aos 15 anos, 
após uma viagem a Paris, quando então passou a 
elaborar regularmente litografias para o mercado 
editorial parisiense. Estes primeiros trabalhos eram 
caricaturas executadas na maneira de Honoré Daumier51. 
Em 1854 ele produziu belas e bizarras ilustrações para 

The Fallen 
Angels 

Entering 
Pandemonium

John Martin



Revista Estética e Semiótica | Volume 7 | Número 152

A iniciativa de ilustrar a Divina Comédia de Dante 
Alighieri foi em 1855. A primeira tiragem, bancada pelo 
próprio Doré, foi editada em 1861. Apesar de não ler 
italiano e provavelmente ter utilizado a tradução 
francesa em prosa de Pier Angelo Fiorentino, seu 
estudo da obra prima do mestre florentino foi 
completo. E intenso, como bem o demonstram as 
ilustrações feitas, encontrando um significativo paralelo 
em Michelangelo Buonarotti. O mestre de Caprese teve 
por influência literária maior, depois da Bíblia, Dante 

uma edição de Rabelais, e daí em diante ilustrou, 
segundo um plano sistemático, alguns dos grandes 
clássicos da literatura mundial. Incluídos, entre outros, 
estão, Contos Divertidos (1856) de Balzac, Contos de Fadas 
(1861) de Perrault, Dom Quixote (1863) de Cervantes, a 
Bíblia (1865 – 1866) e Paraíso Perdido (1866) de Milton. 
Estes tiveram um grande número de edições e foram 
distribuídos em muitos países. Um trabalho como a Bíblia 
de Doré era uma posse estimada por inúmeras famílias da 
classe média francesa. 

The Descent 
into the 
Abyss on 
Geryon's 
Back
Gustave Doré



53A Contemporaneidade do Inferno Ilustrado de Barlowe

52SALA, Charles. Michelangelo, Paris, Terrail, 1996, p. 135.

Alighieri. Michelangelo lia Dante avidamente, e 
algumas vezes o imitava nos seus próprios escritos52. 
Foi um admirador tão intenso do poeta medieval que 
quis erigir um monumento em sua memória em 
Florença. Não é à toa que a influência maior nas figuras 
do Inferno de Doré, tanto dos danados quanto dos 
demônios é do ideário michelangelesco. Esta 
concepção inclui o desenho de corpos idealizados, em 
termos de aparências e proporções, segundo os 
critérios da escola florentina renascentista. Inclui-se 
aqui, uma noção de beleza “clássica”, por assim dizer, 
anacrônica a uma sociedade que já estava em plena 
revolução industrial, mas que satisfazia o gosto da 
emergente classe média francesa do séc. XIX. 

A imagem do Inferno feita por Doré afasta-se da 
aparência grotesca e satírica de trabalhos anteriores e 
move-se na direção de um aspecto grandioso, estranho e 
notadamente teatral. Um Inferno de paisagens 
crepusculares, montanhas monumentais, abismos 
imensos e rios agitados, que adequou a visão de Dante ao 
sentido do terrível do séc. XIX. Vale ressaltar, em termos 
técnicos da gravura em blocos de madeira, a utilização do 
acentuado contraste entre negros intensos e profundos e 
brancos claríssimos, acentuando-se uma aparência teatral 
e dramatizada nas composições realizadas.

A grande admiração que Barlowe nutre pelo poema 
Paraíso Perdido do inglês John Milton representa, 
segundo ele mesmo declara, a influência decisiva na 
concepção do seu Inferno. John Milton foi um poeta 
inglês nascido em 1608 e falecido em 1674. Gerado 
numa família de situação financeira estável e segura e 
com inclinações artísticas (o pai de Milton, protestante, 
escrevente de profissão, era também músico e poeta), 
estudou desde muito cedo, encontrando um estímulo 
intelectual constante no culto ambiente familiar. A 
primeira etapa dos seus estudos foi na prestigiada 
escola Saint Paul, formando-se a seguir, como bacharel 
e “Master of Arts”, na mais famosa ainda University of 
Cambridge. Nesse período, em que se orientava para o 
sacerdócio, começou a escrever poesia em latim, 
italiano e inglês. Logo após formar-se, passou seis anos 
a ler e aprofundar seus estudos na residência paterna 
sem a obrigação de trabalhar para seu sustento. Foi 
quando ele escreveu os poemas L’Allegro, Il Penseroso 
(1632), Comus (1634) e Lycidas (1637), todos autênticos 
primores no seu gênero. 

Depois disso empreendeu uma viagem à França e à 
Itália, sendo que nessa última teve calorosa recepção e 
a oportunidade de ler Dante e Petrarca. Mas logo teve 
de retornar a Inglaterra devido à ameaça de uma 
guerra civil, na disputa entre a tirania de Charles I e os 

rebeldes do parlamento, entre eles Oliver Cromwell. 
Milton tomou o partido dos revoltosos desde então, 
colocando sua pena a serviço da revolução. Com a 
ascensão de Cromwell foi nomeado Secretário de 
Línguas Estrangeiras, cabendo-lhe preparar e traduzir 
despachos recebidos e enviados a governos 
estrangeiros. Após sua decepção com o novo regime e 
a morte de Cromwell, Milton foi preso pelo novo rei 
Charles II, quando da restauração da monarquia.

Foi então que Milton trabalhou no poema épico Paraíso 
Perdido, que iria gravar o seu nome no rol dos mais 
famosos e importantes poetas da língua inglesa. Sua 
ambição era compor um poema épico que rivalizasse 
com os trabalhos de escritores antigos, como Homero e 
Virgílio. O poema foi originalmente editado em dez livros 
em 1667. Paraíso Perdido é um poema de sintaxe ímpar, 
de difícil vocabulário e detentor de um estilo nobre e 
complexo. Sua inspiração inicial deu-se, segundo Xavier 
da Cunha num “improvisado palco de um teatro de 
feira”, quando da peregrinação artística de Milton pela 
Itália. Tratava-se de uma companhia de comediantes 
liderada por Battista Andreini, e a encenação em 
questão, de autoria do próprio, era intitulada de 
“Adamo”. A peça, um drama sacro, narrava o 
empreendimento luciferino na tentação e queda de 
Adão e Eva, e o elenco apresentava, além das 
personagens bíblicas, figuras que personificavam a 
Carne, o Mundo, o Desespero, a Morte, a Fome, a 
Vanglória, o Trabalho, a Serpente, o Mensageiro do 
Inferno e os sete pecados mortais. 

O poema narra a estória bíblica de Adão e Eva, com 
Deus expulsando Lúcifer do Paraíso para corromper a 
humanidade. Satã, que antes de rebelar-se contra Deus 
era chamado de Lúcifer, o mais belo dos anjos, está no 
seu momento mais impressionante: ele acorda num 
mar em chamas no Inferno cercado dos seus surpresos 
seguidores. Ele havia sido derrotado na guerra do Céu. 
Milton criou um complexo retrato de Satã, onde este 
figura inicialmente, grandioso, o anjo caído, sim, mas 
orgulhoso, poderoso, senhor das vastidões infernais, 
aquele que se lança, de forma impetuosa, ao 
desconhecido, na busca do caminho para a Terra. Mas 
seu intuito não é nada nobre, muito ao contrário, Satã, 
enlouquecido de ciúmes pela criação divina, tenciona a 
perdição do homem. Em função do seu extremado 
orgulho experimenta uma progressiva degradação e 
aviltamento, de supremo líder infernal vai se 
transformando, em general, político, espião, abutre, 
sapo, até se tornar uma serpente rastejante. 

Estou a enfatizar Satã por dois motivos: o primeiro é que ele 
é a iconografia central na análise da tese, e em segundo, 
ele é a personagem mais notável no poema de Milton.



Revista Estética e Semiótica | Volume 7 | Número 154

definitivamente um aspecto de beleza decaída, de 
esplendor ofuscado pelo tédio e pela morte; ele é 
‘majestoso embora em decadência”57. Desde então, a 
beleza maldita passa a vigorar como a característica 
principal de Satã, tornando longínquo o tempo do bestial 
demônio medieval.  Não é para menos que Baudelaire 
anotou em seus Journaux intimes que “o tipo mais perfeito 
de beleza viril é o de Satã – à maneira de Milton”58.

À animação latente da natureza e das coisas no Inferno 
concebido por Barlowe opõe-se a vastidão vazia e 
solitária que define a concepção do Inferno de Milton. A 
geografia do Inferno de Milton é logicamente impossível 
de ser determinada. Ele situa seu Inferno num oposto e 
o Paraíso no outro, entremeados da imensidão do caos. 
Na geografia de Milton predomina a vastidão vazia. É um 
inferno vago, que acentua o abandono de Satã. 

Ao clima barroco do Inferno de Barlowe, no sentido de 
um extravasamento ornamental da carne, contrasta-se 
um classicismo redutor na depuração das formas no de 
Milton. O horror vacui é uma singularidade do Inferno 
de Barlowe. Já no de Milton, o vácuo é a própria razão 
de ser do ambiente infernal. O Inferno de Barlowe é 
eminentemente corporal, o de Milton é mental. No 
inferno de Barlowe predomina a fúria e a obsessão da 
presença do corpo, do excesso estertorante da carne; 
no de Milton, a solidão, o tédio e a agonia do vazio.

Contrapondo a grande fábula inumana do imaginário 
moderno, a da representação simbólica de seres 
automatizados destituídos de alma, Barlowe anima 
toda a natureza da sua representação do Inferno, 
fazendo do antropomorfismo a sua principal 
característica. Tal atitude aponta para uma mudança de 
paradigmas do imaginário de uma época em que a 
modernidade, já com uma considerável tradição de 
imagens, conjuga uma vertente de “integração 
ecológica” das representações humanas. Antes de 
significar um retrocesso histórico, essa integração do 
corpo com a natureza pode indicar o surgimento de 
uma renovada consciência, voltada para a reconstrução 
simbólica do desencantado homem atual. Não de um 
sistema de representações relacionado a um 
antropocentrismo histórico e idealizado, mas de uma 
sensibilidade que leva em conta as contradições e o 
aspecto fragmentário das suas simbolizações da figura 

Uma cena que aqui interessa, especialmente, refere-se 
às dúvidas que assaltam Satã, quando à vista do Éden, 
e perto do lugar onde devia lançar sua empresa contra 
Deus e o homem. Diz o poema53:

O inferno traz em si, de si em torno;
Não pode um passo dar fora do Inferno,
Porque, onde quer que vá, leva-o consigo!

É de se ressaltar o processo de interiorização psicológica 
do Inferno na perturbada alma de Satã. Mais na frente do 
poema, o drama existencial se acentua no seu espírito54:

Ai de mim! Que afinal ceder me cumpre!
E como hei de mostrar que me arrependo?
Por que modo o perdão obter eu posso
Só pela submissão... Palavra horrível!
Meu nobre orgulho atira-te bem longe (...)

A dúvida, a raiva, o medo, a inveja, o desespero, e até a 
solidariedade para com as legiões de seus comandados 
que estão a lhe esperar no Inferno, são notadamente 
sentimentos humanos que Satã demonstra possuir, e 
que motivam todo tipo de literatura. Levaram, inclusive, 
o poeta místico inglês William Blake a observar que 
“Milton era do lado do Diabo sem o saber55”. Talvez ele 
estivesse mais perto da verdade se houvesse dito que 
“Milton era do lado do homem56”. 

Outro aspecto, importante, este relativo ao livre 
arbítrio, surge claro numa das estrofes do cantoVI:

Livremente escolhi contra meu senso
O que tão justamente agora eu sofro!
Quanto sou infeliz! Por onde posso
Fugir de sua cólera infinita
E de meu infinito desespero?...
Só o Inferno essa fuga me depara:
Eu sou Inferno pior!

A questão do livre arbítrio possibilita o Inferno do ego, 
o sátiro que se inferniza. Milton preconiza a 
relativização do Inferno e do Paraíso na realidade do 
homem, no seu espírito faz alternarem-se dois estados 
contraditórios, o bem e o mal. Lúcifer e Satã, duas faces 
da mesma moeda, compõe respectivamente, a 
figuração do anjo eleito e do anjo caído. Não seriam 
todas essas condições e a sua alternância, fenômenos 
essencialmente humanos?

No Paraíso Perdido Milton escreveu:

O espírito é o seu próprio lugar e nele podem fazer-se
Dos infernos os céus, e dos céus um inferno.

Seu poema influenciou profundamente poetas 
românticos como William Blake e Percy Bysshe Shelley, 
que viram Satã como o verdadeiro herói do poema e um 
rebelde contra a tirania do Céu. Claro, não poderia ser de 
outra forma, pois “com Milton, o Maligno assume 

53MILTON, John. Paraíso Perdido, São Paulo, Martin Claret, 
2002, Canto IV, pp.142.
54MILTON, John. Op. Cit. Canto IV, pp.145.
55Idem, p. 481.
56Ibidem, p. 481.
57PRAZ, Mario. A Carne, a Morte e o Diabo na Literatura 
Romântica, UNICAMP, S.P., 1996, p. 73.
58BRUNEL, Pierre-0rganização. Dicionário de Mitos Literários, 
Rio de Janeiro, Jose Olympio Editora, 1998, p. 817. 



55A Contemporaneidade do Inferno Ilustrado de Barlowe

59Devemos recordar que no Inferno de Dante, embora a 
questão da metamorfose seja importante, com exemplos 
significativos das almas dos suicidas transformadas em 
árvores no círculo e daquelas dos ladrões, tornadas 
serpentes no círculo oitavo, a ideia da transformação é 
particularizada e diferenciada (os castigos são aplicados em 
função dos pecados cometidos), não conformando uma 
regra geral punitiva, como no caso do Inferno de Barlowe. 
Além disso, as almas condenadas no Inferno de Dante são 
por ele reconhecidas, chamadas a falar, ou seja, possuem 
identidade, recordam e guardam semelhança com quem 
foram na existência terrena, cumprem sua função, de 
carregar a história, na estrutura conceitual do épico.
60BYNUM, Caroline Walker. Metamorphosis and Identity, New 
York, Zone Books, 2001, pp.184-185.
61BARLOWE, Wayne. The Alien Life of Wayne Barlowe, Beverly 
Hills, Mopheus International, 1995, p. 65. 
62Idem. p. 65. Como se trata de uma página parcial do seu 
livro de anotações do Inferno, o restante do processo talvez 
esteja indicado nas páginas que faltam.

humana. Que admite um compartilhamento, uma 
“divisão de poderes” no regime simbólico entre o 
homem e o restante do universo material. O homem, 
destituído do seu papel central na representação do 
mundo já desde a era iluminista, passa, no 
modernismo tardio, a ser definido como uma espécie 
de ator coadjuvante no imenso drama da vida no 
planeta Terra. Se no caso específico de Barlowe, o 
sentido da representação é o mal, o homem, enquanto 
alma danada encarna a natureza, comunga com ela a 
mesma matéria corrompida do corpo do Demônio. 
Torna-se um só com Ele, numa identificação especular 
simetricamente oposta a do homem com Deus, 
segundo a acepção cristã da comunhão divina.          

Na concepção de Barlowe as almas danadas, na sua 
viagem para o Inferno, sofrem um intenso processo de 
deformação devido aos rigores da jornada. Ao 
chegarem ao antro infernal, passam por um novo 
processo de transformação, desta feita realizado pelos 
demônios. Como um castigo inicial, eles as esculpem, e 
a estética que nelas realizam deixa-as, na maioria das 
vezes, num estado irreconhecível. Os “refinamentos” 
corporais que os demônios elaboram são abstratos, 
caprichosos e inexplicáveis. Algumas almas podem ficar 
com uma aparência relativamente intocada com 
somente a perda de um membro, enquanto outras são 
transformadas em paródias barrocas da humanidade, 
dobradas, achatadas ou torcidas. 

A forma geral dos corpos dos danados que fica sujeita a 
essa lógica terrível da mutilação, condicionada aos 
caprichos estéticos dos demônios, denota um novo 
arranjo de atributos a esses seres infernais, cabendo-
lhes o exercício de uma atividade criativa que exige 
sensibilidade e acurado discernimento estético. Ao 
imaginar essa categoria de demônios artistas, por 
assim dizer, Barlowe torna ainda mais complexa a 
relação entre os demônios algozes e torturadores e as 
almas vítimas e torturadas, pois a função dos demônios 

no Inferno era, tradicionalmente e segundo a didática 
das imagens da igreja, punir de maneira violenta os 
danados, tomando-se como exemplo a Idade Média. 

A modificação final é uma humilhante retirada de uma 
parte do corpo, na maior parte dos casos a genitália, na 
entrada dos portões da cidade de Dis. A menção feita à 
retirada dos órgãos sexuais dos danados remete à 
questão da castratio enquanto prática histórica 
ritualizada. Mas essa representação tem outras 
interpretações – pode estar associada a um 
puritanismo da parte de Barlowe, pois seus demônios 
não possuem nenhum traço de sensualidade, aliás, 
nem os danados. Pode ainda dever-se ao fato de que, 
sendo um trabalho de ilustração, não seria apropriada 
a exposição de imagens francamente sexuais a um 
público infanto-juvenil.

Ora, claro está que na concepção de Barlowe os 
demônios impingem aos danados, logo que estes 
chegam ao Inferno, um castigo corporal de uma nova 
ordem, ontológica, e de uma brutalidade 
extraordinária: eles simplesmente arruínam aquilo que 
nem mesmo Dante59 leva às últimas consequências, ou 
seja, a identidade própria do danado (no sentido de 
individualidade, de personalidade), que tem a sua alma, 
feita à imagem e semelhança do seu corpo terreno, 
literalmente transformada, destroçada, impossível de 
se reconhecer. A ruína do corpo traduz a ruína da alma. 
E implica numa total perda de identidade, que como 
bem coloca Caroline W. Bynum60, ao comentar sobre a 
questão da metamorfose no Inferno de Dante dizendo 
que ele a emprega “de um modo que nos mostra a 
impossibilidade da perduração da identidade (em 
qualquer sentido lógico) sem a sobrevivência de 
vestígios do corpo ou do seu formato”.

Acrescente-se a esse o outro suplício que Barlowe 
inventa, de extrema originalidade, por assim dizer, 
respeitante à compactação das almas danadas em 
tijolos vivos. Ele conta que teve essa ideia quando 
observava os blocos de automóveis após terem sido 
compactados por imensas prensas metálicas em ferros 
velhos61. Consta no livro The Alien Life of Wayne Barlowe 
uma pequena ilustração que indica o processo de 
transformação das almas danadas em tijolos, mas os 
desenhos não são lá muito elucidativos62. 

De qualquer modo fica a ideia terrível da nulidade a que 
essas almas ficam condenadas ao se transformarem em 
organismos cúbicos desfigurados, tijolos que sustentam 
paredes, espremidos entre uns e outros, como no Sheol 
hebraico em que “o esquecimento em que submergem é 
tão pavoroso que chegam a ser isentadas dos 
tormentos: consomem-se, fogo frio, na progressiva 



Revista Estética e Semiótica | Volume 7 | Número 156

63COUSTÉ, Alberto. A Biografia do Diabo, Rio de Janeiro, 
Record, 1996, p. 64.
64MINOIS, George. História dos Infernos, Lisboa, Editorial 
Teorema, 1997, p. 91.
65TURNER, Alice. The History of Hell, New York, Harvest Book, 
1995, p.139.
66CHEVALIER, Jean e Alain Gheerbrant. Dicionário dos 
Símbolos, Rio de Janeiro, José Olympio, 1998, p. 885.
67BRETON LE, David. In: Adauto Novaes, O Homem- Máquina: 
a ciência manipula o corpo, São Paulo, Companhia das Letras, 
2003, p. 136.

perda de identidade e no aniquilamento”63.  Existe uma 
imagem literária antiga de conotação simbólica 
convergente ao do corpo tijolo de Barlowe. Consta na 
visão profética e apocalíptica intitulada O Pastor de 
Hermas64, escrita entre os anos 136 e 145. Na sua 
evocação simbólica do Inferno, na visão III, Hermas vê 
seis jovens que constroem uma torre quadrada; entre as 
pedras que eles carregam, algumas são lançadas no 
fogo, outras rolam perto da água sem a alcançarem, 
outras ainda desaparecem em lugares inacessíveis. O 
ordenamento simbólico mostra a torre como a Igreja e 
as pedras como as almas danadas em suplícios 
diferenciados, de acordo com suas faltas. Um exemplo 
desse processo de incrustação e incorporação do corpo 
no edifício, consta numa ilustração de William Blake, 
feita para o Inferno de Dante65, onde os corpos dos 
danados são fossilizados, conformando as pontes sobre 
o poço infernal. As diferenças com o corpo tijolo de 
Barlowe, é que o corpo ponte de Blake, mantém sua 
forma permanente (os corpos se assemelham aos altos-
relevos) e é inanimado.

Vale observar que o tijolo, no seu aspecto simbólico, 
representa a passagem da humanidade à vida 
sedentária e a origem da urbanização: casa, cidade e 
templo. Representa também o limite, “pois o tijolo 
significa a regra, a medida e a uniformidade. Será o 
início da sociedade fechada, em contraposição à 
sociedade aberta do nômade”.66  Claro, visto que o 
Inferno de Barlowe, embora organizado por uma rígida 
e feroz hierarquia feudal, em termos da distribuição 
dos poderes, não evita o impulso civilizador e urbano 
típico das grandes sociedades, a exemplo da romana. O 
Inferno dos demônios arquitetos de Milton, 
construtores do belíssimo Pandemônio, perdura no de 
Barlowe, onde os demônios perpetuam sua história ao 
erigirem monumentos comemorativos da batalha 
contra o Céu. Mesmo que tenha sido derrotada, esta 
sociedade demoníaca não deixa de cumprir os ritos 
coletivos de veneração dos seus feitos heroicos, de ter 
orgulho da beleza da sua arquitetura, constantemente 
renovada, simbolizando uma necessidade cívica e 
urbana, e uma sede de cultura na sua estóica busca do 
permanente. E não é essa a história das grandes 
civilizações humanas?

Esse verdadeiro martírio da consciência, na perda da 
identidade do corpo, que os danados sofrem no 
Inferno de Barlowe, reflete uma relação simbólica 
problematizada entre a aparência corporal e a mente, 
numa atualidade “globalizada”, repleta de contradições 
e diferenças sociais, como a que hoje se vive. 
Significativamente, não se trata mais aqui somente de 
uma tortura no sentido da dor física, limitada ao corpo, 
mas sim de um penoso processo de desintegração 
mental, onde nem mais é permitido ao danado o 

reconhecimento da sua identidade física anterior. 
Paródias da humanidade, andarilhos grotescos e 
mutilados, os danados do Inferno de Barlowe são 
almas que habitam corpos transformados, de 
identidades perdidas, onde não mais existe a memória 
da existência terrena e onde a história cessa de existir.

Como diz David Le Breton67: 

Se o homem só existe por meio das formas corporais que o 
colocam no mundo, qualquer modificação de sua forma 
implica outra definição de sua humanidade. Se as fronteiras 
do homem são traçadas pela carne que o compõe, suprimir 
ou acrescentar componentes modifica a identidade pessoal 
que é própria ao homem e suas  referências aos olhos dos 
outros. Em suma, se o corpo é um símbolo da sociedade, 
como sugere Mary Douglas, toda modificação em sua 
forma afeta simbolicamente o vínculo social. Os limites do 
corpo desenham, em sua escala, a ordem moral e 
significante do mundo. Pensar o corpo é outra maneira de 
pensar o mundo e o vínculo social: uma desordem 
introduzida na configuração do corpo é uma desordem 
introduzida na coerência do mundo.

O ritual de punição dos danados recém-chegados 
prossegue com a inserção de esferas negras nos seus 
corpos, que passa a ser, de acordo com Barlowe, o único 
ponto comum entre eles. Essas esferas, que são socadas 
dentro dos recém-chegados por demônios 
especializados, flutuam livremente através dos corpos 
das almas, distorcendo-os enquanto se movem entre 
seus ossos e órgãos. Barlowe as concebeu como sendo 
ubíquas, tumorosas, pesadas, dolorosas e 
desconfortáveis, a lembrança constante do destino final 
dessas almas. 

A concretização do termo mundo em imagens visuais 
costuma estar associada à representação da esfera, 
que, como figura de simetria por excelência, é um 
símbolo de ambivalência. Na tradição dos símbolos 
medievais, por exemplo, a esfera, enquanto orbe, o 
globo, significava o mundo, e, quando representada 
nas mãos do rei, indicava o poder, o domínio ou o 
território sobre o qual se estendia sua soberana 
autoridade. No Paraíso Perdido de Milton, o termo 
mundo designa ora o globo terrestre, ora o sistema 
solar, ora, finalmente, o complexo da Criação.



57A Contemporaneidade do Inferno Ilustrado de Barlowe

68MORAES, Eliane Robert, O Corpo Impossível, São Paulo, 
Iluminuras, 2002, p.111.
69LALA, Marie-Christine. In: Moraes, Eliane Robert, O Corpo 
Impossível, São Paulo, Iluminuras, 2002, p. 197.

Atendo-se ao sentido bíblico, de acordo com o que 
sustenta Delumeau, e também ao coincidente sentido 
medieval, a esfera no Inferno de Barlowe representa o 
mundo sob o domínio do Demônio. O Demônio Rei, senhor 
de todas as vastidões infernais e reino do mal absoluto.

Pode-se, ainda, atribuir outro sentido de ordem 
simbólica às esferas negras no Inferno de Barlowe. 
Conforme ele as descreve, elas são socadas nos corpos 
dos danados, neles se incorporando.  São como, ele 
mesmo diz um câncer, um enorme tumor que lhes 
devora a carne na medida em que se movimentam. As 
esferas são para os danados a triste e constante 
lembrança dos motivos que os levaram ao Inferno, uma 
espécie de marca da consciência dilacerada pelo 
remorso dos pecados que conduz ao arrependimento, 
já sem nenhuma possibilidade de salvação. Isso 
possibilita relacionar estas esferas doentias e 
devoradoras do corpo com o verme que corrói por 
dentro, o mesmo verme roedor presente nos sermões 
do século XVIII, que ferirá continuamente o coração 
daqueles que pecam contra os princípios de Deus.    

Observa-se que as cores cinza-pálidas com que Barlowe 
pinta os corpos de todos os danados, é característica do 
processo de resfriamento do magma vulcânico.

Barlowe diz que a maioria dos danados é de cor 
predominantemente pálida e que nenhum deles apresenta 
um tom mais carnal. Segundo ele, isto reflete a óbvia 
natureza necrótica da pele, embora não se limitando 
apenas ao cinza. Vê-se, então, que as esferas negras que 
flutuam nos corpos dos danados não são a única 
característica em comum entre eles. Quanto aos demônios, 
alguns poucos possuem essa cor, sendo a maior parte 
deles compostos de um magma escuro, com brasas 
ardentes no interior dos seus corpos, talvez simbolizando 
uma energia ativa, porém de natureza maléfica.

Sendo assim, os suplícios do Inferno de Barlowe 
retomam a punição pelo fogo, já que suas 
representações se ambientam no magma vulcânico 
que, inclusive, constitui a substância dos corpos dos 
danados (magma resfriado, daí a tonalidade cinza 
azulado, talvez indicando uma condição passiva) e dos 
demônios (chamas vivas e ardentes indicando talvez 
uma condição ativa). Relaciona-se também a febre 
convulsiva que agita o imenso corpo paisagem do 
Demônio, causando a constante inquietação do 
ambiente infernal. 

À concepção do corpo no Inferno de Barlowe, que 
remete ao projeto surrealista de extensão das 
vitalidades biológicas humanas aos seres vivos, todos 
movidos pela mesma “repugnância ao repouso”68, 
acrescenta-se uma capacidade para animar tudo na 
natureza, incluindo a paisagem e os edifícios, dotando-
a daquela qualidade própria que distingue os homens 
dos animais no pensamento medieval, ou seja, a de 
possuir uma alma. No Inferno de Barlowe pode-se falar 
da onipresença carnal, do complexo medieval do corpus 
e da anima, impregnando a natureza como uma 
espécie de peste, dotando-a de uma atormentada, 
feroz e sofrida consciência, um pathos materializado, 
imperfeito, agônico, e, sobretudo, humano. O 
interessante aqui é que todo esse investimento na 
carne se faz pela utilização de partes do corpo que, em 
alguns significativos casos, se relacionam ao sagrado 
na simbologia medieval. O melhor exemplo disso está 
na representação do coração negro no portal de 
entrada do Inferno.

A imagem do homem, enquanto um composto de 
corpo e alma, reflete a mentalidade de uma época, com 
suas asserções e contradições, incluindo-se um 
imaginário próprio do corpo humano. Oscilando de 
uma visão platônica e cristã medieval, em que o corpo 
miserável é considerado apenas como o hábitat finito 
da alma imortal, passando por uma concepção 
materialista e idealizada de afirmação do corpo e de 
dissolução da alma, a partir do iluminismo, para a 
dissolução do próprio corpo na modernidade, parece 
não haver uma resolução para esse movimento 
pendular e contraditório. Antes, o que se percebe é a 
preservação da contradição entre as forças da vida e as 
forças da morte. 

Marie Christine Lala afirma, a respeito do pensamento 
de Bataille, que a “a fusão é já dissolução, porque nela 
o sujeito se perde e se mantém ao mesmo tempo”69. A 
imagem acabada do homem, enquanto ser constituído 
de um corpo e de uma alma, numa perspectiva 
batailliana, nunca se fixa, pois a contradição da qual ela 
é formada sempre trabalha, jamais está em repouso. 
Assim como a que acontece nas representações dos 
corpos do Inferno de Barlowe.   

Na contemporaneidade do Inferno de Barlowe a 
representação dos demônios volta a assumir 
características monstruosas, muito similares às da 
besta do medievo, demonstrando um aparente retorno 
às origens iconográficas do opositor de Deus. Digo 
aparente, porque na verdade os demônios concebidos 
por Barlowe fazem parte de um programa iconográfico 
de ilustração que objetiva o entretenimento de uma 
determinada faixa dos leitores norte-americanos, 
apreciadores do gênero fantástico e de ficção-científica, 



Revista Estética e Semiótica | Volume 7 | Número 158

70Embora Barlowe não cite Jules Verne como uma influência, 
ele certamente tem conhecimento da sua obra. O livro 
Journey to the Center of the Earth é uma das primeiras obras 
no gênero da ficção-científica, e guarda muitas semelhanças 
com a catábase de Barlowe ao Inferno. Jules Verne (1828-
1905) foi um escritor francês, considerado por muitos como 
um dos fundadores da ficção-científica, expressou o espírito 
aventureiro e o fascínio acrítico com o progresso científico, 
característicos do século XIX. 

representada pelo público infanto-juvenil. A sua 
significação se dá nesse universo próprio da ficção, não 
só literária, mas também ilustrativa, em que as 
representações se ajustam ao imaginário e às 
expectativas desta faixa de leitores. O aspecto mais 
sofisticado diz respeito às correspondências simbólicas 
do Demônio com a paisagem do Inferno, na sua ligação 
física ao espaço cavernoso, onde ocorre de fato uma 
renovação das metáforas corporais renascentistas que 
integravam o corpo humano ao mundo. 

O ecletismo religioso pretendido por Barlowe no seu 
Inferno apresenta uma dificuldade essencial na 
formulação das suas representações, visto que estas se 
referem a um vasto período histórico que se estende 
da Idade Média até a atualidade. As mudanças nas 
representações do Inferno neste período ocorreram em 
diferentes contextos históricos, em sociedades 
distintas, com significados diversos e que envolveram 
um complexo e diferenciado sistema de símbolos. Por 
detrás da sua intenção eclética, verifiquei que a ideia 
do Inferno cristão medieval era a que mais se fazia 
presente, embora destituída de um embasamento 
religioso mais aprofundado.

O dilema que certamente se apresentou a Barlowe na 
elaboração do seu Inferno é o de que uma 
representação dessa natureza, levada a sério, não pode 
ser convincente, num ponto de vista histórico, se não 
for amparada por um sistema religioso de base, ou de 
uma fé que a legitime. Eis a questão, e creio ter 
demonstrado que embora tenha procurado uma 
síntese das diversas religiões envolvidas, o sistema 
feito por Barlowe não resolveu a problemática. E nem 
poderia, pois, conforme se viu, desde o iluminismo, as 
representações do Inferno migraram para as temáticas 
bíblicas das tentações e da queda dos anjos, numa 
transferência simbólica em que se perdeu a relação do 
teológico com a imagem:  daí o Inferno, refugiado na 
folia burlesca − de um Callot, por exemplo −   e 
revestido de um sentido tão somente ficcional, desligou-
se do religioso e adentrou a modernidade sob a forma 
do grotesco individualizado. 

A representação do Inferno de Barlowe retoma 
principalmente o aspecto do medo do Inferno 
medieval, mas não a sua subordinação ao Juízo Final, 
pois que ele, na sua concepção, não é precedido pelo 
julgamento divino. Não incluindo o Juízo, sua versão do 
Inferno carece de um sentido religioso. As almas 
danadas empreendem as suas penosas quedas 
desprovidas de um julgamento sem o qual o Inferno, 
como o lugar da punição eterna exemplar, perde a sua 
razão de ser. Sua ênfase de dá na ostentação dos 
demônios guerreiros, com seus atributos próprios do 
gênero capa e espada, imaginados sob medida para 

agradar o público infanto-juvenil, tradicionalmente 
afeito a essas representações. Neste aspecto, seu 
Inferno se conforma como um roteiro de um filme no 
qual os efeitos especiais contam muito mais do que a 
narrativa em si. Falta um embasamento teológico ao 
Inferno de Barlowe, pois que o mundo inferior é , em 
última instância, uma representação religiosa.

Barlowe acabou por representar um mundo alienígena 
de uma natureza subterrânea, similar ao interior da 
terra70, dominado por extraterrestres (os demônios) que 
subjugam uma raça menor (os danados) e onde existe o 
grande organismo metamórfico vivo (o Demônio), que 
constitui o chão desse território imaginado e regido por 
uma “seleção natural” nos moldes darwinianos. 

O Inferno foi, e continua sendo, uma invenção e uma 
necessidade do homem. Sua construção se deu na 
heterogeneidade dos tempos históricos e se fixou nas 
imagens da arte, inesquecíveis e exemplares da 
obsessão humana em se perscrutar nas representações 
do seu próprio corpo. É uma escolha do homem se 
colocar diante de si mesmo, de reconhecer aquelas 
dimensões interiores que conjugam, ou separam, o seu 
corpo do seu espírito, e de divisar o bem e o mal. Neste 
sentido, o corpo do homem se fez forma para 
representar simbolicamente o percurso histórico das 
suas crenças e da sua razão, e pelo que se viu, no 
tocante ao cristianismo, o corpo foi um receptáculo 
mutável e pronto a figurar as mais conflitantes 
representações, como a do Paraíso e a do Inferno. O 
corpo do homem soube, em alguns momentos na 
história, integrar matéria e espírito, corpo e alma, como 
na Grécia antiga, mas desde a proliferação do 
cristianismo no mundo, viu-se cindido por um dualismo 
arrebatador e imprescindível. Eis o grande paradoxo da 
cristandade, ter propagado um sistema religioso 
monoteísta que sempre necessitou de um dualismo de 
base, prontamente refutado pela teologia, mas que 
possibilitou a pregação da sua fé nas mais significativas 
representações da arte. 

O Inferno contemporâneo existe e é um fato, fictício ou 
real. Seja no campo da imaginação, em que o homem 
se incendeia frente às suas impossibilidades e 
frustrações, ou na  dura realidade dos acontecimentos 
cotidianos e hostis,  com os quais é obrigado a 
conviver. Ao representá-lo na arte o homem se dá 



59A Contemporaneidade do Inferno Ilustrado de Barlowe

conta que as imagens do Inferno irão ocupar no seu 
espírito aqueles espaços profundos, enegrecidos, em 
que necessita se temer e, contrariamente à Narciso, 
reconhece no seu reflexo a besta interior.

Fontes
Fontes primárias impressas.

BARLOWE, Wayne. “Barlowe’s Inferno”. Galerie 
Morpheus International, Inc., Beverly Hills, 1998.

_______. “Brushfire. Illuminations from the Inferno”. Galerie 
Morpheus International, Inc., Beverly Hills, 2001.

Índice das Ilustrações 

O inferno ilustrado de Barlowe 

Barlowe, Wayne Douglas. The molars of Leviathan. 
Beverly Hills: Morpheus, 1998.     

_______. "The wargate" in Barlowe’s inferno. Beverly Hills: 
Morpheus, 1998.

_______. "The examination" in Barlowe’s inferno. Beverly 
Hills: Morpheus, 1998.

_______. "The unholly communion" in Brushfire: Illuminations 
from the Inferno. Beverly Hills: Morpheus,2001.

MARTIN, John. The Fallen Angels Entering Pandemonium. 
Londres: Tate Gallery, 1840.

DORÉ, Gustave. A descida no monstro Gerião, Inferno. 
New York: Dover, 1976.

Referências Bibliográficas
BAXANDALL, Michael. “O Olhar Renascente. Pintura e 
Experiência Social na Itália da Renascença”. Rio de 
Janeiro: Ed. Paz e Terra, 1991.

BYNUM, Caroline Walker. “Metamorphosis and 
Identity”. New York: Zone Books, 2001.

CHEVALIER, Jean. “Dicionário de Símbolos”. José 
Olympio Editora, Rio de Janeiro, 1998.

COUSTÉ, Alberto. Biografia do Diabo. Rio de Janeiro: Ed. 
Record,1996.

MINOIS, Georges. História dos Infernos. Lisboa: Editorial 
Teorema, LDA, 1997.

MORAES, Eliane Robert. O Corpo Impossível. São Paulo: 
Editora Iluminuras Ltda, 2002.

NOCHLIN, Linda. The Body in Pieces. The Fragment as a 
Metaphor of Modernity. New York: Thames & Hudson 
Inc.,1994.

NOVAES, Adauto. O Homem-Máquina: a Ciência Manipula 
o Corpo. São Paulo, Editora Schwarcz, 2003.






