NIHILISMO COMPARATIVO

COMPARATIVE NIHILISM

Flavio R. Kothe

Professor titular de Estética na FAU/UnB.

RESUMO

E necessério desenvolver o que no momento poderiamos chamar de uma “comparatistica
nihilista”, ou seja, sempre ter uma nogao do que ndo foi desenvolvido por uma obra de arte ou
um ensaio filoséfico. A comparagdo de obras com pontos estratégicos de similaridade é um
primeiro passo para isso, mas nés precisamos considerar uma parte obscura da obra para
entender a sua configura¢do, as suas caracteristicas, a sua qualidade. O “abscéndito” é uma
parte da obra, assim como temos um lado da Lua que normalmente ndo vemos. Isso significa
que deveriamos permitir a imaginacdo ser uma parte da hermenéutica.

Palavras-chave: Arte Comparada; Nihilismo; Hermenéutica; Heidegger; Celan.

ABSTRACT

It is necessary to develop what we could call at the moment a “nihilist comparative”, that is to say,
always to have a notion of what was not developed by a work of art or a philosophical essay. The
comparison of works with strategical points of similarity is a first step to it, but we need to consider
to shadowy part of the work to understand its configuration, its characteristic, its quality. The
“absconditus” is a part of the work, as we have a side of the Moon that we normally do not see. It

means we should allow imagination to be a part of hermeneutics.
Keywords: Comparative Art; Nihilism; Hermeneutics; Heidegger; Celan.

Introito

Quando questdes tedricas — e mesmo praticas - sdao
propostas sem fundamentacdo na metafisica, elas
se revelam superficiais e inconsistentes. Nela vai se
dar a discussao de como se entende o ser humano, o
que poderia ser o “cosmos” no qual se encontra e
desencontra, quais sao os valores mais relevantes
que guiam sua visdo de mundo e sua agdo. A
metafisica tem estado fora de moda em varios
momentos, especialmente quando se supde que ela
possa ser substituida pelo catecismo e pela
doutrinacdo catequética.

No Brasil, apenas na década de 1960 surgiram seus
primeiros afloramentos mais criticos na universidade,
que foram perseguidos e quase extintos em 1969, com
o AI-5. Isso fazia parte da perseguicdo milenar movida
pela teologia catélica, que supunha ter todas as
respostas. O catecismo finge ser feito a base de
perguntas e respostas, mas a pergunta sé serve para
propiciar a resposta, em que se substitui o

"Wolff, Christian. Erste Philosophie oder Ontologie, Hamburg,
Felix Meiner Verlag, 2005, uebersetzt und herausgegeben
von Dirk Effertz.

questionamento pelas “verdades da fé”. Quando essa
doutrina se mostrou insuficiente e inconsistente, surgiu
o impulso critico da metafisica, que sofreu a revanche
de um movimento como a TFP, Tradicdo, Familia e
Propriedade. Isso redobrou o atraso existente, até hoje
ndo recuperado, e afeta todas as areas de
conhecimento teorico.

A metafisica ndo se volta diretamente para a politica,
mas ela tem consequéncias politicas e éticas. Ela tem
sido dividida em trés partes especificas: a psicologia,
como estudo do homem; a teologia, como estudo de
deus; a cosmologia, como estudo do cosmos. E uma
parte geral, a ontologia, ou filosofia primeira. Ja Christian
Wolff' se queixava, na primeira metade do século XVIII,
que a metafisica parecia fora de moda, desde que
passara a prevalecer o pensamento cartesiano. Ele
tratou entdo de escrever uma “Filosofia Primeira”,
aplicando principios cartesianos ao estudo dela. Chegou,
no # 77, a importante questdo de saber se tudo aquilo
que vemos, como vemos, no sentido que vemos, é
produto de nossa imagina¢do, de uma capacidade de
fabulacdo que nos dominaria. Ele abriu ai um caminho



que foi sugestivo para Kant, na primeira edi¢do da Critica
da razéo pura, bem como para Schopenhauer, Nietzsche
e Heidegger.

O esforco feito por Heidegger, impulsionado por
Nietzsche e até mesmo por Marx, no sentido de superar
a estrutura da tradi¢do metafisica como prisdo do
pensamento, ndo impede que se recaia nela, mesmo
sem querer. Como sugeriu Wittgenstein, chega o
momento em que, impulsionado pelo autor, é preciso ir
além dele, passando por ele, para ndo ficar aquém de
seu percurso, exatamente o que nao fazem os bons
discipulos. Para captar o grande texto, a hermenéutica
precisa ir além dele, regredir até o seu projeto potencial,
para confrontar o que poderia ter sido feito com aquilo
que chegou a ser realizado, a fim de entender o
horizonte diferencial delineado por ele. A leitura da obra
dificil precisa ir até o nada da obra para chegar até ela.

No Brasil, sob a aparéncia de se estar divulgando a
obra de Heidegger, ela estd sendo sabotada no seu
sentido primordial por erros sistematicos de traducdo
dos seus termos basicos.? Toda vez que, em alemao, se
tem a combinacdo do verbo Sein com preposi¢des como
da, mit, zu ou in, ele precisa ser traduzido para o
portugués, ao contrario do que tem acontecido, por
“estar” e ndo por “ser”: assim, Dasein = estar ai e ndo ser
ai, mitsein = estar com e nao ser com, sein zum Tode =
estar para a morte e ndo ser para a morte, in der Welt
sein = estar no mundo e ndo ser no mundo. Ndo é um
simples engano de tradugdo. Nela se é antes de estar,
jad é antes o que estd ai. Como se houvesse um ser
anterior a vida concreta, uma alma antes de um corpo,
um espirito antes qualquer matéria.

Faz-se a esséncia preceder a existéncia, volta-se ao
neoplatonismo que pretendia ser superado. A traducdo
€ catolica. Ele tem sido lido catolicamente. Isso é
reforcado no Heidegger II, quando ele fala no advento
do “Ultimo dos deuses”, o que faz ressoar campainhas e
missais, embora ele diga que ndo pretende chamar
com isso um deus cristdo. Muitos professores de
filosofia no Brasil tiveram formacdo catélica de
seminario, estavam a caminho de ser padres, jesuitas
se possivel. Essa é uma luta antiga, da qual o grupo de
Port Royal sofreu as piores consequéncias.

Sado dois modos antitéticos de ver o mundo: ou se tem um
mundo das ideias, proposto por Platdo como hipotese
através de Socrates na Republica e posto pelo cristianismo
na mente divina, feito de protétipos, do qual as coisas que
existem no mundo sdao meras cOpias mais ou menos
exatas, ou entdo o que esta na mente humana é o reflexo
das coisas que ja existem na realidade. A reflexdo deriva do
reflexo, ndo o real de uma mente, por mais que ele seja
permeado pelos condicionantes dela. Na propria Republica,

no final, Platdo rejeita a teoria que leva o seu nome:
Socrates diz no fim que se pode criar um equivalente ao
mundo das ideias saindo pelo campo com um enorme
espelho, no qual se reflitam as arvores, as nuvens, os
passaros, o proprio sujeito. Platdo descarta o platonismo:
primeiro existem as coisas reais, os fatos, depois se reflete
sobre isso e se faz um constructo mental, um mundo de
protétipos. O cristianismo ndo: para ele, real mesmo é a
ideia na mente divina, a “realidade” & mera cépia ocasional:
se Deus quiser, pode desfazer tudo o que ja se fez e criar
outros mundos a partir do nada. O homem estd na mao de
Deus, que é todo poderoso. O homem é um verme, cuja
Unica salvacdo é ajoelhar. Estranhamente, Heidegger ndo
insiste nisso. Ele ndo vé defeito nos seus queridos gregos.

Ora, os antigos gregos ndo tinham nocdo de estrelas
que explodem, de buracos negros, de estrelas novas, da
distancia entre as constelacBes. Seu conceito de
“verdade”, “alétheia”, se forma a partir de uma dupla
negacdo, o alfa privans e o olvido, ou seja, ela é algo
como “desolvido”. Ora, para isso é preciso que alguém ja
tenha sabido antes, cabendo entdo fazer a linguagem
parir o saber que se escondeu na lingua. Quem garante,
porém, que ja se soubesse antes? Mesmo que se diga
“desencobrir”, é preciso que alguém tenha encoberto,
para que outro faga a “descoberta”. Dai ndo se cria nada,
nada novo surge, tudo é filologia e hermenéutica. A
realidade que se dane.

Para nos, o contrario de verdadeiro é falso, mas os
gregos usavam o termo “pseudos”, que aparece em
pseuddénimo, um nome que ndo é falso, mas outro
nome que se usa no lugar do auténtico: é preciso
passar por sua aparéncia para chegar ao verdadeiro.
No inicio da Republica, aquele, ndo qualquer aquele e
sim apenas o aristocrata candidato a governante,
aquele que sai da caverna precisa descobrir que a
opinido, a “doxa”, de que o Sol gira em torno da Terra
(se possivel levado por Apolo), deve ser superada pela
“episteme”, uma doutrina egipcia de que a Terra é que
gira em torno do Sol, sendo este o centro de tudo
(como era centro de tudo o farad que o corporificava e
representava). Essa “episteme” também é falsa.
Estranhamente, Heidegger ndo discute isso, como se
ndo quisesse que a ciéncia moderna pudesse ter
ultrapassado os seus preciosos gregos antigos.

Outra questdo se coloca nos primoérdios da Metafisica.
Heidegger observa que o sentido original do “ser” no
grego antigo era antes “estar” do que ser, mesmo que a
lingua grega - como também as demais “linguas
filoséficas”, latim, francés, alemdo e inglés - ndo fagcam
a distincdo que hd em portugués e espanhol. Talvez por
causa do dogmatismo catélico, nestas ndo surgiram

’Heidegger, Martin. Ser e tempo, Petrépolis e Campinas, Ed.
Vozes com Ed. Unicamp, 2012, traducdo de Fausto Castilho.

Revista Estética e Semié6tica | Volume 7 | Namero 1



ainda filésofos capazes de gerar uma nova
terminologia e visdo de mundo. Seria necessario, por
exemplo, inventar um termo como “estante” para estar
e “havente” para haver assim como ha ente para ser.

Esses termos ndo existem para os filésofos de lingua
portuguesa, seriam palpites infelizes de quem ndo é
competente. Se o estar é constitutivo do ser, o estar
estd para o espago assim como o ser para o tempo. Nao
existe alma sem corporeidade. O espaco é constitutivo
da finitude do ser humano. Para os arquitetos, parece
natural que assim seja.

Na leitura de Heidegger, o “ser” foi entendido na Grécia
como aquilo que estd ai para nés, os humanos. Por
estar, aparece, tendo de se descobrir, em meio as
aparéncias, o que é aquilo que estd ai. Acaba sendo
aquilo que se diz ser a coisa, ou seja, desde o inicio se
consagra como “ser” aquilo que se pensa e se afirma. O
termo “logos” significa ao mesmo tempo pensamento e
discurso: essa confusdo é fundamental, esconde que as
palavras podem servir para mentir, para ndo dizer o
que as coisas sejam, para desviar a aten¢do para o
lateral, escamoteando o fundamental.

Essa deformacgdo inicial recebeu um impulso enorme
com o judaismo, para o qual, no inicio, havia o Verbo,
sendo que as coisas surgem por palavras de Jeova:
“Deus disse: faca-se a luz, e a luz se fez". O catolicismo
endossou isso, fez do latim erudito a palavra divina,
impediu que o povo tivesse acesso ao texto sagrado.
As coisas derivam do pensamento e do seu discurso. A
verdade se desloca da apari¢do da coisa para o que se
diz sobre ela. Quando Lutero tornou a palavra biblica
mais acessivel aos alemaes, ele ndo rompeu com a
crenca de que a Biblia fosse um texto sagrado, a
contar o que realmente teria se passado no mundo
judaico antigo.

Um poder totalitario impde que as coisas sejam vistas
como ele diz que sdo e como ele quer que sejam vistas.
Com o cristianismo, essa tendéncia foi divinizada, Cristo
aparece como o “Verbo que se fez carne e habitou entre
nés". A palavra foi posta publicamente num pulpito, num
plano mais elevado, entre a terra e o céu, o orador sacro
ndo podia nem pode ser interrompido nem rebatido. Daf
é facil chegar ao passo seguinte: fazer daquilo que se cré
um “dever ser” ndo sé para nés que cremos, mas para
todos os que queremos “salvar”, interferindo em sua
existéncia a pretexto da salvagdo.

Hegel propde a literatura como a mais elevada das
artes, sendo a poesia a mais elevada das elevadas.
Poderia ter dito que o teatro, no didlogo de um tu com
um tu, poderia ter mais abertura para alternativas. Para
ele, a arquitetura era a mais grosseira das linguagens

Nihilismo Comparativo

artisticas, incapaz de dizer a que veio, precisando do
auxilio da literatura. Essa pode ser uma leitura
grosseira, uma nao compreensdo do que é mais
peculiar a essa linguagem.

Heidegger acha que s6 na poesia é que a filosofia vai
encontrar uma parceira para as suas perquiricdes. Ele
quase admite que o grande poeta precede o fil6sofo.
Os dois sdo parceiros no uso da palavra e, portanto, no
descarte de outras linguagens. Quando ele se preocupa
com a revelacdo do “Seyn”, por que ndo consegue
perceber que a musica e a grande arquitetura talvez
tenham mais condi¢des de sugeri-lo do que a palavra?

Estamos numa sociedade dominada por essa visdo
religiosa, que ontifica o ontolégico e acaba levando ao
esquecimento do havente, mas ela é complementada
pela ciéncia, pela tecnologia, pela correria do cotidiano,
pelo embotamento da “gente”. A ciéncia sé quer saber
do que pode ser observado, embora a todo o momento
tenha de observar que ndo pode observar muitas
coisas. A técnica é o pedo da ciéncia, a empregada que
aplica em entes as invencdes da ciéncia. No dia a dia
ndo temos tempo para matutar sobre o que ndo
percebemos: j& sdo demais os problemas que nos
aparecem. O “embotamento” é mais que miopia. O
miope ndo enxerga bem o que fica mais distante, mas
ao menos enxerga o que fica perto. O “embotamento”
ocorre também na forma de hipermetropia, de ndo se
poder ver bem o que fica perto.

Somos, contudo, naturalmente obtusos nas duas
direcdes: tanto na direcdo do infinitamente grande
quanto do infinitamente pequeno. Quanto mais
desenvolvemos aparelhagens para enxergar nas duas
direcbes, tanto mais se descobre que ainda ha mais a
ver. Pascal entendeu o homem como um “entre” o
infinitamente grande e o infinitamente pequeno, ou
seja, a compreensdo do “cosmos” e do transcendental
levam a uma redefinicdo do homem. Mas ha mais: ha
muita coisa que nem sequer aparece para O ser
humano e nem por isso deixa de existir e de ter a sua
natureza. Nietzsche percebeu isso, quando falou da luz
de uma estrela extinta que ainda chega até nods; e de
uma nova estrela, cuja luz ainda ndo chegou até a Terra
(ela ha, mas ndo esta ai para nds, ndo sabemos o que
ela é). Quais sdo seus modos de existéncia?

Nao é porque o homem diz que algo é; ndo é porque
algo ndo aparece que isso ndo é. Esta fora do alcance
homem, mas é o que é, independente do fenémeno
ocasional e transitorio que é o ser humano. Este ndo é
o centro do universo, nem sequer existe universo, uma
elipse que dé a volta sobre si, feita a partir de dois
centros e formando um todo fechado. Achamos que
tudo tem limite, pois nosso conhecimento é limitado:



s6 conseguimos pensar finitudes, tendo, todavia,
abertura para a infinitude. Se a luz de uma estrela nao
chegou a Terra, isso ndo quer dizer que essa estrela
ndo existe, ndo seja o que ela é. Ela ndo esta ai para
nés, nés ndo estamos nem ai para ela, ela existe sem

fazer parte de nossa existéncia. Ela é apenas uma
hipétese de existéncia: existe como poder ser.

Se a luz de uma estrela que ja acabou continua chegando
a Terra, isso ndo faz que a estrela como tal continue
existindo s6 porque sua luz se manifesta a nés e nos faz
parecer que a propria estrela existe. A ciéncia moderna
descobriu muitos modos de existéncia - raios gama, raios
ultravioleta e infravermelho, raios X, etc. - que ndo sdo
percebidos normalmente por nossos sentidos e dos quais
os antigos ndo tinham nocdo. Talvez nem tudo o que
existe pelos espacos siderais seja “coisa’, uma res
extensa, um corpo. Pode haver pura energia, pode haver
a antimatéria, pode haver aquilo para o que ndo temos
nem a sugestdo de um nome ainda.

Ressalvas a Heidegger

Heidegger tendeu a criticar a tecnologia e a
menosprezar a ciéncia, pois seriam coroamentos da
tradicdo metafisica. Ele ndo viu a duplicidade de
ambas, pois tanto a reproduzem quanto sdo uma
abertura para o ignoto, lancam hipéteses e fazem
pesquisas sobre o que seria o “transcendental”, o
que esta além da percepcdo habitual. Elas sao, e tem
de se dado nos limites das estruturas dessa
tradicdo, mas, ao mesmo tempo, tém gerado a
possibilidade de com mais solidez se avancar a
pesquisa sobre aquilo que ndo vemos, que ndo
aparece aos nossos sentidos, que nao esta ao
alcance da nossa percepgdo e do nosso
conhecimento.

Dominado por uma visdo apolinea da cultura grega -
parece que ndo vé problema em ela ter sido calcada no
trabalho escravo, sido permeada de crendices idiotas,
deuses inventados e falsos, ter perseguido e assassinado
varios dos seus melhores intelectuais -, Heidegger nao
consegue superar o modelo grego de sua adoragdo.
Torna-se um comentador de Platdo e Aristételes, ndo sua
superacdo. Ainda estamos aguardando o advento do
grande pensador desse horizonte novo, e este ndo vai
ser alguém com menos estofo que Descartes, Kant,
Hegel, Nietzsche e Heidegger.

Heidegger recai num série deslize ao falar com
insisténcia no “Ultimo dos deuses”, como aquele que
seria o enunciador do “Seyn”, o Ser além do ser.? Todo
Ultimo dos deuses precisa de um préximo deus, que o
delimite como deus: ele se torna, portanto, o penultimo
antes do préximo ultimo, ad infinitum, como quando

Aristételes diz que todo corpo é envolvido por outro
corpo maior: ndo se consegue chegar ao ultimo, a ndo
ser pela fantasia de um deus posto fora do sistema e
que poderia contemplar o universo de sua criagdo. Com
isso ele se abre para uma nova teologia, que é saudada
com fervor pelos tantos supostos filésofos profissionais,
que em geral frequentaram semindrios e cursos de
teologia catdlicos (como o préprio Heidegger) e caem de
joelhos quando ouvem o tilintar de campainhas. Que
uma crianca tenha sido obrigada pelos pais e pela escola
a frequentar cultos religiosos e se deixar doutrinar numa
crendice qualquer, nao justifica que o adulto continue a
repetir isso, abdicando da razdo critica.

Essa recaida na teologia faz do discurso dito filoséfico
uma racionalizacdo da crenca pré-critica. A esperanca
da renovacdo filoséfica parece sair do ambito do
filbsofo profissional, do professor de filosofia. Mais
importa o filosofar do que lecionar filosofia. As grandes
questdes sdo as mesmas e ndo se resolvem com
tecnicismo nem com erudi¢do, embora ndo prescindam
disso. Ha uma tradicdo, ha obras classicas que precisam
ser conhecidas, e bem compreendidas para ousar um
passo adiante. Nenhum filésofo ou cientista é um deus,
por mais que a ignorancia alheia e a vaidade propria o
estimulem a ser. Heidegger anuncia o advento do
“0ltimo dos deuses” para poder ser ao menos 0 seu
Jodo Batista e virar santo, um penultimo deus, a
suceder um antepenultimo.

Quando Aristoteles usou o termo “theos” para designar
aquelas instancias mais elevadas, que transcendem o
horizonte da percep¢do humana, ele ndo estava
pensando no deus cristdo, ja porque ndo tinha nocdo
do que se inventaria em torno disso depois dele, mas
também ja cometeu o erro de mistificar o que deveria
ser investigado pela ansia humana de conhecer. Foi
uma perversdo no sentido de abdicar da razdo critica.
Ele podia ter em mente deuses como Saturno, Cronos e
Zeus que, na teogonia grega, teriam sido os grandes
agentes transformadores do caos em cosmos.

Teoria literaria x filosofia

Quando Gadamer sugeriu que a hermenéutica
filosé6fica deveria se distinguir por ser capaz de
discutir seus préprios pressupostos, acenou um
otimismo no qual os filésofos profissionais se
inclinam a acreditar. Com isso, supdem ser
superiores aos hermeneutas juridicos, que ficam
presos aos pressupostos e aos ditames do direito
positivo, e aos hermeneutas teolégicos, que, por
mais que aticem argumentos, sempre acabam

3Heidegger, Martin. Beitrdge zur Philosophie (Vom Ereignis),
Frankfurt a.M., Klostermann Verlag, 22 edicdo, 1994.

Revista Estética e Semié6tica | Volume 7 | Namero 1



retornando aos pressupostos de suas crengas. O
filésofo achar que ultrapassou seus pressupostos e
preconceitos apenas por ser filé6sofo € um modo de
ndo enfrentar a questionabilidade deles. Ele pode se
desviar para preconceitos menores e, com isso,
achar que ja fez o grande questionamento, quando
exatamente fugiu a ele se desviando para o menos
relevante e menos perturbador.

A arte egipcia antiga foi produzida durante trés
milénios obedecendo as mesmas regras ditadas pela
casta sacerdotal, como a de que o farad tinha de ser a
figura maior e ser apresentado de perfil, de tal maneira
que logo ela pode ser identificada como tal. No reinado
de Tutancamon, de cerca de 17 anos, houve uma
excecdo e se pode ver o farad recebendo um filho nos
bracos ou se movimentando numa cac¢ada, o que
acompanhava a mudanca teolégica do politeismo ao
monoteismo nesse periodo. Na tradicdo cristd, Cristo
ndo é representado como ele foi crucificado, pois essa
puni¢do, aplicada em geral a escravos fugidos e a
rebeldes politicos das provincias, exigia que o
condenado ficasse nu, os pregos eram enfiados entre
0s 0ssos dos antebragos (se postos na mdo o corpo
despencaria) e ele ndo carregava a cruz toda pelas ruas,
mas apenas a barra horizontal (a vertical j& estava
colocada no local habitual). Na pintura catélica, o
manto da Virgem Maria tem sempre a mesma cor, 0
pintor nao pode inventar.

A tradi¢do da arte sacra é, portanto, de imposicao de
regras aos artesdos, sem que estes tenham liberdade de
fazer grandes inovag¢Bes. SO no final do século XVIII
surge, com Kant, a proposicdo de que o artista exerce a
ideia de liberdade ao criar, ele deveria imitar os
procedimentos criativos da natureza e ndo apenas
copiar dados dela. S6 nessa época aparece também a
nocdo de que a liberdade é o que caracteriza, ou deveria
caracterizar, o ser humano. Em comédias de Aristéfanes
questiona-se se o escravo realmente teria alma: mesmo
que tivesse, ndo teria dinheiro para pagar o barqueiro
que levaria sua “alma” para os Campos Elisios. Cada
familia da aristocracia via-se como descendente de
algum deus ou deusa, de maneira que os membros dela
eram “contaminados” pela superioridade e imortalidade
divina. Disso estava longe a nocdao de que os homens
seriam iguais.

A liberdade pode estar fora dessas trés linhas
hermenéuticas, refugiando-se numa esfera pouco
frequentada em seu adensamento critico e tedrico: a
teoria literaria. Nao essa que se pratica no Brasil, como
propedéutica ao estudo do canone literdrio nacional,
mas outra, que ndo é uma escola nem uma corrente,
aquela que tem ali e acola um ocasional representante
- como Blanchot, Peter Szondi, Paul de Man, Beda

Nihilismo Comparativo

Allemann, Jacques Derrida -, uma espécie rara de
planta, pouca cultivada. Ndo basta fazer estudos sobre
poetas herméticos para chegar a ela: é preciso
estender o fio entre duas montanhas, o didlogo no ar
rarefeito, enregelado e perigoso.

Nietzsche e Heidegger sdo, entre os fildsofos recentes
(Platdo e Pascal, por exemplo, foram grandes
escritores), aqueles que mais se aproximaram do
didlogo entre poesia e filosofia, mas acabaram
instituindo novos “pré-conceitos”, como achar que a
linguagem é a casa do ser ou que a verdade como
“alétheia” seja uma clareira. A verdade de uma floresta
ndo &, em geral, a clareira e sim a mata densa, cerrada.
As matas europeias costumam ser mais claras do que a
mata atlantica ou a amazbnica: pode-se caminhar por
dentro delas, até cavalgar, pois em geral elas ndo sdo
feitas de varias camadas verticais de vegetagdo, nao
tem cipés nem arbustos internos, mas ndo é disso que
Heidegger fala.

Celan contrapde a essa nogao de clareira (dai luz,
iluminacdo) a nocao de obscuridade: “diz a verdade
quem sombras diz". Entendida como “alétheia”, o
desvelamento que se tem no processo de
conhecimento envolve um mostrar-se da coisa, mas
ocultando no que se mostra tudo aquilo que dela e nela
ndo é mostrado, sendo o préprio mostrar-se também ja
um ofuscamento luminoso de tal modo que s6 se vé o
que é iluminado, do modo como ¢é iluminado, e ndo a
totalidade da coisa. Ndo perceber que ndo se percebe,
ndo perceber o ndo percebido, € um modo de cegueira
sob a aparéncia de estar vendo.

Heidegger chamou a linguagem de “casa do ser”, o que
tem sido repetido sem pensar. A lingua em que nos
movemos ndo é uma “casa”: se fosse, ela seria uma
prisdo domiciliar, que é mais ou menos o modo como
todos nods vivemos, de casa para o trabalho e do
trabalho para casa. Ela é antes um campo de
concentracdo, cheio de normas e de guardas. Se
cairmos fora do parametro dito culto, se violarmos a
sagrada gramatica da norma culta, seremos
automaticamente incultos e sem nada a dizer no
ambito académico.

A gente se acostuma até a um campo de concentracao,
interiorizando de tal modo suas regras que se acaba
achando que esta livre. A lingua é uma prisdo, como
produto da tradicdo dominante: é preciso falar como a
oligarquia para ser levado a sério na ciéncia, na arte, no
ensino. A linguagem enquanto energia criativa, que
pode gerar linguas, pode ser uma abertura para a
liberdade, para um dizer outro que ndo o previsto pelo
sistema vigente.



O governo Temer propds que no ensino médio
existiriam apenas trés disciplinas obrigatérias (o que é
uma redundancia, pois toda disciplina obriga):
matematica, portugués e inglés. Por que e para que
essas trés e ndo outras, o que tem elas em comum?
Quando ai se fala em “mateméatica” ndo se estd
discutindo fundamentos matematicos e sim o
treinamento das mentes dentro de uma logica formal,
em que se aparenta estar sendo exato ao fingir que o
semelhante é igual, podendo-se descartar as
dessemelhancas no semelhante, ou seja, eliminando-as
como se ndo existissem e ndo tivessem a validade do
diferente, da minoria, do dissidente.

Quando se fala em “lingua portuguesa” ndo se esta
falando em estudo histérico da diversidade dos falares
de uma suposta lingua portuguesa, mas em gramatica
normativa, imposi¢cdo da norma supostamente culta,
da suposta fala da classe alta do pais, em detrimento
dos falares regionais, da fala dita inculta, da expressao
das camadas mais pobres da populagdo, das diversas
linguas faladas no territério do pais. Novamente uma
imposicdo de classe interna. Quanto ao ensino do
inglés, ndo se trata simplesmente de dar acesso a uma
lingua de transito internacional, uma espécie de latim
do século XX, mas de uma submissdo colonial ao
império americano e inglés.

A lingua inglesa nem é, sequer, de um ponto de vista
linguistico, a melhor lingua de transito internacional, a
comecar pelo fato de se ter de aprender duas linguas
em uma: a escrita e a falada, que pouco tem a ver uma
com a outra. O espanhol ndo tem essa dificuldade, o
que se escreve se fala, para cada grafema ha um
fonema e para cada fonema um grafema, em ndmero
reduzido a um minimo, sendo ja uma lingua falada por
uns 600 milhdes de pessoas. Tem-se, portanto, a
pretexto de uma necessaria reforma do ensino, uma
imposicao ideologica de direita, de cima para baixo, em
que a escola se torna um picadeiro de domesticacdo.

Estamos longe dessas questdes quando, em noite sem
lua e sem nuvens, nos deitamos de barriga para cima e
contemplamos a soliddo dos espacos siderais. Podemos
perceber que ndo percebemos a maior parte do que
haveria a perceber. Bobagem, portanto, reduzir tudo o
que ha, o havente, ao rol minimo das coisas de que
temos alguma nocdo e que chamamos de entes,
aquelas que nos aparecem e as quais damos um nome.
N&o se precisa fazer do obscuro uma profissdo de fé:
ele tem sido reiteradamente mostrado pela ciéncia e
pela tecnologia, mas ele também é tema de um
numero limitado de poetas e pensadores. De algum
modo, grandes obras de poesia e filosofia falam desse
obscuro, sugerem mais do que dizem, ddo a entender
mais do que podem dizer. E preciso ver se grandes

obras de arquitetura ou musica podem alcangar tdo
bem ou melhor essa transcendentalidade.

Serd que a nogao do “Seyn”, da transcendéncia do que
fica fora do ambito da nossa percepcdo e dos nossos
conceitos, ndo pode se dar melhor por outras
linguagens que ndo as da palavra, seja ela poética ou
filoséfica? A Catedral da Sagrada Familia em Barcelona,
projetada por Gaudi, pretende ser um monumento a
familia formada por José, Maria e 0 menino Jesus. Pelo
que conta o Evangelho de Maria, considerado apdcrifo
pela Igreja Catélica, mas que é mais plausivel do que o
conto de carochinha dos Evangelistas, Maria, que era
uma virgem do templo em Jerusalém, foi engravidada
pelo sumo sacerdote Zacarias, que emudece por um
ano para ndo ser questionado, mas promete ajuda ao
filho e ameaca José, obrigando-o a obedecer.

Qual é a santidade dessa familia? A esposa engana o
marido, engravida de outro e &, portanto, infiel. Assim
sendo, o marido é, em brasilés, um corno e, a essa
altura do campeonato, o menino é um filho da mae. De
“santa”, essa familia ndo tem nada. O que é “sagrado”
representa um valor mais elevado e deve, portanto, ser
seguido e imitado. Serd que os maridos cataldes e
espanhois estdo dispostos a catar amantes para suas
esposas poderem engravidar?

Ha uma contradi¢do entre o fatico e o idealizado,
gerando uma fresta para o abismo e a infinitude. Isso
transluz pelos vitrais e paira na atmosfera interna da
catedral. A mitologia catélica serviu a Gaudi para
sugerir algo que ele povoava com seus deuses e seus
santos, mas que significam algo muito além deles. E
preciso resgatar da obra de culto a obra de arte. Na
estrutura em pedra se esconde algo que ndo tem
palavras, pois ndo precisa delas para se dizer.

Para Hegel, a linguagem da arquitetura € grosseira e
simploria, incapaz de chegar aos pincaros da poesia e
necessitando desta para ser entendida. As piramides do
Egito, para ele, ndo sabem dizer bem a que vieram. Talvez
essa leitura seja simploria. Elas representavam a estrutura
hierarquica da sociedade egipcia e se destinavam a
preservacdo de uma pessoa, que era vista como um deus.
O formato da piramide sobe do chdo para o alto, do largo
para o topo estreito e, 14 em cima, fora da visdo, no
espaco azul, alca uma nova piramide invertida, feita de
nada, que se abre para a infinitude. Isso é maior do que
as crencas religiosas e politicas egipcias.

Gaudi era muito catdlico e parecia acreditar no conto de
carochinha. Tratou de convencer outros a ajuda-lo na
empreitada: ergueu um grande monumento a um erro
primario de compreensdo, a conversao do pecado em
virtude. Ele era inteligente mais que o bastante para

Revista Estética e Semié6tica | Volume 7 | Namero 1



perceber que havia um problema na diferenca entre o
que provavelmente se passara e o que se pretendia
transmitir. Ele quis transmitir essa sensa¢do de sublime,
de transcendentalidade, de mistério: e € isso o que paira
no ar dentro dessa catedral, com o efeito que os vitrais
provocam, algo que vai se modificando conforme a
luminosidade externa. Tendo outro espectro, nenhuma
obra de Niemeyer alcanca o nivel dessa obra de Gaudi.

E algo semelhante ao que provocam os maravilhosos
vitrais da catedral de Chartres, na qual se procurou
trazer a transcendéncia para perto dos “fiéis”, com a
concepcdo de que Deus seria luz. Esta deriva de um
erro de tradugdo. No livro VI da Republica, Platdo diz
que ndo basta uma coisa a ser vista e um olho a ver
para que ocorra a visdo: é preciso que haja luz,
condicdo de possibilidade da visdo (ndo passava pela
cabeca dele supor que seria preciso haver nervo 6tico,
neurdnios treinados e que algo semelhante ocorre em
todos os sentidos). Chamou de "“agathon” a essa
condicdo possibilitadora, termo que foi traduzido por
“Sumo Bem"” no final da Idade Média, ou seja, Deus
como condicao de possibilidade de tudo.

Na universidade de Yale, em New Haven, existe uma
biblioteca de livros raros, a Beinecke Library (que
aparece no melhor romance de Humberto Eco, O nome
da rosa). As paredes dela sdo de marmore colorido
cortado tdo fino que permite a luz passar por ele.
Conforme andam as nuvens no céu, muda-se a
ambiéncia da biblioteca, gerando uma atmosfera de
encanto e maravilhamento, como a dos grandes livros,
aqueles que merecem ser preservados.

Essas trés obras arquitetdnicas tém algo em comum,
essa atmosfera do sublime, da transcendentalidade que
aparece ao homem e que ndo é entendida
propriamente por quem vé apenas um prédio de culto
religioso ou um depésito de livros velhos. Elas podem
acenar e encenar melhor uma transcendentalidade laica
do que um poema ou um tratado de filosofia. Portanto,

ndo apenas a palavra é a instancia privilegiada do
espirito, mas também a pedra, o vidro, a tinta.

A mais famosa obra de Picasso é Guernica, que costuma
ser apreciada como protesto contra o bombardeio da
cidadezinha do mesmo nome durante a Guerra Civil
por avides militares alemdes. Ela ndo podia ser
apreciada na Espanha durante o fascismo de Franco,
pois era uma condenagdo dele. Foi depois posta no
Museu Rainha Sofia, cercada de obras e cartazes de
protesto surgidos durante essa guerra, que ajudam a
localizar a obra num tempo e lugar, como se fosse um
testemunho dele. Esse é o modo como habitualmente
se constroem as historias da arte, que reduzem as

Nihilismo Comparativo

obras a um  documento  cronotdpico. ]
despedagamento de corpos humanos e cabecas de
touro protestam, porém, contra mais do que um
momento numa  vila. Eventos  semelhantes
aconteceram em muitos outros anos e lugares. Como
arte, a obra é, porém, mais que isso.

Um modo de se aproximar de uma grande obra é vé-la
acompanhada por outras obras, para verificar, por
semelhanca e por contraste, o que a diferencia. Ou seja,
diante do ser da obra delineia-se o espectro do seu nao
ser, aquilo que ela poderia ter sido e ndo foi. Ela é o que é
por ndo ser o que nado é. Isso ndo significa que ela esteja
errada por ndo ser como ndo é, embora isso aconte¢a na
maioria dos casos. Na grande obra desvela-se que ela
poderia ter sido outra, mas deveria ter sido como &, para
melhor sugerir aquilo que com ela se pretendia. Embora
nela também se mostrem alternativas, elas acabam
sendo modos diferenciados de |é-la e interpreta-la que
exibem com nuances o seu perfil préprio, insubstituivel.

Isso significa, por exemplo, que a obra pode ser bem
diferente da intencdo consciente do autor ou que o
receptor ndo tem as mesmas crencas ou posicdes
politicas refletidas na obra, de tal maneira que ndo
seria mais possivel fazé-la aqui e agora do mesmo
modo como foi feita, o que leva a uma releitura, para
ver onde se abala o paradigma proposto pela obra,
pela tradicdo e pela fortuna critica. Disso resulta, a
partir do mesmo artefato, outra obra, diferente da
original. Se o artefato conseguir sustentar uma
releitura, a obra se mantém: se ndo, vai para a lata de
lixo da historia ou, ao menos, para a lata de lixo desse
intérprete. O ndo ser ronda o tempo todo o ser da obra.

Diversificar as fontes de referéncia, jogar erudi¢do em
detalhes da obra e de sua interpreta¢do, confrontar
obras e mais obras, tudo isso leva a uma
poliontificacdo, mas ndo necessariamente a ontologia.
E preciso ter o olhar agudo que perceba no detalhe a
corporificagdo do mais amplo e que capte as
macroestruturas da obra. Sem esse jogo continuo ndo
se capta o que realmente importa.

H& obras tedricas e artisticas muito boas que nem
aparecem para o publico, ndo encontram espago na
midia ou nos museus. As que aparecem podem ndo
aparecer pelos melhores motivos, ainda que ndo sejam
os delas: sdo sustentada por ideologias, ndo por sua
verdade. Nas obras que aparecem desaparecem as que
ndo aparecem. No que aparece ha um ndo ser que finge
ser. Esta-se tomado pelo nada, é-se governado por ele,
sem saber. Ignora-se o nada que nos toma. O proéprio
Deus é um nada que parece tudo a quem nele cré.



Quando se examinam questdes de epistemologia,
ética, politica ou estética, s6 se fica na superficie delas
quando ndo se examinam seus fundamentos
metafisicos. Pior é que ndo se pode confiar nas
respostas dadas pela tradicdo metafisica. S6
desconfiando delas é possivel, portanto, avancar no
territério sombrio e ignoto que caracteriza a sua busca.
Ndo se pode confiar nos grandes autores e menos
ainda nos seus diluidores. Resta saber se ha uma trilha
em que se pode andar nessa floresta. Parece que sim:
na grande poesia hermética.

O proprio Heidegger sentiu essa trilha, examinou alguns
poemas de alguns poetas herméticos de lingua alema -
Hoélderlin, Trakl, Rilke, Stephan George -, tendendo a
converter o que havia neles ao horizonte do seu proprio
pensamento. Essa é uma trilha Ontica, germanica, que
pretende ser ontolégica. Beda Allemann fez 6tima tese
de doutorado, conforme reconhecido pelo proprio
Heidegger, confrontando o pensamento deste com a
poesia de Hoelderlin: por mais pertinente que fosse essa
tese, ela ndo tinha a pretensdo de ir mais longe que suas
duas referéncias, embora discernisse seus horizontes,
mas era uma trilha a ser seguida, um tipo de teoria
literaria como ndo se costuma ver. J& por uma questdo
de cronologia, €, no entanto, na obra de Paul Celan que
se vai encontrar uma resposta poética a Nietzsche e
Heidegger, a ponto de se suscitar a tese de que seria
uma pagina virada adiante, um novo capitulo.

Embora Heidegger conhecesse bem diversas linguas -
grego, latim, francés, alemdo - uma limitacdo dele é
que restringiu suas reflexdes ao horizonte da poesia de
lingua alemd, quando poderia ter encontrado uma
ampliacdo em obras como os sonetos de Shakespeare,
os poemas de Baudelaire e Mallarmé, de Mandelstam e
Fernando Pessoa, ndo por acaso traduzidos para o
alemdo por Stephan George e Celan, que deviam estar
sondando suas inquietacbes neles. Para o que ele
queria sugerir quanto ao “Seyn”, arquitetura e musica
sinfénica poderiam ser estratégicas. Entre os poetas de
lingua alemd, podem-se tomar alguns tépicos de Celan,
ver neles respostas implicitas a posi¢cdes de Heidegger.
Isso ndo significa que o poeta seja uma superagao do
pensador, no sentido de sua invalidagdo. Pelo contrario,
o didlogo implicito permite que se delineie a grandeza
do embate.

Se o embate principal se da, porém, com Hoelderlin,
acaba tendo as peculiaridades deste, cuja formagdo
helenistica, sob o espectro da ideologia aristocratica e
apolinea, |he fazia ter saudades da Grécia antiga. Tinha
saudades dos deuses antigos, em vez de sentir horror a
supersticdo e legitimacdo do escravismo que
representavam. Ndo seria um dia de festa se eles
voltassem a conviver com os homens, eles ndo sdo uma

boa alternativa a mitologia cristd, com todos os seus
absurdos. Serviam, isso sim, para entender o cristianismo
como uma mitologia entre outras, ndo para convocar um
retorno reacionario ao pré-cristdo. Como o cora¢do posto
em bandagens procura abrigo no lar da infancia, este s6
reaparece como fantasia, e sempre melhor do que
realmente foi.

Dos heideggerianos ndo se pode esperar que aceitem tal
superacao: eles ficam no horizonte do proposto por seu
mestre. Tendem a ndo tomar conhecimento de
alternativas. Na mentalidade colonizada que ainda
impera no Brasil, quem pode trata de se filiar a um
mestre de prestigio, passando o resto da vida a fazer
notas de rodapé a detalhes de sua obra, mas fazendo de
conta que esta dizendo o essencial, pois, afinal, é o dono
dele. A teologia catélica forma o inconsciente da filosofia
no Brasil. Esta era ensinada em geral por antigos
seminaristas e padres, que, talvez sem querer, tendiam a
reduzir o horizonte do questionamento metafisico ao
palatavel a religido.

Ndo adianta se deixar intimidar pela perspectiva desses
“entendidos”. E preciso ousar seguir o curso de um
dialogo interrompido entre as artes e a metafisica. Nao
se pode restringir o dialogo a palavra, para pela poesia
privilegiar a filosofia. As outras artes ndo entram nesse
didlogo, alegando-se sua incapacidade de veicular
pensamentos complexos e densos. Essa concepgdo é
limitada. A musica pode ter dificuldades de dizer com
clareza conceitual a que veio, mas o que se verifica com
0 conceito é sua natureza finitizante, sua incapacidade
de se abrir para o transcendental, mesmo que ndo se
trata de um poeta qualquer. Quando se fala em Rilke, é
preciso lembrar Auguste Rodin; quando em Celan,
Brancusi. Ha na poesia um dialogo implicito com outras
artes, uma abertura que o conceito ndo deve interditar.

Etapas a desenvolver

H& varias etapas a percorrer: 1) absorver os
classicos da filosofia e da arte europeia; 2) refletir
sobre suas limitagdes; 3) dar um passo adiante. Nao
é possivel chegar ao terceiro sem passar pelos dois
primeiros. Entre os profissionais das areas técnicas
e humanas, sdo raros os companheiros de jornada:
eles ficam mergulhados no ontico de sua area,
dominados pela tecnologia que supdem dominar e
ndo sao capazes de dar o primeiro passo. O segundo
passo é dificil, pois é preciso captar as estruturas
basicas do pensamento, para vislumbrar o que ficou
de fora ou ndo estd bem proposto. Nao se pode
esperar que os grandes nomes das metrépoles
europeias ou norte-americanas reconhecam a
validade do que se faz na América do Sul. Isso ndo é
apenas arrogancia, mas eles simplesmente ndo tém

Revista Estética e Semié6tica | Volume 7 | Namero 1



acesso a linguas como portugués e espanhol: os que
tem ndo costumam ser os melhores quadros
tedricos. O terceiro passo é o mais dificil: seria
propor algo novo no plano mundial, com
consisténcia tedrica e capacidade judicativa, a
producdo de uma arte que nao se filiasse a autores
ou correntes consagrados nas metrépoles. Isso é

optar pelo siléncio.

Escrever em portugués ainda é a morte do
pensamento. Finge-se que se estd vivo, mas podendo-
se contar com o fato de que ndo se serd contado nem
cotado no ambito do pensamento mundial. Essa morte
é a liberdade do zumbi. Deveria permitir atuar de modo
mais autdbnomo, mas a mente colonizada acha que se
civiliza imitando o esteredtipo da metrépole. Como as
universidades no Brasil sdo recentes, nelas ndo se
concentraram ainda os valores académicos vigentes
nos centros tradicionais. Isso convida a facilitacdo,
obriga a uma dupla vigilancia. Ndo se pode tomar o
proprio meio em que se esta como referéncia.

Até hoje, parecem ter sido a tragédia classica e a poesia
hermética moderna europeia que conseguiram travar
um didlogo com o mais avancado do pensamento de
sua época. Isso precisa ser revisto, mas ndo a base da
valorizacdo da cor local. O que significa a obra de um
Picasso como reflexdo filoséfica? Nao se esta aqui
pensando na “Mulher que chora” como algo biografico
de uma das esposas nem na “Guernica” apenas como
protesto contra massacres na guerra civil. Seres vivos
reduzidos em pedacdes, reduzidos a fragmentos, sdo
uma avalia¢do da histéria. H& algo mais, indiciado, por
exemplo, pelo cubismo, com sua redu¢do do mundo a
formas geométricas elementares como um modo de
ver as coisas.

Quando se estda numa Faculdade de Arquitetura em
que se ignora a Metafisica, ndo se tem o estudo
sistematico de Arquitetura Comparada, da Arquitetura
Oriental nem de Critica Arquitetdnica, como supor que
se va chegar a um horizonte que nem é levado em
conta? O que seria da arquitetura se ela fosse vista pelo
avesso, ndo como construcdo de paredes e tetos, mas a
elaboracdo de vazios, de nadas? Isso parece piada
metodolégica, mas aponta uma questdo ontoldgica. A
arquitetura precisa se redescobrir como arte, ndo supor
mais que imitar a Bauhaus seja a arte suprema, para
dai se pensar como metafisica em pedra. Ninguém
parece querer esse abismo. O que se quer sdo pontes,
ndo buracos negros em que se possa cair, casas como
abrigos contra o nada, ndo o nada como constitutivo
dos seus vazios.

Que a teoria literaria brasileira ndo esteja a altura desse
didlogo, ignorando-o, é um fato, mas ela ndo é o Unico

Nihilismo Comparativo

horizonte possivel dessa questdo, como também ndo é
ver outros professores se angustiaram para apresentar
a ultima moda da Rive Gauche ou do Quartier Latin e
deixarem todos deslumbrados. Como se vé&, estamos
tergiversando, para ndo ter de enfrentar a dificil
questdo “metafisica e arte”. O que se aponta para nos,
como alternativa, € uma tradi¢do formada por alguns
pensadores e poetas que preferiram ser chamados de
“obscuros”, porque faziam da obscuridade “profissdo de
fé”, como Pascal, Fichte, Schelling e os grandes poetas
herméticos. E preciso ir, porém, mais longe, sondando
obras em outras linguagens que ndo a verbal, esta sim,
um preconceito teolégico que domina a filosofia. Ndo
se trata de um convite ao misticismo nem ao
esoterismo.

Ha o ignoto, que a todos ronda, escondido no pavoroso
siléncio dos espacgos siderais, mas também no
inconsciente de cada um, na inquieta¢do politica, na
imprevisibilidade do amanhd, na morte latente que late
na escuriddo. Finge-se que tudo isso ndo existe, mas
fingir ndo faz ndo existir. O reprimido retorna, com
mais forca do que se tivesse sido pensado. Pensar e
falar muitas vezes ndo resolve nada. A consciéncia finge
que pode controlar aquilo de que ela fala, mas fracassa
diante do inexordvel. Em trés milhdes de anos, no
maximo, ndo vai mais haver ar na Terra. Paises com
porta-avides e misseis atdmicos intimidam quem ndo
os tiver. O nada late na escuriddo.

Como entender a “profissdo de fé” no obscuro se
exatamente se quer superar o obscurantismo da fé?
Talvez seja uma “aposta”, o prenuncio de que ha certa
direcdo para onde ir, como fazer, como perquirir, sem
que se tenha antecipada a certeza de um resultado.
Ndo ha cronograma nem objetivos especificos para
isso. Nao ha uma “conclusdo” a apresentar no fim, ndo
ha sequer propriamente um fim. H& um percurso. Um
prenuncio talvez, ja enunciado por alguns pensadores e
poetas. Um caminho que se faz ao caminhar, mas que
desfaz inUmeros outros caminhos possiveis. Todo
caminho é a negac¢do de outros caminhos. Nem todos
que entram por essas veredas chegam ao outro lado,
alias, talvez ninguém chegue, ndo ha saida, outro lado.
Ha inimeros outros lados.

A razao, para ter ainda razdo, precisa admitir o
inconsciente do sujeito. Agora precisa admitir o
inconsciente das coisas, ndo no sentido de que elas ndo
tém consciéncia (talvez tenham, sendo a forca da
gravidade uma amostra disso), mas no sentido de
admitir o ignoto que reside no que se parece conhecer.
Ndo apenas o coracdo tem razbdes que a razao
desconhece. Tudo o que fica fora do sujeito também.



N&o basta dar uma lida em textos de Heidegger sobre
poetas alemdes seletos: eles ndo sdo o Unico horizonte
da poesia. Quando ele usa expressdes que se tornaram
consagradas como “Dasein”, a “lingua como casa do
ser”, a “clareira” como lugar da verdade enquanto
desvelamento, é preciso desconfiar desse sucesso.
Talvez estejam erradas. A verdade de uma floresta nao
é sua clareira: nesta se tem o que seria “claro e
distinto”, dentro do paradigma proposto por Descartes.
Com esse tipo de proposicdo se estd preso ao
pensamento moderno, ndo dando a volta por cima.

Se a matematica finge que é igual o que é apenas
semelhante, descartando o dessemelhante como se
fosse irrelevante, ela ndo € tdo “exata”: os tragos de um
pintor ou as notas de um compositor e as palavras de
um poeta precisam ser muito mais “exatos” que as
“ciéncias exatas”. Como o “ser humano” seria o Unico
“Dasein”, se tudo o que ha esta também por ai? O
homem ndo é tdo importante, exceto para o seu
narcisismo: a metafisica especial se divide em
cosmologia e psicologia, além da teologia, como se o
homem fosse um equivalente ao “universo” inteiro,
como se ele fosse um “cosmos”. Ndo se viu ai a teologia
como uma parte da psicologia: institui-se a alienagao,
sem consciéncia critica de si.

Toda grande obra tem a sua negacdo em si mesma, ela
presentifica uma auséncia, traz para perto algo
distante, que fica nela como auséncia presentificada,
como uma alternativa que ela preferia acenar a realizar.
Essa outra obra na obra, uma espécie de antissistema
em seu sistema dominante, ndo é mera inven¢do do
intérprete, mas um potencial de leitura, necessario
para entender a opcdo feita pelo autor.

Celan

Celan ndo é poeta sobre o qual Heidegger tenha
escrito, embora ambos se conhecessem. O ponto de
partida poético dele se encontra em Hélderlin, Rilke,
Trakl e Stephan George, poetas caros ao filésofo,
mas também na poesia francesa e russa. Ele
traduziu Fernando Pessoa, sem conhecer bem
portugués. Ha, portanto, em sua obra poética um
didlogo com a mesma sequéncia de grandes poetas
alemaes, bem como um didlogo com um filésofo
como Nietzsche, que dizia que a Arte é o que torna a
vida suportavel.

Holderlin escreveu uma tragédia inconclusa sobre
Empédocles, o filésofo que, querendo superar o abismo
entre as coisas e a consciéncia humana, jogou-se no
Etna (dizem as mas linguas que o vulcdo vomitou uma

sandalia dele). Torna-se um percurso préximo a morte
adiada ndo se fixar em nenhum dos mundos, laborar
suas diferengas e contradi¢des, buscar a superacdo da
estreita historia que se vive, trabalhando a palavra
antes de jogar-se no nada:

BEBO VINHO de dois calices
e lavro

na cesura real

como Aquele

no Pindaro,

como um desses infimos
justos,
Deus depde o diapasao,

da roda da sorte cai
nosso tostdo. 4

Se Deus fosse justo, deveria depor o diapasdo, o
instrumento com que se pretende impor harmonia as
coisas humanas. O homem, um ser ironicamente
definido por Heidegger como um estar ai para a morte,
pode ter na morte a opg¢do de liberdade que a vida ndo
Ihe deu, diante de uma histéria que é um desfile de
crimes coletivos e de uma existéncia em que "ndo se
morre a morte cor de malva". Nesse percurso da
paixdo, as pedras tracam a trilha da morte, os livros sdo
as paradas de uma reflexdo a caminho do Calvario, sem
que, com isso, se faca do poeta um Cristo que, como
um cordeiro, se sacrifica pela coletividade e ressuscita
glorioso na edi¢do critica e em celebracdes diversas.
Celan ndo era cristdo para acreditar nisso, mas
entendeu 0 poema como um anjo, um mensageiro da
histéria, um presente doado aos podsteros. Esse
presente ajuda-os a sobreviver, como se fosse essa a
intencdo do poema, que &, assim, traido:

Que fiz

eu?

Fecundei a noite, como se ainda

pudessem haver outras, mais noturnas do que
esta.

O dia da histoéria iluminada é uma longa noite, maior
ainda para quem ndo a percebe. Quem se conforma
com tudo, aceita tudo, ndo vive por nada, ja vive no
nada, estd morto e ndo sabe: se aceita tudo, ndo vale
nada. A literatura é um espago que pode perguntar-se
por isso, com mais liberdade do que outras linguagens,
ainda que, para ser transformada em canone, tenha de
formular um discurso em que as respostas prontas se
tornam a récita de um catecismo. O canone se impde, a
poesia apenas se expde. Por isso, a grande poesia esta
a margem do canone, ndo tem necessariamente nada a
ver com a sua imposicao institucional.

4Kothe, Flavio R. A poesia hermética de Paul Celan, Brasilia,
Edunb, 2016, os poemas citados se encontram nesse livro.

Revista Estética e Semié6tica | Volume 7 | Namero 1



A poesia hermética estabelece um didlogo com a
tradicdo e guarda comentarios que nao se ddo na
linguagem  prosaica dos filésofos. Quando Celan
escreve, por exemplo:

EM VAO tracas coracdes na janela:
o duque do siléncio
conclama soldados no patio do castelo.

Ai ele esta reelaborando um poema de Goethe, de
1827, do Divé Ocidente-Oriente, que comeca dizendo
que “poemas sdo janelas pintadas”, como quando se
fazem desenhos numa janela embacada e assim se vé
uma paisagem além. Embora o autor ndo fosse crente,
ele critica ai quem ndo compreender o fiel que vai para
o seu templo. Celan cita ai também um poema de
Rilke, conhecido como “Cornett” (Die Weise von Liebe
und Tod des Cornets Christoph Rilke), em que se fala de
um jovem que, no mesmo dia, conhece o amor e
morre numa batalha.

Muitos poemas dele sdo a reelaboracdo de Nietzsche,
especialmente de fragmentos do espdlio. Baseado no
livro A evolugéo das espécies, de Darwin, o filésofo
propds que o homem histérico deveria servir como um
marmore para esculpir um ser melhor, um ser acima do
humano. Celan ndo tem o otimismo forcado, de crer
que isso venha a ser possivel. Cré antes no “eterno
retorno do mesmo”. Ele precisa ser lido de tras para a
frente, a partir da sua morte voluntdria, ndo como um
ato de subita loucura, mas de cuidadosa avaliagdo da
histéria, para dizer que a existéncia do que se tem
chamado de ser "humano" ndo merece a qualificacdo
que o termo propde.

Ha uma ambiguidade exemplar em um poema que foi
objeto de longas pesquisas na Alemanha, para verificar
0 que o autor tinha em mente ao escrever:

FIAPOSSOIS

sobre o grisnegro ermo.

Um pensamento

alto como arvore

se agarra ao tom da luz: ainda
ha cang¢des a cantar além dos
homens.

O sol significa, ao menos desde os egipcios, o centro de
referéncia, a divindade que norteia e determina tudo.
Esse sol se despedagou, restam apenas fiapos, soéis
esfiapados. Eles podem percorrer o ermo de uma
floresta, como uma paisagem ausente de homens. Ha
uma desconstrucdo da metafora: o pensamento tenta
se agarrar as tonalidades da luz, para se tornar elevado
como uma arvore, passando do visual ao auditivo. Ele
quer propor uma esperanca, desconfiado de que ela
ndo seja mais possivel.

Nihilismo Comparativo

O que significa essa conclusdo: "ainda/ ha canc¢des a
cantar além dos/ homens"? Significa: 1) além de cantar
os homens, ainda ha outras can¢des a cantar; 2) as
cang¢des a serem cantadas estdo além dos homens; 3)
por enquanto, provisoriamente, ainda ha can¢des a
cantar. Quer dizer tudo isso, e quer dizer algo mais,
que é tudo isso, e, no espago de suas contradi¢des e
exclusdes — em que o mais importante é o espaco que
se abre além da humanidade que ja existiu — outro
sentido, que ndo ¢é redutivel a nenhum desses
argumentos légicos e que é o espaco préprio, peculiar
do poema.

Esse texto aparece pouco ap6s o poema:

NOS RIOS ao norte do futuro
lanco a rede, que tu

indeciso lastras

com por pedras escritas
sombras.

Esse "tu" pode ser um modo de o autor referir-se, de
fora para dentro, a si mesmo, como que a sonda-lo
por que ele fica lastrando o futuro com sombras
escritas por pedras. Essas pedras podem ser lapides
mortuarias, dos familiares perdidos em persegui¢des
e tantos outros mortos em guerras. A rede é um texto,
como o poema, e serve para captar peixes, sentidos,
nos seus vazios. As pedras permitem a rede mergulhar
e pegar o peixe da ideia que inquieta se move no
subconsciente.

O que significa "com sombras escritas por pedras"?
Quer dizer que as pedras projetam sombras, as pedras
sdo sombras que ddo lastro a rede ou que as sombras
sdo projetadas pelo sujeito nas pedras? O que significa
"que tu indeciso lastras"? Quer dizer que tu, porque és
indeciso, imp8es um lastro, ou que, ante as sombras
escritas por pedras, tu ficas indeciso? Ou significa, toda
vez, algo mais, diferente de cada uma das versdes e
que esta além delas? Compor pedras escritas: sombras.

Lido de tras para frente, o dilema se resolve, o sujeito ja
ndo esta mais indeciso. Ja ndo significa mais que, além
de cantar os homens, ainda ha cang¢bes a cantar, mas
que as cangdes a serem cantadas sdo aquelas que
estdo além dos homens e que, sendo humanas todas
as cancBes, até mesmo aquelas que reneguem o
homem e a sua histéria, nenhuma cancdo mais deve
ser cantada pelo sujeito: a vitéria final é do siléncio que
a todos se imp&e. Qualquer palavra dita é uma
concessdo demasiada. E o siléncio que fala na
"selvagem conviccdo/ de que isso também pode ser
dito de outro modo" (II, 201). S6 merecem ser ouvidas
as cangdes das sereias, que convidam os marinheiros a
mergulharem para sempre no fundo das 4&guas,
abandonando todo o esforco e percurso civilizatério.



12

Heidegger ficou numa “inocente” visdo do homem
como “sein zum Tode"”, sem ver que ha muita morte em
vida, aniquilamento das melhores possibilidades,
guerras civis, genocidios. Celan escreveu o mais famoso
poema em lingua alemd do pés-guerra, a "Fuga da
morte", que se tornou central para a elaboracdo da
culpa pelo holocausto:

Ele grita toquem a morte mais suave a morte é um
mestre da Alemanha

ele grita toquem os violinos mais grave e elevem-se qual
fumaca pelo ar

entdo vocés terdo uma cova nas nuvens la ndo se fica
confinado;

Esse poema foi retomado em outro, o seu poema mais
longo, "Stretto", que também usa a forma da musica: o
stretto é a parte da fuga em que os diferentes temas e
variagdes sao novamente reunidos, rapidamente, antes
do final:

LEVADO ao
campo
com a marca fatal.

Relva, soletrada. As pedras, brancas,
com as sombras dos caules:

Na&o leias mais — olha!

N&o olhes mais — vai!

Esse poema, que tem sido lido como um rememoracao
de Auschwitz, enquanto emblematico afloramento do
Anti-Messias, foi escrito por Celan, conforme ele
mesmo fez questdo de lembrar, pensando nas vitimas
da bomba de Hiroshima:

Tufdes.

Tufdes, desde sempre,

turbilh8es de particulas, e o resto,
tu

disso bem sabes, nés

lemos tudo isso no Livro, era apenas
opinido.

Se o fato subjacente ndo era Auschwitz, mas
basicamente Hiroshima, era também Nagasaki, o
Inferno de Dresden, os bombardeios do Vietnd, os
conflitos étnicos na ex-lugoslavia, as matangas na
Africa e tantos outros momentos de destruicgdo,
perversidade, aniquilamento.

A grande poesia é perigosa. Ela se da a beira-abismo.
Ndo se é Poeta por escolha, mas por condenacdo,
tomado e arrastado por for¢as que sdo mais fortes, que
ele preferiria ver longe de si, mas que se embatem em
sua interioridade. Uma sensibilidade a flor da pele ndo
tem condicdes de proteger o espirito dos embates
cruéis da maldade inerente ao funcionamento da
sociedade.

O MUNDO, i-mundo,
justo em toda a sua imundicie,

e eu, eu,

junto a ti, a ti, estig-

matizado.
O mundo é imundo, é um ndo-mundo, mas aparece
como justo, correto, justificado em toda a sua
imundicie: a imundicie ndo aparece como tal, e sim
como justica, mediante a justificacdo do existente:
quem é diferente da concordancia, quem questiona e
discorda, fica estigmatizado, mas, no estigma, ele
encontra também um matiz que |he permite ver, com a
lente de aumento da lagrima, o que outros ndo querem
ver. Fica, no entanto, marcado, martirizado. Assim
como a palavra corrente lhe serve de luz na busca, ela
serve comumente para esconder a verdade, tornando-
se a casa do ndo-ser.

E ambigua a sua vocacdo de ser "escuriddo-limiar e
beira do obscuro" (II, 177): tanto pode gerar a
obscuriddo quanto pode ser sua devassa. Mas quem
garante que a luz ndo estd na escuriddo, assim como
oculta sua verdade aquilo que aparece iluminado como
palavra publica? O eu, que tem essa percepg¢do avessa a
ideologia dominante e que ndo se ajoelha diante dos
deuses propostos como idolos, aquele que tem outros
valores dentro de si, esse fica estigmatizado e, logo,
martirizado: a marca do estigma cria-lhe, porém, uma
nuance, um matiz, que o diferencia da matriz
dominante, mas que quase ndo lhe permite existir,
tanto que precisa reafirmar mais de uma vez o seu eu,
como se dele duvidasse, e mais de uma vez o tu, com
quem ele pode ainda se encontrar, pois também fica
marcado pela solidariedade com a sua diferenca.

O poema é uma tentativa de ndo deixar-se naufragar. E
0 contracanto ao canto e encanto da sereia, que acena
o retorno a natureza, o mergulho no olvido da
consciéncia. Ser Poeta e fazer/publicar versos ndo sao
sinbnimos. O Poeta tende ao siléncio, enquanto o
fazedor de versos tende ao palavrorio.

CAUTERIZADO pelo

vento radioso da tua linguagem,

o hiper-colorido palavreado quanto ao vi-
venciado — e o cento-

linguarudo pseudo-meu-

poema, o impoema.

Ex-

cluido,

livre tens

o caminho através da

neve antropomorfica,

a neve dos penitentes, para as
hospitaleiras

salas e mesas das geleiras.

Revista Estética e Semié6tica | Volume 7 | Namero 1



Fundo

na fenda dos tempos,

nos

favos de gelo,

aguarda e espera,

como um sopro cristalizado,
teu incontestavel
testemunho.

Esse poema é uma reelaboracdo de textos de
Nietzsche, mas também do que Heidegger chamou de
“Gerede”, a conversa fiada, o blablabla, que domina o
cotidiano. Ela é caracterizada logo no inicio, como a fala
que ndo se poderia ter. Ela é o ndo-ser da conversacao,
um vazio que ocupa muito espago.

O poema é montado numa sucessdo dialética: a
primeira estrofe, a tese, caracteriza o poema corrente,
linguarudo, existencial, caracterizado como o ndo-
poema, 0 poema como ele ndo o quer. A segunda
estrofe constroi a antitese, o poema do perene exilio, da
distancia absoluta em relacdo a convivéncia proxima do
mundo do palavreado: a frieza do gelo e da neve
caracteriza de modo mais exato a convivéncia dita
humana. Na terceira estrofe — nessa fase intermediaria
da producdo — ele ainda vé um sentido para o seu
trabalho, enquanto um testemunho para tempos
vindouros, feito um sopro cristalizado. Mais tarde, isso
jd ndo terd mais sentido para ele. Ndo se trata de
consumir arte para assim salvar a vida, mas manter a
vida para fazer arte. Esta se carrega de negatividade,
procura-se nela uma salvagdo que ela ndo pode dar.

O artista é a cabeca de Medusa que congela um
momento da realidade, fazendo do horror uma fixacdo
em palavras, pedras, cores. Ele transfigura o que
aparece, dando-lhe a forca do que transcende o instante.
O fixado se torna um presente do presente para o
futuro, um mensageiro, como mel posto em favos de
gelo, a palavra que ainda foi dita, contra tudo e contra
todos, um sopro cristalizado. Como isso nao se reduz a
um sistema univoco de assertivas, como é o ensaio do
filésofo, permite leituras diversas que vdo sendo
suscitadas ao longo do tempo. A palavra do poeta é mais
ampla e vai mais longe que a palavra do fil6sofo.

A grande poesia € perigosa, pois percorre os invios
caminhos do questionamento radical dos valores e do
sentido da histéria e da existéncia. Isso é algo mais do
que os versinhos de Drummond, feitos a partir da
leitura de Heidegger, quando este buscava em
Holderlin um caminho para transcender os limites do
pensamento conceitual:

Lutar com palavras
é a luta mais v§;

no entanto lutamos
mal rompe a manha.

Nihilismo Comparativo

Lutar com palavras pode parecer vdo, mas
seguramente ndo era para um escritor que, tendo sido
chefe de gabinete de um governo fascista, viu sempre
todos os jornais e editoras abertos para suas
publicacdes. Nesse tom, qualquer revisor de texto,
qualquer escriba de reparticdo, qualquer jornalista
pode achar que é um grande poeta. Isso estd, no
entanto, longe do oximoron de Celan “a noite comeca
com o amanhecer’, da linhagem de Holderlin,

Mallarmé, Trakl, Rilke. Celan propunha:

O ESTRANHO

nos tem e traz na rede,

o efémero e fugaz escarva
a esmo por dentro de nos,

conta o meu pulso, também ele,
bem para dentro de ti,

nds entdo nos erguemos,
contra ti, contra mim,

algo nos veste e investe

na pele do dia, na pele da noite,

para o jogo com a mais elevada, convulsiva e
epilética seriedade.

As palavras dos poetas ndo valem praticamente nada
em nossa sociedade. Ninguém estad disposto a pagar
algo por elas. As palavras de um médico em uma
receita, de um advogado num parecer, de um
administrador num despacho — todas elas tém valor
de mercado, sdo pagas, podem ser até bem pagas. As
palavras da propaganda, dos assim chamados
criadores nas agéncias de publicidade, daqueles que
ndo tém um compromisso intransigente com a
verdade, mas sdo capazes de inventar uma retérica da
meia-verdade, ou da plena mentira, esses conseguem
ser pagos, até bem pagos, como sdo bem pagos os
autores de folhetins eletrénicos, em que se aparentam
expor grandes conflitos (sempre, porém, em doses
homeopadticas, reiteradas e diluidas, recheadas de
apelos a salvagdo e com a garantia de darem a vitoria
ao bem), para doutrinar um publico de nivel baixo.

Arte comparada

O estudo da arte comparada ocorre em termos
conceituais. S6 assim ele pode se dar. A filosofia da
arte tende a reduzir o artistico ao conceito. O ensaio
teérico, diferente do ensaio em mdusica, é
conceitual. Seu substrato ndao é, porém, apenas
conceitual. Ele se alimenta de dados praticos e
relatos histéricos, mas seu fundamento maior esta
na vivéncia de obras de arte. E ai que encontra
terreno sélido sobre o qual pode construir sua
edificacdo. Isso nao se transmite plenamente,
porém, por conceitos. S6 o leitor que tiver vivéncias
similares poderad entender o que por conceitos se



procura transmitir. O fundamento do conceito esta
no nao conceitual e, ao examinar a arte, deve levar
ao supra conceitual.

Ha duas linhas subterréneas na comparatistica: uma diz
que se deve trabalhar s6 com o que se pode descrever
mediante dados e conceitos; a outra sugere que todo
esforco comparativo deve servir de trampolim para que
se perceba, transcendendo o conceito, a qualidade
diferencial das grandes obras. Essa divisdo é mais
importante do que, por exemplo, entre escola francesa
e norte-americana. A superacgao ja esta indiciada nelas,
na medida em que a primeira se abre ao
cosmopolitismo e a pluralidade cultural, enquanto a
segunda se funda da comparacao de similitudes entre
obras. Essa “superacdo dialética” ndo se da, como
pretende a escola de Bratislava, pela soma das
contribui¢des de ambas subsumindo a andlise a uma
série de conceitos e categorias a priori, e sim por algo
que transcende a comparagdo, com uma vivéncia e
nogdo diferenciada do artistico.

A hermenéutica religiosa, seja catdlica ou luterana, era
um modo de ditar uma compreensdo aparente de
passagens obscuras ou insensatas da Biblia,
substituindo o abscdndito fundamental por dogmas da
fé: era um modo de controlar o entendimento, a
erudicdo servindo para ndo se entender o obscuro. Ela
tratava de explicar passagens ilégicas do texto biblico,
tratando de lhe atribuir um sentido coerente, mas
substituindo a linguagem figurada por um sentido
literal: era incapaz de ir além do das premissas ditadas
pela crenga. Nao ia além do canone textual. Pretendia
provar o que ela pressupunha ja provado. A exegese
canbnica faz parte da ideologia do canone, que
acreditava ser verdade o que dizia s6 porque dizia.

Sua forca era sua fraqueza. Mergulhada no texto,
confundia verdade com crenga e esquecia-se de que
primeiro se precisa compreender a si mesmo, aos
outros e ao mundo ao seu redor. Ficando presa a um
circulo em que s6 valia o que ela admitia, de tanto olhar
detalhes textuais tornou-se miope. Ela ndo sabia seus
limites, pois lhe faltava o confronto com a antitese.
Mesmo que falasse em sentido literal x figurado,
carecia da contradicdo consigo mesma.

Falta-lhe: estudar a semelhanca entre fendmenos
culturais em diferentes linguagens, descobrir
semelhancas sistémicas em diferentes artes para
compreender melhor cada uma delas, desvendar a
estrutura profunda de fendbmenos que condicionam a
existéncia e afetam a cultura coletiva. Ou seja, falta-lhe
o que leva da hermenéutica do hermético textual a
semiotica da cultura passando pelos sistemas das artes
até chegar ao ser filoséfico, sem que isso deva ser

confundido com imposi¢8es de uma doutrina. Assim, a
exegese corrente do canone literario brasileiro tem
canonizado o ja consagrado, com pequenas variagdes
que ndo conseguem ver seus limites estruturais.
Quando se ultrapassar a barbarie de somente estudar
no Brasil o canone brasileiro, talvez se consiga perceber
a relevancia de uma postura mais ampla e aberta.

E preciso desenvolver uma abordagem que passe pelos
procedimentos comparativos, para poder transcendé-
los. S6 se podera saber o que é o trivial tendo boa
nocao e vivéncia da arte maior. Deve-se fugir a prisdo
l6gica do circulo hermenéutico que ndo saiba
questionar suas premissas e crencas, para usar a via da
comparagdo como quem caminha alternadamente
sobre duas pernas ou quatro patas para poder avancar.
O circulo precisa se tornar uma escadaria circular, uma
espiral a buscar patamares mais elevados. Se a teoria
ndo consegue abarcar o que, por exemplo, grandes
poetas propuseram, ela precisa se esforcar, no entanto,
para avancar o quanto puder, sem querer reduzir o
dizer deles ao seu discurso.

A hermenéutica filoséfica supde que ultrapassa os
pressupostos filoséficos ao dizer que os questiona ao
longo de suas analises. Ela pode recair na esparrela
teologica ao ndo ver suas limitagdes, idiossincrasias: cai
em ideologia ao ndo se ver como ideologia. Nem tudo
se baseia, por exemplo, numa relacdo de pergunta e
resposta, como se a pergunta surgisse por si e nao
como sugestdo da resposta que se quer. Conflitos de
classe, problemas étnicos, impasses politicos, tudo isso
€ mais concreto do que apenas uma pergunta abstrata.

Essa hermenéutica tem no existencialismo sua forca e
sua limitacdo. Ela é impermeavel ao questionamento de
suas premissas. Se o Heidegger II, por exemplo, usa
reiteradamente a expressao “Ultimo deus”, favorece a
regressao teologica, mesmo que diga que esse deus
ndo poderia ser cristdo nem grego. Ignorar a politica é
uma conivéncia politica. Um grupo como o da “Poética
e hermenéutica” podia contar durante os anos da
Guerra Fria com o apoio da Fundag¢do Volkswagen, mas
esta ndo deu apoio a simposios de intelectuais em
paises como o Brasil, embora a empresa estivesse
fortemente representada neles.

Heidegger afirmou reiteradamente que a técnica ndo
pensa. O que ele quer dizer com isso da para entender.
Ai, pensar se da apenas no parametro filoséfico. Com
isso ele ndo percebe como a técnica poderia ajudar o
pensar em filosofia, que ndo pode ignorar os avangos
da ciéncia e da tecnologia. Quem tem formacao técnica

Kothe, Flavio R. Arte comparada, Brasilia, Editora da
Universidade de Brasilia, 2016.

Revista Estética e Semié6tica | Volume 7 | Namero 1



tende a ter dificuldades em pensar teoria, em
raciocinar de modo abstrato. Sua mente ndo sabe
dancar, ndo sabe fazer piruetas conceptuais. N&o
apenas ele tem tais inibicdes.

A diferenca 6ntica

Em geral se faz a primeira comparatistica para ndo
fazer a segunda nem chegar a terceira ou a quarta,
mas principalmente para nao chegar a algo que as
supere. Opta-se pelo menor, pelo canénico nacional,
como se fosse 0 maximo, para deixar de lado o tnico
que mais importa por estar aberto ao além do
horizonte limitado da crenca e do conceito, sendo
capaz de constituir como obra o que va além de
preceitos instituidos como se eles fossem todo o
conhecimento. Aos profissionais especializados fica
dificil entender que aquilo que eles aprenderam com
tanto custo e esfor¢co possa ndo sé ser questionado
como ser considerado antes um modo de néo ver do
que de bem perceber o objeto de sua especializagdo.

Ha mais em jogo do que discordancia metodoldgica. Na
“primeira comparatistica”, rastreiam-se influéncias e
fortuna critica: assim parece tudo resolvido. Ela contém
um paradoxo: serve a preceitos como orgulho nacional,
patriotismo, moral partidaria e de minorias, para
justificar obras menores como importantes: ndo
consegue ver suas proéprias limitacdes nem das obras
que promove. Ela é prisioneira daquilo a que serve.
Parece soberana, defendendo valores maiores, mas faz
parte de disputas de domina¢do que se ornam da arte
para se legitimar: ela € dominada enquanto domina.
Onde estd sua forca mora a sua fraqueza. Quanto mais
reforcada é pelos interesses a que serve, detentores do
poder local, tanto mais fraca se torna como
hermenéutica. A semidtica da cultura pode ser um
passo avante, desde que ela ndo seja apenas a
aplicacdo de um esquema a priori de tipos de signo.

Prédios, esculturas, quadros e cidades também sdo
textos a serem lidos. A exegese corrente ndo se
apresenta, porém, como hermenéutica: ela se postula
como especializagdo, prop8e sua leitura como Unica,
tende a dogmatizar-se. Isso se mostra em pulpitos de
templos e em pulpitos eletrénicos, em salas de aula e
comités assessores, em livros didaticos e revistas
especializadas. De tanto esmiucar miudezas ndo se
pensam mais os fundamentos. Apenas se pensa que se
pensa. Ndo se questionam o0s préprios pressupostos.
Presa a eles, aprisiona o diferenciado, antitético. Quanto
mais prisioneira, mais supde ter a chave da verdade.

Texto € um conjunto de signos e sinais que pode ser

decodificado e entendido. Os coédigos podem ter
conceituados seus componentes. A inteleccdo pelo

Nihilismo Comparativo

cédigo pode ser transformada em conceitos. Os
cédigos das linguas tém equivaléncias para os signos.
Na obra de arte, no entanto, ndo ha equivaléncias.
Cada sinal seu é Unico, sem sindnimo.

Obras de arte sdo mais que sistemas codificados. Para
captar essa diferenca, é preciso domina-los e, dai
perceber o que a obra faz mais avante. A comparagdo
entre obras de arte, e ndo apenas delas com seus
comentarios criticos, permite discernir melhor o que

constitui a diferenca dntica de cada uma.

A obra de arte é e ndo é texto: & a medida que varios
componentes podem ser analisados em termos
conceituais, decifrados em seus cédigos; ndo é, a medida
que a artisticidade nao pode ser definida por uma
férmula, pois depende de algo inominavel, que contém
sensacdo, sentimento, intuicdo, imagina¢do, liberdade,
para acabar transcendendo o horizonte do conhecimento
conceitual. A arte ndo € menos por ndo ser ciéncia. Ela é
mais, por algo que esta além da apreensdo conceitual. A
ciéncia € prisioneira do conceito. O cientista, para
descobrir algo, precisa ter imaginacdo criativa, nao
apenas reproduzir dados. Nao é a rotina do laboratério,
mas aquilo que a determina, interpreta e vai além.

A comparacgdo é feita mediante analises, mas propicia
que seja discernido de modo mais objetivo algo que as
transcende. Uma “escola da comparatistica” tem meta,
tem objeto e tem método. Parece, entdo, ser ciéncia.
Embora procure ultrapassar os limites nacionais, ela
atende a interesses ideologicos: afirmar uma
nacionalidade, confirmar a histéria de um pais,
legitimar a dominacdo vigente, fazer propaganda de
um credo, endossar as teses de um movimento politico,
defender uma minoria. Mais importante do que isso é
um lado reverso, do qual ela também ndo fala, pois
falar seria se expor: ela ndo toca nos pontos nevralgicos
encobertos por seu discurso, ela inibe a manifestacdo
do avesso daquilo que por ela se afirma. A rotina
técnica, de tanto falar em arvores, deixa de ver a
floresta, ndo vé a quarta margem do rio.

Essa “comparatistica” reline escolas como a francesa, a
norte-americana, a eslava, a soviética e outras. Aquilo
que parece apenas divergéncia e contraposi¢do tem um
denominador-comum que s6 se consegue discernir ao
se sair do horizonte delas. Essa nova proposi¢do se
inicia nelas, quando procuram superar os limites de
uma obra, de um estilo, de uma nacionalidade, de um
gosto de época. Sendo sua tendéncia dominante fazer
a complementacdo a historia nacional, ela se restringe
ao ontico, evitando o dificil intercdmbio entre duas
montanhas distintas: arte e filosofia, e ndo apenas
poesia alemd e existencialismo. Para o voo entre elas é
preciso ter asas, que nao sdo dadas a alpinistas.



Esse outro caminho é mais espinhoso. Ele ndo tem,
alids, método fixo nem sabe exatamente qual a meta a
que quer chegar: se soubesse, ja teria chegado. Faz o
caminho ao andar. Ndo pretende submeter a arte a
uma filosofia nem fazer da arte uma filosofia maior. A
“meta” ndo é algo que possa ser definido por conceitos,
embora precise de todos os conceitos disponiveis e
mais aqueles que forem necessdrios inventar para
crescer com a grande obra. Seu “método” ndo é a priori:
pelo contrario, deixa ditar seu caminho pela “natureza
do objeto” da pesquisa. Nao tem, no entanto, a
pretensdo de se sobrepor ao “objeto” como um sujeito
que acha que pode dispor de tudo.

Ndo ha um ponto exato de partida nem de chegada,
pois é preciso estar aberto a infinitude por janelas
embacadas. O Unico a discernir sdo sombras e fimbrias,
que ndo estdo onde se espera. As formas das sombras
sdo delineadas por réstias de luz. Essa revisdo do
conceito de verdade ndo se restringe mais a “alétheia”
do ser/estar, mas se abre para o havente que ndo
costuma nos aparecer. Acenam-se ai novas formas de
fazer arte, novos modos de pensar. O sugerido é mais
amplo e profundo do que o que pode ser dito.

Ndo se fala mais dos pincaros institucionalizados, do
modo como costumam ser apresentados, e sim de
passos perdidos e surpresas do acaso. A meta é nao ter
meta, ndo ficar preso a fins pré-estabelecidos. Estar
aberto ao obscuro e abscondito exige uma nova
linguagem, que ainda ndo se tem. Passa-se da
prioridade da visdo para o radar dos morcegos.
Abandona-se a pretensdo da filosofia em ditar as
regras, pois se percebe a limitacdo do entendimento
conceitual, que tende a enquadrar tudo em seus
sistemas. Ndo se aceita mais também a pretensdo dos
sistemas idealistas em hierarquizar as artes, como se
uma obra fosse superior sé por pertencer a uma
linguagem determinada.

Como isso ficou mais na pretensdo do que na pratica,
foi um passo antes potencial e parcial na dire¢do da
hermenéutica filosofica, aquela que pretende ser capaz
de questionar seus pressupostos no percurso de seu
trabalho, mas sem a prioridade que a filosofia da ao
conceito. Este se torna apenas um instrumento entre
outros. O que se busca é uma crescente aproximacao
com a obra, a aprendizagem de um didlogo entre as
artes e com as artes. Se a “comparatistica” pode ser
perder em detalhes, ndo vislumbrando potencialidades,
o outro caminho pode se distanciar demasiado da
comparagdo. Se a grande arte opera a dificuldade do
dificil que ela tem a dizer, seu carater hermético ndo é
um adicional arbitrario de dificuldade.

Se essa outra via foi pressentida por Nietzsche,
Heidegger, Gadamer, Blanchot, Beda Alemann, Peter
Szondi ou Paul de Man, ela ndo costuma ser praticada
pelos adeptos das “escolas da comparatistica”, pois esta
além dos seus pressupostos restritos ao labor
comparativo. Mais que ignorada, ela é até hostilizada. A
“primeira” quer preponderar como se fosse Unica. Ela
por si e em si ndo admite a outra, pois esta é sua
negacdo e sua superacdo. Ela ndo pode aceitar o que
ela ndo pode compreender. E ndo pode porque ndo
quer. Compreender seria assumir como verdade aquilo
que nega o dogmatismo dos seus pressupostos.

Gadamer sup8e que o conhecimento se opera numa
relagdo de pergunta e resposta. Esta se da no ambito
do ser/estar. Sera que é mesmo assim? A resposta
induz a pergunta. Adivinha-se antes a resposta do que
a pergunta. A busca para além do horizonte do que
esta ai disponivel ndo tem pergunta antes da sugestdo
que vem do além. N&o se esta falando em iluminacao
mistica, em revelacao divina.

A ciéncia sup&e hoje que no maximo em trés milhdes de
anos ndo vai mais haver vida humana na Terra, ja por
falta de oxigénio. O planeta talvez habitavel mais préximo
fica a quarenta anos-luz, uma distancia intransponivel,
por mais que filmes de fic¢do cientifica sugiram milagres
de velocidade. Na proposicao de pergunta e resposta, fica-
se preso as linguagens estatuidas, as linguas conhecidas.
Elas ndo sdo aptas a captar o ignoto. Ndo ha razdo para
supor que a palavra possa ser mais apta do que a musica
ou o espagco construido.

A hermenéutica filosofica prioriza o discurso e, assim,
continua presa a tradi¢cdo, com a qual pretende romper.
A palavra ndo é garantia de verdade nem de sua busca.
Ela serve para encobrir. A palavra publica serve para
persuadir e enganar; a palavra privada, para esconder.
Ela pode, eventualmente, servir de trampolim para um
salto solitario no nada do existente. Religides ontificam
o ontolégico, entificam a infinitude, perdendo ambos
de vista: servem de cobertor sobre a cabeca, para
criangas  apavoradas com a grandeza do
incomensuravel. E preciso retirar da religido a
mistificagdo do transcendental, recobrar frestas em que
ele se deixa transparecer.

A “comparatistica” trabalha para reafirmar os
pressupostos de quem a exerce e escuta, ndo para
questiona-los nem supera-los. Por isso, ela parece tdo
natural e verdadeira, ndo sendo uma coisa nem outra.
Ela ndo estuda arte, sua prioridade ndo é o artistico,
embora diga que seja. Usa obras para afirmar valores
ideolégicos, sem perceber que se trata de uma
contradicdo: a pretexto de estudar arte, esta a servigo
de uma suposta nacionalidade, religido, moralidade,

Revista Estética e Semié6tica | Volume 7 | Namero 1



minoria, etc. Exatamente por ndo perceber a natureza
do artistico supde ser dona dele. Faz parte da utilizacao
de elementos estéticos para finalidades nado artisticas

Poesia e filosofia

Filosofia é divida que busca resposta, o que esta
longe da habitual pretensdo de poder, jd porque
este se dd num espaco ridiculo. Essa busca
incessante ndo chega a uma explicacdo ultima, mas
por isso mesmo continua tentando. E, se ndo puder
falar, trate de escrever; se ndo puder publicar, trate
de sonhar. Essa ansia da razdo é uma busca de
liberdade. Busca-se o que ndo se tem; tem-se a ansia
porque a razdo nao prepondera.

A poesia é uma intuicdo dessa busca, numa linguagem
cheia de imagens e sonoridades. Platdo é um poeta que
escrevia sobre temas filoséficos: se ndo se entender
sua forma literaria, ndo serd compreendido. Construia
ficcdes para pensar. O que ele, em seus dialogos,
procurava sugerir ndo pode ser resumido numa frase.

Poesia e filosofia procuram dar nome ao inominavel.
Isso beira o mistico, mas deveria se afastar da
mistificacdo. Um segredo s6 pode ser dito em segredo,
como sugeria Friedrich Schlegel: “Ja o conceito, o
proprio nome da filosofia e toda sua histéria nos
ensinam que ela é um eterno buscar e um ndo-poder-
encontrar; e todos os artistas e sdbios concordam que o
mais elevado é indizivel, ou seja, em outras palavras:
toda filosofia é necessariamente mistica. Qudo natural:
pois ela ndo tem nenhum outro objeto, e ndo pode ter
nenhum outro, sendo aquele que é o segredo de todos
os segredos: mas um segredo sé pode e s6 deve ser
comunicado de modo repleno de segredo. (..) Dai
finalmente a alegoria na expressdo da perfeita filosofia
positiva, a identidade de sua doutrina e do seu
conhecimento com a vida e a religido, e a transicdo de
sua perspectiva para a poesia elevada; mas dai também
finalmente aquela forma da filosofia que, sob todas as
condi¢des e em todas as circunstancias, é sua forma
permanente e legitimamente essencial: a dialética.”®

Famoso por ter sido epigrafe da Teoria estética de
Adorno é o seu dito: “naquilo que se chama de filosofia
da arte, falta em geral ou a filosofia ou a arte”. Se faltar
um dos termos, ndo se responde ao titulo. Com a dupla
negacdo se retira o fundamento do que se pretende
definir. H& um esvaziamento da proposi¢do, antes
mesmo de fazé-la, mas se indica via negationes um novo
tipo de percurso.

SFriedrich Schlegel. Kritische Schriften, Minchen, Hanser
Verlag, 1964, p. 448. Em “O espirito de Lessing a partir de
seus textos”, na parte sobre “Ernst und Falk”, mais
especificamente em “Sobre a forma da filosofia”.

Nihilismo Comparativo

Ele cré que a forma suprema do conhecimento seja a
filosofia, sendo a poesia sua vassala. A énfase no
mistico, que tenta se resolver pelo mitico, tende a levar
a mistificacdo, fugindo as questbes mais candentes.
Para Schlegel, a alegoria se torna expressdo da perfeita
filosofia positiva. Ndo existe filosofia perfeita, menos
ainda quando se confunde com religido. A alegoria se
torna ai a expressao imagética de uma ideia ja resolvida
pela filosofia, uma imagem carregada de significacdo
que se reduz a exemplificacdo. Ndo ha identidade entre
vida e religido, nem de religido com vida.

A alegoria sugere sempre outra coisa que ndo aquilo
que a primeira vista aparece. Ela foge a identidade, é
antes sua negacao que sua afirmacdo. Ela pode sugerir
0 que ndo pode ser dito, desde que fuja ao carater
convencional e socialmente imposto da linguagem das
figuras alegéricas. A alegoria ndo §é, entdo, a
representacdo concreta de uma ideia abstrata. A figura
da Justica s6 pode ser entendida se ela ndo for lida nos
termos da linguagem convencional. Sé a contrapelo da
leitura imposta pelo stablishment é que se pode
discernir a diferenca entre o que é sistema judiciario e
o que deveria ser a justica.

Nada do que se vé numa alegoria significa literalmente
aquilo que aparece, aquilo que se vé, ha uma espécie
de fantasmagoria pairando sobre a imagem, mas
também ndo é um signo arbitrdrio, em que o
significado ndo tenha nada a ver com o significante: ha
uma correlacdo entre imagem e sentido, sem haver
identidade. Nessa diferenca se acena uma
transcendéncia, um nada do ser para sugerir um nao
ser que &, sem ser aquilo que ai esta. Ela precisa ser
lida a partir do seu nada, uma visdo de algo que
transcende o que aparece, esta nele e ndo esta, é ele e
ndo é. Precisa ser superada, portanto, a definicdo dela
ditada pela tradi¢do metafisica.

Ndo basta dizer que a alegoria é uma linguagem
convencional, imposta em tal e tal sociedade. Essa é sua
ideologia, sua fachada, seu “pseudos”. O que esta em
jogo é algo que fica além do horizonte dessa sociedade.
A leitura alego6rica tende a conduzir a obra de arte a uma
significagdo abstrata, filosofica, como se encontrasse
nesta a sua razao de existir. Essa significacdo
convencional pode ser Util para entender o processo
alegorico, desde que se saiba ir além dela. Ha um gap ai,
um buraco, um lapso entre o que aparece e aquilo que
se sugere: uma fresta que permite espreitar além.

Assim como, na perspectiva da tradicdo metafisica, a
alegoria é uma aparicdo concreta de uma ideia
abstrata, “transcendental”, assim ela também pretende
ver no artista e no filésofo aquele que passou pelo
mundo das ideias e o traz aos homens como revelacao.



Para Aquino, o belo seria a aparicdo sensivel da
verdade, sendo verdade a crenga catdlica. Anterior e
superior a todo ente concreto é algo espiritual, que
impregna tudo. A concepcdo da arte no neoplatonismo
é alegorica: concretizagdo da ideia.

Sécrates, no final da Republica, sugere, no entanto, que
o0 mundo das ideias ndo € um mundo primeiro, do qual
a realidade seria uma copia (conforme cré também a
tradicdo cristd, sendo a mente divina esse “mundo das
ideias”), mas um mundo “copiado”, como que “refletido”
no imenso espelho da mente. Ora, o espelho da mente
seria, no maximo, uma sinédoque miniatural da
realidade, pois concentraria tudo na reflexdo do sujeito,
como se o mundo comegasse e terminasse com ele.
Ninguém “reflete” tudo, pensar ndo é sé copiar idolos,
pequenas imagens de coisas externas: fazer arte,
também ndo. Revisar a alegoria implica revisar o
platonismo subjacente & sua definicdo. E preciso pensar
a diferenga entre o exposto e o proposto para ver nela
a fimbria pela qual pode aflorar o que transcende o
rotulado por conceitos.

O belo ndo precisa se validar como “veiculo da verdade
filoséfica”, como se ele tivesse em outra instancia que
ndo ele mesmo a sua validade. A teologia da arte cré
que a obra sé vale como expressdo concreta da
“verdade religiosa”. O belo vale por si, atrai atencdo
para si por si. Ndo depende de outra instancia para se
validar. A arte ndo existe para que haja filosofia da arte.
A poesia ndo existe para validar a teoria literaria. Esta
ndo é apenas uma pagina da estética. Pelo contrario, o
que consegue aflorar melhor o fundamento do poético
ajuda a aflorar o pensamento que vai além do
platonismo cristdo. A teoria literaria ndo é mera serva
da filosofia, pois pode ir por outros trilhos mais longe.

Filésofos e grandes poetas sdo raros: surgem em
poucos lugares, ndo cabem muitos em um século. Ndo
ha oposicdo entre poesia e filosofia, mas transicdo.
Quando a filosofia alcanga os limites do conceito, ela
procura se expressar por imagens e figuras retoéricas,
se aproximando da poesia. Grande poesia usa
conceitos, mas vai além do conceito: ndo é aquela que
se pode resolver por ele.

Poesia e conceito se aproximam pela palavra. Sera que
esta é a instancia absoluta da presenca e
presentificacdo do espirito? Quando se diz no Novo
Testamento que em Cristo “o verbo se fez carne e
habitou entre nés”, isso é exato se Cristo for entendido
como um personagem literario, produto da fabulacdo
de alguns escribas, passando a exercer imenso fascinio
e influxo por dois milénios, mas nao é exato se for
concebido, como costuma ser, como um desejo de
Deus pai, posto na Terra para redimir os homens,

consertando os defeitos de fabricacdo inerentes ao ser
humano. Na expressdo biblica, a prioridade é da
palavra, mas o “habitar entre nés” se faz também por
pinturas, esculturas, obras arquitetdnicas. Ele ndo é
apenas verbo e verba.

A filosofia da arte tem a tentacdo de resolver a arte
mediante conceitos, querendo superar a arte pela
filosofia: isso é parte de uma vontade de poder: ndo
pode tolerar o mistério, a resisténcia que a obra
oferece ao entendimento. Concentrando-se em obras
consagradas, ela deixa de examinar o que é
socialmente relevante e deve ser enfrentado com
conceitos: narrativas  triviais, obras religiosas,
propaganda politica, engajamento moral,
industrializacdo da cultura. A pretexto de se preservar
para o mais elevado, ela evita problemas politicos
agudos, onde teria de enfrentar as rea¢des do poder.
Quando o filésofo busca o poeta, quer encontrar nele
chaves para o seu pensar. Tende a submeter o texto ao
filtro das proprias preocupagdes, deixando de lado o
que nao lhe convier e impondo a sua visao.

A critica literaria tem dificuldades de se algar até o voo
filoséfico, ela tem de aprender a ndo se restringir ao
maravilhamento diante do poema, assim como a
filosofia precisa aprender a ndo atribuir ao texto o que
pode nao estar nele. Nesse sentido, sdo atividades
complementares. Pode ocorrer a dialética negativa, em
que cada uma nega a seu modo o texto, seja por ir
além dele, seja por ficar aquém. O proprio texto
literario pode estar, no entanto, abaixo de suas
possibilidades. Por isso, é preciso que aparegca outro
poeta, outro artista que dé esse passo adiante.

Arte e verdade

Kant retomou a proposicdo de Wolff e Baumgarten,
no sentido de ultrapassar o horizonte limitado do
entendimento conceitual por pulsées do sentimento
e da imaginag¢ao. Abriu, com isso, caminho para o
romantismo, a semidtica e a psicandlise. Intuicdo,
imagem, devaneio, sonhos, sentimentos, pulsdes do
inconsciente foram vistos como forma do saber,
mas como a ilusdo de serem por si mais verdadeiros.
Eles podem enganar tanto quanto conceitos. A
desconstrugdo foi um progresso, por admitir um
grau maior de perplexidade, mas de que adianta
acumular ruinas sobre si mesmo? Desconstruir deve
servir para se chegar a um constructo melhor, com
mais fundamento, resisténcia e beleza.

Ao postular o juizo sintético ao lado do analitico, no
mesmo plano, Kant fez uma revolucdo filosofica: abriu
caminho para a dialética, que ele préprio ainda ndo
soube operar bem, a medida que a restringiu as

Revista Estética e Semié6tica | Volume 7 | Namero 1



aparéncias, como fornecedora de conteldos a formas
analiticas. O conservador prefere ndo admitir que tudo
estd sempre mudando e que por toda a parte impera a
contradicdo, quer se queira quer nao. A dialética
constitui uma abertura da légica ao carater
contraditério da realidade.

Ao admitir que a antitese se manifeste, questiona e
ultrapassa o carater impositivo da tese, o carater
limitado e artificial da l6gica formal analitica. Ao se
abrir para algo ainda mais amplo que o jogo formal, ou
seja, que na realidade tudo é mutante, presume que
tudo contém a sua propria negagao, que cada vetor é
determinado por diferentes fatores, que o tempo é
constitutivo das coisas e do processo de conhecimento.
Sugere um pensar que precisa tentar continuamente se
ultrapassar para ser realmente um pensar. Mesmo que
ndo evite recaidas na ontologia do ser em detrimento
do devir, ela admite a complexidade da vida, a
infinitude: precisa estar aberta para o inesperado e o
antitético, para as limitagdes do pensamento, sem ter a
pretensdo de resolver tudo de modo definitivo. Por
isso, esta cada vez menos disposta a se mancomunar
com o dogmatico e o absoluto.

Para Nietzsche, o que se observa na realidade é que as
coisas mudam com o tempo. A lei cientifica tem a
pretensdo de ser imutavel, eterna, universal, como um
saber divino. H4, portanto, uma incompatibilidade
entre a realidade e o conhecimento. Fazer dela apenas
o permanente é falsear sua natureza. A ontologia como
estudo do ser que permanece ndo pode ser o
fundamento de uma realidade mutante.

Com que conceito de verdade e de arte estd se
operando? N&o pode ser uma verdade apenas
conceitual, como postulada pela tradicdo metafisica.
Ndo sdo apenas verdades para dancar. Hegel definiu,
na Pequena Ldgica — contrariando a si mesmo —, a
verdade como a percepcao do objeto em suas multiplas
determinacdes. Como é possivel saber que se chegou a
Ultima das determinantes? Se isso ndo é possivel, se
sempre pode aparecer mais um fator explicativo
relevante antes ndo considerado, se os vetores
determinantes estdo sempre mudando, entdo a
verdade é, a rigor, uma utopia.

Hegel gostaria de chegar ao absoluto, cuja Unica razdo
de existéncia ndo pode ser aventar o relativo, mas para
chegar a ele deveria poder conhecer todos os vetores
existentes e antecipar ainda os vindouros. Sé sendo um
deus onisciente para isso, e ele é uma ficcdo. Nem
mesmo se pode definir a que distancia se esta da
totalidade do objeto, para saber qudo distante se

’De Man, Paul. The resistance to theory, Minneapolis,
University of Minnesota Press, 1986.

Nihilismo Comparativo

estaria do conhecimento absoluto. O totalitdrio acha
que conhece tudo o que importa, mas ele é escravo e
prisioneiro da sinédoque. O espirito totalitario é o que
estd menos proximo do que pretende. A ficcdo poderia
ser mais verdadeira que a ciéncia, j& que ela ao menos
reconhece ser fic¢do e ndo tem a pretensdo de reduzir
a realidade a uma dimensdo apenas quantitativa.

A obra como que se fecha sobre si mesma nao apenas
porque a conclusdo ja estd contida no comeco, como se
ela fosse escrita de tras para frente enquanto esta sendo
feita do inicio até o fim. Dentro da boa obra, todas as
partes remetem a todas as outras, elas estdo conectadas
entre si ndo apenas como uma sequéncia linear e sim
como plurideterminacdo em varios eixos de todas as
partes entre si. Cria-se um “ritmo” mais complexo que a
sequéncia linear de compassos. Isso ndo ocorre de modo
uniforme ou flutuante, mas com énfase em certas
conexdes, como se fossem vigas de uma construgdo. Em
suma, a obra constitui um sistema, mas o carater
sistematico da obra ndo faz com que ela necessariamente
seja artistica. O sistema se serve de andaimes para se
construir: eles ainda ndo sdo o artistico.

Quando um personagem, um local ou topos
reaparecem ao longo da obra, eles reevocam, sempre
que reaparecem, as outras vezes em que aparecem,
tanto para a frente quanto num movimento
retrospectivo. Ainda mais: geram um movimento
sinuoso de conexdes com elementos similares e com os
contrastantes. Isso forma um trancado intimo, que
rompe a linearidade. H& um “ritmo” polivalente, a gerar
um entremeado complexo no interior da obra. Quando
o idéntico reaparece, ele evoca e invoca outras vezes
em que ja apareceu e, a0 mesmo tempo, prepara as
vezes em que ira novamente aparecer: com isso ele
deixa de ser idéntico consigo mesmo, pois insiste na
semelhanca com as outras vezes em que reaparece,
com novas nuances de significagdo. Isso ndo impede
certa sequéncia linear, mas também rompe com ela: é
uma reiterada construcdo além da linearidade, com
entrecruzamentos em varias dire¢des.

Além desse processo de evocagao por similitude, como
se a obra perfilasse dentro de si varios eixos
paradigmaticos, tanto pela forma quanto pelo
contetido, numa associa¢do de ambos, ha outros tipos
de evocacdo a serem considerados: 1) a retomada por
contraste, o que, mediante uma contraposi¢do, vai
reevocar a tese ja proposta; 2) a presentificagdo por
auséncia, uma presen¢a que ndo é mera imaginagdo
arbitraria do receptor, mas algo propiciado pela
estruturacdo da obra. O mau exegeta ndo a percebe.
Tal auséncia abre espaco para outra obra dentro da
obra, capaz de superar a antevista, ou fecha um espago
mediante uma lacuna, quando a imitagdo ndo assume o



espaco possivel. O bom hermeneuta percebe a
presenca dessa auséncia e, assim, consegue entender
melhor a configura¢do daquilo que lhe foi proposto
pelo autor.

Paul de Man, que conhecia bem a tradicdo filoséfica e
as escolas criticas modernas, propds que o artistico é
algo que se oculta além das técnicas de construcdo
textual, que ele existe como negacdo de todos os
truques e recursos de constru¢do.” Os “truques de
construcdo” ndo justificam por si o artistico: pelo
contrario, sua abundancia é sinal de que ele ndo esta ai.
Muito enfeite é sinal de falta de beleza singela.

A grande obra de arte é simples, sem ser simpléria: ela
€ a melhor solugdo para aquilo que nela se quer expor.
Ela ndo acrescenta dificuldades, mas também ndo
facilita, pois é algo complexo o que ela tem a registrar.
Um artesdo precisa caprichar rigidamente no metro
quando ndo tem suficiente senso de ritmo. Precisa
seguir com rigidez a partitura quem ndo tem a
liberdade criativa do artista, capaz de propor
combinac¢des jamais ouvidas.

Serd que a proposta de uma “estética do nu”, um
despojamento calculado, pode ser algo mais pertinente
a esséncia do artistico? Para surgir algo assim, como
movimento de vanguarda, € preciso haver antes um
“cansaco” com os modelos anteriores. Trata-se,
portanto, antes de um modo de elaborar obras do que
a esséncia do artistico. Assim como no rococod se
adicionavam muitos ornamentos ao longo da obra, na
“estética do nu” tem-se o principio do despojamento.
Ninguém pode ser “naiv’ sem conhecer a tradicdo das
artes. Se fosse apenas isso, o transcender os “truques
de construcdo” seria apenas mais um manifesto, um
apoio a determinado gosto, rejeitado por outras
escolas em outros momentos.

O que se quer dizer é, no entanto, que as grandes
obras guardam em si uma “grac¢a”, uma beleza que nao
pode ser reduzida a termos técnicos. As boas obras,
embora revelem amplo dominio técnico, constituem
nelas e por elas algo que vai além do horizonte técnico.
Isso continua sendo um mistério, algo que o gosto
apurado vivencia, mas ndo pode dar plena explicacdo
mediante conceitos. Estes precisam ser esforcados e
forcados ao maximo para dizerem o que for discernivel
por eles, mas ha algo mais na grande obra que se
percebe pela sensibilidade e pela imaginagdo, pelo
confronto com outras obras, pelo sentimento e pela
experiéncia de vida.

E algo que o bom conhecedor percebe quando existe,
mas percebe também quando deixa de existir. E uma
tendéncia inata ao homem de perceber o belo, o artistico.

Essa tendéncia inata precisa de muita cultura e muito
cultivo para conseguir se desenvolver. E como o talento
gue nasce com o artista, mas que se atrofia e se perde se
ndo for trabalhado e desenvolvido com muito labor.
Comparar obras de arte é um percurso nessa dire¢do.

Alberti entendeu que perfeito é algo ao qual nada se
pode acrescentar, tirar ou modificar sem que fique pior.
Isso vale tanto para uma obra prima quanto para uma
maquina. Qualquer instrumento pode ser avaliado
assim. A perfeicdo ndo caracteriza a arte. Uma obra pode
ndo ser perfeita e mesmo assim ser arte. Algo é perfeito
nos termos do que pode ser feito com determinados
materiais e técnicas, mas ja ndo ser mais quando estes
se modificam. Um instrumento de tortura pode ser
perfeito em suas funcbes, como um clipe. Isso ndo o
torna arte.

Querer definir o artistico pela capacidade de transcender
0 aqui e agora da génese da obra é um critério valido
que pode se transformar numa falacia. Nem tudo que
permanece é arte, mesmo que pareca artistico. Um
Estado pode se apossar de obras de autores nacionais e
impor trechos delas nas escolas. Assim, elas estdo nas
bibliotecas, enchem as caixas registradoras dos editores
e livreiros, respingam as contas bancarias dos
professores, mas podem ndo ser arte. Sofrem de
antemdo o prejuizo de serem selecionadas segundo
interesses limitados no espaco e no tempo, com a ansia
de impor isso como algo universal e atemporal. Sdo
promovidas como ideologia. A arte é, porém, a morte da
ideologia, pois ela sempre (se) constitui (n)Jum horizonte
que transcende as limitagdes ideoldgicas.

Uma obra pode atender a esses e outros requisitos que
caracterizam grandes obras, e ndo ser uma grande
obra, ndo ser sequer arte. Isso ndo quer dizer, porém,
que uma obra vai se caracterizar como grande arte s6
porque ndo atende a nenhum requisito. Essa seria uma
poética pelo avesso, uma nova falacia. Um grande
artista domina a técnica, sem ser dominado por ela. Ele
a usa com liberdade, encontrando solu¢Bes que
surpreendem os conhecedores. E inventa técnicas
conforme o que ele quer criar. O artesdo menor, esse é
controlado pela técnica, na qual ele se perde. O leitor
menor fica dominado pela obra; o grande leitor
consegue discernir o horizonte limitado da obra menor
e admirar a amplitude da maior.

A suposta concepgdo romantica de que a obra teria
nela mesma o impulso para sua superacdo pela critica
ndo corresponde a maior parte das obras. Poucas tém
uma metalinguagem critica inserida em seu “discurso”,
como um modo de elevarem sua autorreflexdo para um
patamar superior. Alids, quem precisa isso ndo esta se
sentindo a vontade na utilizacgdo dos elementos

Revista Estética e Semié6tica | Volume 7 | Namero 1



artisticos para se expressar. Essa concep¢do aponta
para uma suposta superacdo da arte, que passaria a ser
substituida pela conceituacdo como instancia mais
elevada, um patamar para o qual o artistico seria uma
escada. Isso é ndo entender arte.

Se tal concep¢do vingasse, ndo haveria, a rigor,
colaboragdo entre arte e teoria, mas uma guerra mortal,
em que o conceito correria atras das obras de arte como
um predador. A filosofia seria o vampiro da arte. Se a
obra é, no entanto, um vampiro que vive do sangue dos
artistas, os artistas sé conseguem, por sua vez, respirar
pelo espaco que conseguem criar em suas produgdes. A
obra s6 sobrevive como arte se consegue ser maior que
os ataques do conceito. Se a pobre donzela precisasse
proteger-se com os alhos do hermetismo e os santos
6leos da sacralizacdo para ndo ser sugada em meio a
noite, entdo ela talvez ndo merecesse sobreviver.

O belo e o universal

A preponderdncia do universal sobre o singular
marcou o positivismo como tendéncia metafisica.
A estética neoplatdonica define a alegoria como a
aparicao concreta de uma ideia abstrata, como se
“universais” se encarnassem em entes singulares.
Tais “universais” sdo antes crengcas do que
identidades definiveis. Quanto mais ampla a
abrangéncia deles, mais vazios se tornam. No fim
acabam se contradizendo, como o Ser que nédo é
nenhum ser.

Na grande obra de arte o problema ndo é a
preponderancia, e sim a conjuncdo do “singular” com algo
gue seja mais “genérico”, a intersec¢do do 6ntico com o
ontoldgico, a unido paradoxal e hipostatica que é resolvida
como se um aspecto pedisse o outro. Essa dialética
concreta nem sempre é percebida, mesmo em teorias que
pretendem falar em nome dela. Presas a tradi¢do
metafisica, sdo menos revolucionarias do que supdem. A
questdo ja se deslocou, entrementes, para a estrutura
dessa metafisica, da qual derivam as conceituagdes.

Quando se diz “singular”, tem-se como contrapartida o
“plural”, no qual se singulariza a obra, afastando-a das
demais. Para fazer parte do plural, ela precisa se reunir
a elas, o que gera um duplo movimento, contraditério.
Em toda leitura se tem a comparacdo com outras obras
e com o que ndo é arte. O termo “singular” nao &,
portanto, adequado, pois a singularizagdo tem
subjacente uma plurificacdo.

Quando se diz “particular”, tem-se como contrapartida
0 que é “publico”. O que ai estd em jogo é algo que se
supde que “o publico” possa perceber e que ndo seja da
esfera intima, privatissime, de alguém ou algo. Dever do

Nihilismo Comparativo

signo é caracterizar para outrem o que nele se quer
expressar. Quando se diz “universal” pressup8e-se um
“universo”, ou seja, um todo fechado e infinito. Ora,
nenhum todo é infinito, nenhum infinito é fechado. Nao
se pode exigir “necessidade” quando o que se formula
pretende ir além do horizonte do que se supse
conhecer. A lingua portuguesa, por nado ter tradicdo
filoséfica, é carente de adequada terminologia. Quem
ndo pensa bem também nado escreve bem.

Arte ndo é so beleza. Ela pode conter o grotesco, o feio,
o chocante, o desagradavel, etc.,, sem que isso tudo
sirva apenas para realcar belezuras. O belo ndo é a
chave de toda a arte. O belo ndo é a verdade camuflada
(ou vice-versa), pois ela ndo se reduz a crencas e ao
conceitual. Baumgarten propds uma “verdade da légica
estética” ao lado da “verdade metafisica”: esta operaria
com pensamentos abstratos e juizos légicos, enquanto
aquela seria ligada ao sensorial, ao afetivo, ao
imagético. Fichte observou, em palestras de 1804, que
na intuicdo ainda ndo se tem o conceito nem
propriamente a imagem: o conceito é o produto e a
morte da intuicdo; a imagem precisa ser intuida por
uma cépia para ser percebida como imagem intuida.

E preciso haver uma intuicio da intuicdo para se
perceber a intuicdo, passando-se a conceitua-la como tal;
€ preciso ter uma imagem da imagem para que se tenha
uma noc¢ao da imagem. Quando essa nogao se converte
em conceito, morre a imagem como pura imagem. O
conceito é a perda, a morte da imagem intuida. Kant
observou que ha na mente, no que se poderia chamar
de inconsciente, um impulso esquematico, no sentido de
converter intuicbes vagas e conceitos flutuantes em
imagens que permitam concretiza-los, discerni-los
melhor. As grandes obras sdo produto dessa capacidade
de esquematiza¢do imagética.

O que origina tanto a imagem quanto o conceito é a
intuicdo, que € uma luz que surge na mente de modo
espontaneo. A imagem ndo precisa ser visual. O que
origina a intuicdo é inconsciente e imprevisivel. Nao
basta dizer que ela se origina do inconsciente, pois este
ndo existe como tal sem o consciente. Ele ndo pode ser
apenas uma consciéncia inconsciente, um consciente
que nao esta consciente. Um ndo é o mesmo que o
outro pelo avesso. Se ele é inconsciente, ele é o que o
consciente ndo pode saber que seja. Supor que seja
uma consciéncia inconsciente seria projetar nele uma
identidade que ndo consegue captar nem definir qual

seria sua diferenca especifica.

Se ha duas verdades, ndo se pode apenas supor que a
verdade estética esta para o corpo assim como a
verdade metafisica esta para o espirito, pois isso ja é
separar em dois membros o que é basicamente



unidade. Onde se daria, no entanto, essa unidade das
duas verdades? Qual seria a mediacdo que as uniria?

A tradicdo metafisica costuma ignorar a verdade
estética, assim como ha “artistas” que ignoram a
metafisica. Quando se quer no estético um modo de
representar “verdades metafisicas”, apenas estas sdo
consideradas verdadeiras. Isso transforma a alegoria,
entendida como representacdo concreta de uma ideia
abstrata, em cerne da estética. E como se as artes
fossem apenas o uso de diversas linguagens para
expressar algo que ja preexistiria de modo abstrato,
seja no mundo das ideias, na mente divina, no
inconsciente coletivo ou num sujeito transcendental.

A “verdade metafisica” &, por vezes, apenas expressao
de “verdades da fé": crencas, convic¢des irracionais.
Quem cré ndo cré que cré: ele esta convencido de que é
real e verdadeiro aquilo em que ele precisa acreditar
exatamente porque ndo € racional. Isso leva a
contradi¢cdes quanto ao que se pode admitir em termos
l6égicos. Trata-se, sobretudo, de uma linha de
argumentacdo que serve tanto a crengas religiosas
quanto a suas traducdes laicas.

O corpo pode se enganar tanto quanto a mente.
Imagens podem estar tdo erradas quanto os conceitos.
Nenhuma traz na testa: “eu sou a verdade”. Se
trouxesse, menos ainda se poderia confiar. As imagens
de propaganda procuram se passar por verdadeiras,
enquanto, com disfarcada astlcia, repassam interesses
mal declarados. Ver na obra a representacdo concreta
de uma ideia abstrata ou ver nela algo que remete a
universais faz da alegoria e do simbolo figuras
estratégicas da estética metafisica. Também os
conceitos ndo sdo verdadeiros por si.

Diferentes dos conceitos, imagens simbolicas e
alegodricas tendem a ser plurivocas. Mesmo que as
simbdlicas procurem remeter a uma significacdo
conecta em outro plano, como se fossem a chave para
acessa-la, elas podem ser lidas de modo a abrir espago
para significados latentes; mesmo que se pretenda que
as imagens alegéricas tenham apenas o sentido
socialmente convencionado e imposto, ha uma
contradicdo entre seu significado literal e aquilo a que
remetem, o que abre espaco para leituras até
contrarias ao sentido convencional. Ndo sdo sentidos
infinitos. Se fossem, ndo teriam sentido.

O que pode significar tudo, ndo significa nada. O
ambiguo, o sarcastico e o irbnico funcionam quando os
diferentes sentidos sdo captados. O plurivoco e o
polissémico apresentam alguns significados
analisaveis, e outros que ficam em aberto, latentes, que
podem vir a ser conscientizados.

Quando se faz a aproximagao de obras, por identidade
ou por contraste, para detectar suas significacdes, a
aproximacdo ja enfatiza certos sentidos em detrimento
de outros. Ela como que constréi a priori aquilo que
ela pretende que seja lido a partir da leitura que nela
se registra. Engana a si se ndo consegue desconfiar do
procedimento. Por isso, ela precisa dar mais um passo,
fazer um novo confronto, para encarar tudo de outro
angulo.

Verdades abstratas tém significagdes concretas. Que
elas proprias escondem. A verdade da verdade
metafisica é, nesse sentido, uma verdade estética,
aquilo que se apresenta de modo concreto aos
sentidos. Sobre esta se pode construir aquela. A
cavalidade do cavalo estd em todos os cavalos, mas
nenhum deles é O Cavalo. O cavaleiro que anda a
cavalo se esquece da cavalidade e até do cavalo.

A verdade estética ndo esta para o servo ou proletario
apenas como a verdade metafisica esta para o senhor
de terras ou o capitalista. A “classe alta” esquece-se da
baixa, sim, e quase s6é se lembra dela quando esta
deixa de prestar servicos. A “verdade estética” ndo é
apenas o cavalo da metafisica. Ndo ha separacdo entre
corpo e alma. Ha percepcBes sensoriais inconscientes,
h& conhecimento por afetos, tato, eflivios, que
somente sdo tornados conscientes para que se reflita
melhor. Os afetos afetam o juizo inconsciente no ato de
enquadrar no ambito do raciocinio abstrato e formal.

Parece que artistas sempre ha onde homem houver. A
arte surge como um modo de articular
“conhecimentos” que ndo podem ser expressos em
conceitos. A verdade estética ndo é, portanto, mera
“ancilla metaphysicae”. A verdade de uma imagem
(visual, sonora, olfativa, etc.) ndo esta no conceito sobre
ela, portanto numa consciéncia que seja derivada. Esta
nela mesma, e ¢é de natureza diferente do
entendimento conceitual e raciocinio abstrato. A
verdade precisa estar na propria verdade. O que se
procura com o conceito é fazer a imagem falar. Ela s6
fala porque nela ha voz: ela tem algo a dizer que a fala
conceitual ndo diz. O que se procura nessas imagens é
0 que o conceito ndo consegue. A imagem que apenas
apresenta o conceito é uma ilustragdo.

O reverso negativo

Quando se analisa uma obra de arte como sistema,
procura-se entender de modo imanente seu
principio de organizacdo, examinando-o desde
dentro, em sua arquitetura interna. Assim como sé
se entende melhor uma obra de arte quando se
capta e vivencia a tensa emoc¢do nela estruturada,
s6 se compreende o ambito e a natureza da

Revista Estética e Semié6tica | Volume 7 | Namero 1



dominante quando se consegue escapar ao seu
fascinio, vendo-a de fora, como coisa estranha. Para
ver o imanente, € preciso ir além dele. S6 enxerga os
limites de algo quem foi além deles. Para se
ascender a ideia, monta-se um antissistema a
dominante da obra e, ao se verificar a sombra
projetada por ela, constréi-se por contraste um
campo interno alternativo, que permite uma leitura
do que se constitui em seu avesso.

E como se a obra contivesse outras obras potenciais em
si. Pela compara¢do da dominante com as alternativas
virtuais, ou seja, pela comparacdo da obra com ela
mesma enquanto potencial de obras, pode-se entender
melhor o que ela é. E uma leitura pertinente ainda que
impertinente, uma leitura "inversa" capaz de desvendar
a obra pelo reverso, decifrando a aura como
encobrimento de um discurso reprimido, ndo proferido,
excluido pela dominante, que pode ser lida inclusive
como perversa ao sublimar a repressdo. O fato de uma
obra de arte abrigar em si um antissistema é um
principio de liberdade e de superac¢do de suas limitacdes
que ela articula em si. Da grande obra ndo se faz apenas
uma interpretacdo diferente, mas captam-se tensdes e
sugestdes ndo percebidas antes. A boa hermenéutica da
um passo adiante da obra para chegar a ela através dela.

A assertiva estética ndo é neutra nem fica fora de
comprometimentos com classes, instituicdes sociais,
valores éticos e outros poderes. O siléncio também nao
é neutro. O que se deixa de dizer é mais que o reverso
do que se diz: é a passagem para um horizonte que
transcende o dito e o silenciado. S6 se entende o dito
quando se tem noc¢do do que foi silenciado, pois este
constitui a moldura daquele. Onde ha poder nunca ha
plena liberdade; onde ndo ha nenhum poder, ndo ha
liberdade nem estrutura organizativa; onde ndo ha
poder ndo se consegue fazer nada com a liberdade.

O poder sempre exerce algum veto sobre a
investigacdo cientifica, o pensar filoséfico, a
experimentagdo artistica: quem exerce o poder ndo
exerce essas atividades. Ele precisa se exercer com um
ponto de vista aquém daquilo que se pode imaginar.
Dizer que o sujeito pode pesquisar e experimentar
como quiser, desde que dentro das normas da religido,
do partido, da classe, da raca ou do Estado, é
contraditério, é negar de fato o que em teoria se
pretende estar permitindo.

Uma alternativa hermenéutica é ndo privilegiar como
modelar nenhuma das obras em exame, mas acenar
para outra obra potencial, ainda ndo feita, da qual
textos como os apocrifos biblicos seriam balizadores de
um percurso possivel. Conjugando-os a interpretacdo
criativa acena-se para um texto virtual, que ndo foi

Nihilismo Comparativo

explicitado por nenhum deles. Isso também ndo é a
exegese paranoica de Salvador Dali, na qual se
subverte a leitura habitual, fazendo uma exegese
fantasiosa, embora viavel, que revela qudo fragil é
aquela. Ela converte a obra em outra obra, que tem o
potencial de desvenda-la pelo avesso. Isso pode se
converter em algo que ndo é critica usual, mas pode ser
uma ficgdo ensaistica.

Quando se diz que o coracdo tem raz8es que a razao
desconhece, significa que a “l6gica formal” ndo esgota
o verdadeiro e que ela pode ndo ser consistente. Esta
l6gica estd presa ao entendimento conceitual. Num
conceito pode ser subsumido um numero infinito de
entes, mas ele proprio é finito. A razdo tem uma
abertura para a infinitude, algo que transcende o
entendimento conceitual analitico, e faz com que as
ideias  sejam necessariamente  contraditérias,
constituindo um esfor¢o da mente em ir além do habito
de operar apenas com finitudes.

O estudo da arte tem um lado de ciéncia, com tudo o que
0 conceito permite, mas também é um “oficio” no sentido
de que em cada caso é preciso decidir qual é o caminho
mais correto, ja que a verdade parece ser o mostrar-se do
objeto. E possivel perceber leis em cada uma das partes e
no todo, mas tais leis ndo esgotam a obra. Elas precisam
antes ser induzidas no estudo particularizado do que
aplicadas de fora e deduzidas de principios (tanto mais
dogmaticos quanto mais problematicos). Assim como a
literatura comparada é um passo na direcdo de uma
"ciéncia da literatura", um passo além das literaturas
nacionais na busca da totalidade, também a arte
comparada é um passo na direcdo de uma “estética” mais
objetiva, ndo presa aos padrdes de uma época ou lugar.
Quando é definida, porém, como "disciplina", ela assume
o carater de um "adestramento do conhecimento", que é
incapaz de captar o carater “indisciplinado” da criagdo e
da fruicdo artistica.

Do permanente

Na arte se procura preservar o que merece perdurar
por mais tempo, algo que deve ser extraido e
retirado do fluxo provisério das coisas por ter
significacdo profunda em outras épocas e regides.
Com o tempo, as obras sao relidas de tal maneira
que elas ja ndo sdo mais as mesmas, idénticas ao
que elas ja foram para outros. Obras que parecem
inquestionaveis por longos periodos podem ser
esquecidas. Grandes autores, como Homero e
Shakespeare, foram esquecidos e desconsiderados
durante séculos. Os deuses de hoje sdo o olvido de
amanha. Os olvidados de hoje continuardo em geral
olvidados depois de amanha.



Embora os fatores que determinam mudancas de
estruturas axiolégicas sejam de natureza historica, a
histéria real € menos uniforme do que pretende o
discurso dominante. O que nao significa nada para o
poder atual ou o que ele vé com maus olhos consegue
as vezes sobreviver e ressurgir noutra época ou regido
como tendo valor. A arte é um espac¢o para manifestar
inquietacbes e diferencas. Nela se projeta o desejo de
que o melhor perdure. Trata-se de um desejo
encorpado na obra, ndo de um fato. Ela administra o
desejo, encapsulando-se. Constréi muralhas ao redor
de si, distanciando-se do mundo. Assim ela se torna um
fato, sem que declare que pretende ser melhor. Diante
de circunstancias hostis, o colecionador tenta construir
um muro de conten¢do com a beleza que junta. Tem
nela refugio e consolo, mas acaba refém dela,
prisioneiro do que nela se nega.

O entendimento conceitual permite compreender
aspectos das obras, mas estas induzem ao confronto
entre elas. Pela comparagdo se entende a diferenca de
uma obra, delineando sua identidade por contraste em
relacdo a obras com as quais ela tem rela¢des de
semelhanca e diferenca. A comparatistica é usada para
entender essa diferenciacdo, mas ela deve ser objetiva
no método. Alhos e bugalhos se comparam sim, pois
uma parte esta reelaborada na outra; ndo se compara,
porém, apenas o0 que um sujeito acha que se pode
comparar. Nao se trata de associa¢des arbitrarias e sim
de correlacdes fundadas, embora o fundamento da
apreciacdo se encontre na vivéncia individual da obra.

Para se chegar a verdade é preciso que a coisa tenha a
liberdade de se mostrar plenamente, assim como o
sujeito precisa ter a liberdade interior para permitir que
ela se exiba em suas diversas dimensdes. O que esta na
coisa ndo é ditado pela consciéncia, assim como algo é
belo ou ndo é s6 porque alguém supde que seja ou deixe
de ser. Se o0 género artistico e a natureza da coisa fossem
ditados apenas pela “consciéncia do receptor”, entdo se
tornaria arbitraria a relacdo entre a fun¢do estética e as
demais fungdes, e a arte seria redutivel a fungdes.

Por que a ficcdo pode ter a pretensdo de ser mais
verdadeira do que religido? A religido finitiza o infinito,
para poder se apresentar como voz da infinitude e
assumir o poderio e as benesses da particularizacdo.
Ela se apresenta como o que ela ndo é. A ficgdo tem ao
menos a sinceridade de se apresentar como ficgdo, sem
a pretensdo de ser a realidade nem a ultima palavra
que possa ser dita sobre qualquer assunto. Ela é mais
verdadeira por ndo querer se passar como realidade,
ainda que ela reproduza aspectos da realidade. Para
ser verdadeira, ela ndo pode ser apenas copia, pois
precisa modificar e transformar dados referenciais para
conseguir imprimir-lhes cunho significativo.

A filosofia da arte também considera a obra como um
instrumento, mas da filosofia, para a exposi¢do do que
ela considera ideia: usa a obra como trampolim para
chegar ao espirito absoluto (que nao existe). Nesses
casos, a liberdade da obra ndo existe, ela é atrelada a
interesses e pontos de vista alheios, é usada para
reforcar preconceitos. Além de poderem ser arte
arquitetonica, templos podem abrigar obras de arte, até
obras que sejam capazes de ir além do horizonte da
propaganda religiosa, assim como obras postas em
palacios para consagrar a realeza podem ser apreciadas
fora dos vetores que determinaram sua existéncia.

Nao se trata, porém, de mera alteragdo de “dominante”,
seja externa, pela mudanca de regime politica, seja
interna, pela passagem de obra decorativa a artistica.
Esta é uma explicagdo que parece pragmatica, mas é
banalizadora. Seria como se a verdade da obra
residisse no sentido que lhe fosse atribuido, ou seja,
existiria na consciéncia do autor ou do receptor,
individual ou grupal, sendo reduzida as dimensdes do
contexto. A arte € uma coisa objetiva, pois existe em
forma de obras concretas. Nunca foi “metafisica”. A
obra de arte, como ente corpéreo, resistiu a tendéncia
neoplatdnica de glorificar o abstrato, o espiritual, em
detrimento do “material”. A pretensdo hegeliana de
chegar ao Espirito Absoluto, sendo a arte algo primitivo
por ndo ser apenas abstrata, € enganosa: ndo ha nada
absoluto, ndo ha totalidade, ndo ha espirito sem corpo.
A arte ndo sera substituida pelas ciéncias porque ela
tem um alcance reflexivo concreto que ndo é dado a
estas e também ndo a filosofia.

N&do basta um sujeito, individual ou coletivo, por mais
poderoso que seja, decretar que algo é arte. Com a
astlcia da raposa ou/e a forca do ledo, pode impor sua
opinido. A verdade ai estd na vontade do poder. Ele
impde porque isso é do seu interesse: o poderoso é
escravo dos interesses do poder. A arte &, no entanto,
algo interessante, sem ser interesseira nem se
confundir com interesses. No entanto, como todo
objeto é mediado pelo sujeito, a alternativa objetiva
ndo é declarar que o sujeito apenas esta a reconhecer o
que a obra é. Os crentes gregos podiam ndo perceber o
carater ficcional da obra de Homero assim como a
Idade Média ndo reconheceu a importancia dele como
artista. Ndo se reconhecer, por longo tempo e em
diversos meios, a natureza e o sentido de uma obra nao
faz com que ela seja ou deixe de ser o que ela é.

Sup8e-se que um “texto sagrado” contenha a revelacdo
de uma “verdade superior”. A definicao filosofica — de
Aquino a Hegel — de que o belo é a apari¢do sensivel da
ideia — é teolodgica: traduz-se o espirito divino, a
aparecer no texto sacro, pela aparicdo da ideia. A
grande obra de arte ndo se deixa reduzir a conceitos,

Revista Estética e Semié6tica | Volume 7 | Namero 1



crengas ou sentimentos primarios. Ela ndo é um cocho
em que o filésofo vai pastar ideias. Ela ndo é a
demonstracdo de um conceito, de um dogma, de um
sentimento fixo. Ela é sempre contraditéria, ela € uma
abertura para a infinitude. Ela estd acima do
entendimento conceitual, embora precise de conceitos
para ser construida e melhor percebida.

O conceito deriva da selecdo de elementos idénticos
que se encontram entre entes cujas percep¢des sao
diversas: ele é uma defini¢do finita, na qual cabe um
numero indefinido de fendémenos. Ele é analitico, finito,
claro e distinto. A ideia é sintética, com abertura para a
infinitude, indefinida em sua abrangéncia e dificil de
distinguir com maior nitidez. O conceito esta para o
entendimento assim como a ideia estad para a razdo.
Sendo a ideia mais complexa e elevada que o conceito,
este ndo consegue defini-la, pois, quando tentar fazer
isso, ele a reduz ao conceitual e trai a sua diferenca. A
ideia exige mais esforco de apreensdo do que o
conceito e ndo pode ser reduzida a légica formal. Ela
ndo é apenas um conglomerado conceitual e nao é
uma estrela fixa do mundo das ideias ou da mente
divina. Ela envolve sentimento, imaginagdo, vivéncia,
empatia, disponibilidade, além de tudo o que se exige
para chegar ao conceito.

Nihilismo Comparativo

A grande obra de arte ou de filosofia expressa ideias.
Ela estd num nivel raramente alcancado. H4 algo de
“sagrado” na "ideia”, ndo so pelo respeito que merece
como algo Unico e superior, mas por ser a expressao do
mais elevado que o espirito humano é capaz de
produzir. O dogma resulta da desisténcia de pensar. Ele
fracassa no esforco de ascender a esse plano mais
elevado, porém achando que o alcancou. Quem fica
preso a crengas, ndo tem a abertura e a energia para se
alcar a esse nivel mais complexo e amplo de visbes e
vivéncias. Dizer que a Biblia é literatura ndo é rebaixa-
la, mas dar-lhe a oportunidade de ser o que ela é: uma
forma de arte, ainda que isso ndo seja admitido pela
exegese religiosa.

A arte comparada poderia ajudar a entender os
géneros e a transicdo entre eles, ja porque compara
arte com arte e com ndo arte. Ela precisa se abrir para o
que ndo é arte, mas opera com signos. Ela precisa
passar pelo passo complementar da semidtica da
cultura, introduzindo sistemas ndo artisticos na
comparacdo e entendendo que arte é linguagem ndo
redutivel a esquemas formais de signos. As palavras
ndo sdo signos arbitrarios, mas necessarios entre os
falantes: ndo produtos de conveng¢des formais e sim
das relagbes entre trabalho e realidade. Imagens
podem ser alteradas e sua mentira pode ser
proporcional a semelhanca que pretendem ostentar
com a coisa significada. Ndo cabe uma hierarquia entre
identidade e ndo identidade de signo e coisa
significada, ja porque sdo diferentes por natureza.

25








