O CORPO DANADO

Sergio Rizo'

Resumo

A representagdo do corpo humano tem sido um tema central na arte ocidental. Em
consonancia com esta tradi¢do e desde os seus primordios, o cristianismo utilizou um sistema
de representacdes com base no corpo humano que enfatizou a relagdo problemadtica entre o
corpo e a alma. A ambiguidade do corpo cristdo dividido entre as forcas do bem e do mal,
premido entre o Paraiso e Inferno, deu origem a uma vasta produgdo de representacdes e
metaforas relacionadas ao corpo humano na historia das artes visuais e literarias.

O foco principal deste artigo ¢ a maneira pela qual os corpos nus dos condenados sdo
representados e relacionados com os corpos demoniacos no tema maior do Juizo Final e da
sua categoria dependente, ou seja, a do Inferno. Uma histdria das representacdes do corpo nas
imagens do Inferno feita a partir de uma concepgao teocéntrica e medieval do mundo, que
concebeu um corpo miseravel em oposi¢cdo a alma divina , € que vai ao humanismo
contagioso da Renascenga, quando as representacdes do corpo humano no Inferno , as vezes
erdticas , eram de fato belas, devido a influéncia da Antiguidade e aos novos estudos sobre
anatomia humana, elaborados pelos seus artistas.

Palavras-chave:

Corpo Danado, Nudez, Anatomia, Juizo Final, Inferno, Arte Medieval e Renascentista.

! Sergio Rizo possui graduagdo em Arquitetura e Urbanismo pela Universidade de Brasilia (1979), mestrado em
Fine Arts - Pratt Institute (1990), New York, como bolsista do Conselho Nacional de Desenvolvimento
Cientifico e Tecnologico,CNPq e Doutorado em Historia pela Universidade de Brasilia (2004). Professor da
Faculdade de Arquitetura e Urbanismo da Universidade de Brasilia, desde 2012, lecionou no Departamento de
Artes Visuais/ Instituto de Artes da Universidade de Brasilia de 1991 até 2012. Tem experiéncia na area de
Artes, com énfase em Pintura, Desenho e Teoria e Historia da Arte.

REVISTA ESTETICA E SEMIOTICA | BRASILIA | VOLUME 6 | NUMERO 1 | P.047-085 | JAN/JUN 2016



48 SERGIO RIZO

Abstract

The representation of the human body has always played a central role in Western art.
In line with this tradition and since its beginning Christianity has used a system of
representations oriented around the human body to emphasize the problematic relationship
between the physical body and the soul in contrast with the idealized body of the Greek and
Roman Classical Antiquity. The ambiguity of a Christian body fought over by the opposing
forces of good and evil, wrenched between Heaven and Hell, gave origin to a vast number of
representations and metaphors relating to the human body throughout the history of the
written and visual arts.

The main focus of this article is on the manner in which the nude bodies of the damned
are represented and related to the demonic bodies within the Last Judgment theme and its
dependent category of Hell. A history of the body representations in the images of Hell
starting from a medieval theocentric conception of the world, which conceived a miserable
body as opposed to the divine soul, to the contagious humanism of the Renaissance, when the
representations of the human body in Hell, sometimes eroticized, were in fact beautiful due to
the influence of Antiquity and the new studies on human anatomy by the artists.

Keywords: Damned Body, Nudity, Anatomy, Last Judgment, Hell, Medieval and Renaissance
Art.

REVISTA ESTETICA E SEMIOTICA | BRASILIA



SERGIO RIZO 49

1. O CORPO NU: O EROTISMO NO INFERNO

A Antiguidade greco-romana tinha por preceito de arte a harmonia das relagdes entre a
mente e o corpo, traduzidas por musculosas estatuas nuas, moldadas em faces e expressoes
inteligentes, atestando estreita relacdo entre agdo muscular e pensamento. Havia um anseio
idealizado da integracdo do corpo e da alma que se evidenciava na expressdo latina mens
sana in corpore sano. “A perfeicio do corpo ¢ da mente é relativa aos deuses™, diz

Arnheim no seu ensaio sobre a perfei¢ao divina, e aos gregos, coube imita-la.

Na Idade Média o corpo e a sexualidade eram tidos como expressdo do pecado e,
assim, os conceitos religiosos enfatizavam a elevagdo do poder espiritual e mental,
abstraindo-se das agdes expressivas do corpo. A alma como espirito permanente seria
muito valorizada; o corpo tornou-se seu hospedeiro e servo; no corpo estaria a origem das
paixdes e vicios de toda sorte. Contrariamente aos gregos € romanos, o cristianismo se
insurgiu contra a carne. Toda a ascese cristd teve milenarmente como finalidade a
mortificacdo da carne, controlando e sujeitando o corpo pelo espirito. A carne viva,
pulsante, organica, que abriga as emog¢des humanas, material na sua propria existéncia,
com suas necessidades fisicas, seus desejos, seus impulsos sexuais e suas contradi¢des
espirituais, ¢ que sera o objeto central da tentacdo satanica. Para tanto vale perguntar —
Qual ¢ a fonte do desejo carnal? O corpo. Qual ¢ a entrada do desejo carnal, da tentagdo
diabdlica? O corpo, por meio dos sentidos da carne. Como e onde se dd o pecado? Com a
acdo do corpo nele mesmo ou em outro corpo. Portanto, o suplicio do pecado se d4 no

corpo.

As representacdoes do Inferno com seus corpos supliciados reforcam a ameaca da
punicdo do Além e Satd ¢, ao mesmo tempo, o instrumento da sedugdo, a inducdo do

pecado e o agente da puni¢do eterna.

A representacdo do suplicio do corpo humano no Inferno era fundamental na arte crista
enquanto de uso educativo pelo clero. A igreja, a partir do séc. XII utilizou
sistematicamente a representacdo do corpo como o objeto exemplar da puni¢do infernal.
Dante, por exemplo, como homem profundamente religioso, seguiu esta tradicdo ao
enfatizar a imagem do corpo punido na sua visdo do Inferno. E a permanéncia das

representacdes dos suplicios infernais ¢ de tal ordem que o corpo no Inferno, por exemplo,

* ARNHEIM, Rudolf. No artigo intitulado 4 Perfei¢do de um Deus. In ARNHEIM, Rudolf. The Split and the
Structure: Twenty Essays, p. 83. University of California Press, 1996.

VOLUME 6 | NUMERO 1 | P.047-085 | JAN/JUN 2016



50

SERGIO RIZO

foi a maior referéncia nas ilustragdes que o artista francés, Gustave Dor¢, fez da Divina
Comédia de Dante em pleno século XIX. Na série de gravuras, por sinal, pode-se
claramente perceber uma acentuada influéncia de Michelangelo nos desenhos dos corpos
humanos. A énfase na anatomia, o pathos caracteristico na posi¢ao corporal dos danados e
a sua monumental expressdo conformam, em termos iconograficos, uma continuidade
evidente do fatum renascentista. De fato, trata-se de uma atualiza¢do do fin-de-siecle da
representacdo do Inferno, tanto no cardter iconografico, referente a uma concepgao
tematica medieval, quanto no formal, relativo a uma pratica de arte vigente no
Renascimento, e que permaneceu orientada para o aspecto tipico da secular moralidade

cristd de castigar o corpo pecador.

A questdo da representacdo do corpo no cristianismo delineou-se particularmente
problematica quando houve a necessidade de mostrar a nudez em certos temas da sua
iconografia. A iconoclastia do judaismo, presente no cristianismo primitivo, resultou na
condenacdo da fabricagdo de imagens humanas que fossem contrarias ao segundo
mandamento’. Os idolos pagdos eram especialmente perigosos porque representavam,
além dos aspectos profanos, “a morada dos demonios, que astutamente assumiam formas e

4
nomes de seres humanos belos”

(CLARK, 1956). A nudez entdo, ficou por muito tempo
associada ao diabdlico. Na tradi¢do medieval, a nudez era uma fonte de vergonha e na vida

real os criminosos eram desnudados como puni¢do aos seus crimes.

A nudez no Inferno também possui uma conotagdo de ordem simbdlica que é oposta ao
corpo vestido. No pensamento de Hollander (1978), a uma conceituacio do significado do
corpo nu deve-se sempre levar em conta o corpo vestido. A representacdo da figura
humana classica, no mundo greco-romano, era composta de uma unidade natural que
integrava o corpo e a vestimenta, unificada que estava pelo principio da beleza e pelo amor
da geometria e propor¢do. Na Idade Média, o equilibrio entre a vestimenta e o corpo foi
desfeito para ocultar uma nudez que veio a ser considerada vergonhosa, acentuando a
distancia entre o corpo e a veste. O gosto medieval compensou o seu desprezo pelo nu com
um apego significativo ao cardter enobrecedor das vestimentas, que passaram a ser

representadas em todas as suas formas e coloridos no panejamento exemplar das

? 0O segundo mandamento consta no Exodo (20, 4-6) e diz: “Nio faras para ti imagem de escultura, nem figura
alguma de tudo o que ha em cima do ceu, e do que ha em baixo da terra, nem de coisa, que haja nas aguas
debaixo da terra. Ndo as adoraras, nem lhes daras culto (...)”in: Biblia Sagrada, Edi¢ao Barsa, 1965.

* CLARK, Kenneth. O Nu, Um Estudo sobre o Ideal em Arte, Lisboa, Editora Ulissea, 1956. p.244.

REVISTA ESTETICA E SEMIOTICA | BRASILIA



SERGIO RIZO 51

iluminuras e pinturas medievais. “A natureza do homem e a natureza da vestimenta ndo
- . . e, 5 .

sdo mais consideradas como originarias da mesma fonte™ e as vestimentas se tornam o

glorioso simbolo da pureza e a instancia superior do divino. As vestes ndo eram sujeitas ao

pecado da carne, o corpo sim.

Houve entdo, no inicio da Idade Média, uma patética mudanca na condi¢do do corpo
nu, que na arte classica grega era heroico e belo, orgulhoso, reflexo do divino, e que passa
a ser vergonhoso, humilhado, miserdvel e reflexo do terreno na arte cristd. Das origens
atléticas da palestra onde o corpo herdico ostentava-se orgulhosamente, “o nu cristdo
comegou com o corpo encurvando-se ao tomar consciéncia do pecado™® (HOLLANDER,
1978). De uma postura geral convexa do corpo passou-se a uma concava. Do corpo aberto
em arco e flecha pronto para o arremesso as alturas do céu, fez-se o corpo fechado, tornado
ao chdo.Transpos-se visualmente, o dogma da culpa cristd nessas representagdes corporais
de curvas enfunadas, voltadas para si, envergonhadas ndo s6 da sua nudez como também

da sua propria existéncia fisica.

O fechamento do corpo vexado e nu nas representacdes da arte cristd a partir do século
X corresponde aos temas do Pecado Original, da Expulsdo do Paraiso e da Queda dos
Anjos Rebeldes’. A partir do século XII sdo frequentes as representagdes ¢ imaginarios
referentes ao corpo no Inferno. De tanto olhar para baixo e de curvar-se, o corpo perfurou a
superficie da terra e adentrou a regido do inferus. A utilizacdo do nu como a iconografia
tipica do Inferno criou duas novas categorias de corpos, exemplares do funcionamento
deste verdadeiro complexo de puni¢des do Além. Os demodnios e os danados. S6 que no
Inferno a concavidade, caracteristica do corpo culpado, ¢ transferida ao corpo supliciado, e
ganha um novo significado. O corpo premido pelo peso da culpa e da vergonha ¢ entdo
transformado no corpo punido, ¢ feita a curvatura do desespero, que tem de suportar o peso
da pena eterna. A dor e o horror expressos nos corpos dos supliciados nos ddo a medida

exata dos seus pecados. O corpo no Inferno ndo tem ai alternativa sendo sofrer.

5 HOLLANDER, Anne. Seeing Trough Clothes, New York, Penguin Books, 1978, p. 15.
® Idem, p. 246.

7 Deixei de fora a ressurreigdo por constituir um conjunto de representacdes do corpo que, dada a sua natureza
tematica do corpo belo, mais se refere a um retorno ao classicismo da filosofia humanista grega. Esta passagem
biblica, que se representa plenamente a partir do século XIII, em que os mortos retornam a vida na sua melhor
condigdo fisica, requer o uso de uma nogdo do belo, estando mais vinculada ao corpo pagio da heranga greco-

romana do que ao corpo miseravel do cristianismo.

VOLUME 6 | NUMERO 1 | P.047-085 | JAN/JUN 2016



52

SERGIO RIZO

Um dos exemplos mais interessantes de representacdes de corpos danados no Inferno
estd no painel do Juizo Final pintado por Rogier Van der Weyden. Este pintor flamengo,
uma das vertentes supremas da pintura de Flandres da primeira metade do século XV,
realizou uma pintura composta de nove telas de grandes propor¢des, em comemoragdo a
bula papal de Eugenio VI, que concedeu ao chanceler Rolin autorizacdo para fundar em
Beaune um hospital dedicado a Santo Antonio. O painel ficava numa posi¢do superior, na
parede de fundo, perpendicular as fileiras dos leitos em que os doentes recebiam
atendimento, possibilitando a todos olharem a pintura, mesmo que deitados. O Juizo
mostra os danados, nus, a sairem da terra, e apds percorrerem um terreno arido, a
precipitarem-se num abismo de rochas e chamas. Seus corpos sdo representados a maneira
flamenga, com extrema precisdo nos detalhes, particularmente nas expressodes faciais. Vé-
se todo tipo de sentimento de dor estampado nas faces agoniadas dos danados, a culpa
desesperada, o remorso mordaz, os olhos esbugalhados proprios desses estados
emocionais, linguas para fora, cenhos franzidos e sobrancelhas arqueadas. E muitas bocas
abertas, a se lamentar do castigo eterno, ou entdo aos berros, no preciso momento em que
se precipitam no abismo ardente, compondo uma assustadora e dramatica sinfonia de gritos
e urros de horror. Seus corpos descrevem trajetorias curvas, voltadas sobre si, na medida
em que se aproximam do abismo. L4 chegando se arremessam, de cabeca para baixo, as
profundezas do Inferno, formando uma alucinada seqiiéncia coreografica de patéticas e
grotescas cambalhotas. O efeito disso tudo ¢ acentuadamente cinematografico e sonoro,
com a pintura figurativa cumprindo uma fungdo representativa bastante abrangente, numa

época anterior ao moderno cinema e a fotografia.

Outro ponto importante a ser destacado ¢ a inexisténcia de demonios a arrastar ou
supliciar os danados, indicio de um principio de modernidade nas representacdes do
Inferno. E ao corpo danado que cabe, por meio da expressdo da sua culpa e sofrimento,

protagonizar, solitario, o Inferno de Van der Weyden.

Kenneth Clark (1956) chega a dizer que o Juizo Final conservou este carater de um
infernal monte de farrapos, até o tempo de Michelangelo, e para tanto cita o exemplo do
altar de Danzig, de autoria de Memling®, que compara com a obra de Weyden, “em que o

quebrado e o desenraizado ndo tém coesdo, mas apenas a tumultuosa e fortuita

¥ Hans Memling, pintor alemo que se notabilizou na Flandres e que faleceu em 1494,

REVISTA ESTETICA E SEMIOTICA | BRASILIA



SERGIO RIZO 53

: 9
angulosidade do acaso”

(CLARK, 1956) A comparagdo ¢ justa e oportuna pois que Vasari
menciona Memling como “um pupilo de Van der Weyden”, e ¢ inclusive possivel que ele
tivesse trabalhado no estidio do mestre até a morte desse. Mas a composi¢cdo quebrada e
confusa dos corpos danados em ambas as obras, mais em Memling, tém a meu ver, do
ponto de vista da iconografia do Inferno, toda a razdo de ser. Representam o contraponto
da organizacdo das fileiras dos corpos abengoados do Paraiso. Deve-se sempre ter em
mente de que o Inferno ¢ o lugar do caos e da confusdo, em que a folia demoniaca se
mostra no maior tumulto, na desordem do reino do Demdnio. A tradugdo visual de tal
estado confuso de coisas teria de ser consciente, e até possivelmente sugerida, e ndo

fortuita, pois os pintores flamengos dessa época, eram suficientemente familiarizados com

as demandas de ordem simbolica das encomendas dos seus patronos da Igreja.

O erotismo no inferno. Van der Weyden, Rogier, Juizo Final e Memling, Hans, Juizo Final

Ja os corpos demoniacos, que nos séculos iniciais do cristianismo estavam associados
ao perigo da seducgdo do belo das estatuas pagas, assumem, a partir do século XII, a forma
nua, peluda e monstruosa de uma besta medieval, violenta e sanguinaria. Nessa época a
Igreja, consoante com o seu programa iconografico da didatica do medo, intensifica o uso
das representagdes do Juizo Final tanto na educagdo da massa iletrada quanto no combate a
heresia. O Inferno, sendo uma iconografia dependente do Juizo Final e o lugar da puni¢ao
eterna dos pecadores, afirma-se como uma conveniente instancia disciplinar da fé. maioria

das representagdes do Inferno, os demonios ocupam-se em torturar, com violéncia, os

® CLARK, Kenneth. op., cit, p. 250.

VOLUME 6 | NUMERO 1 | P.047-085 | JAN/JUN 2016



54 SERGIO RIZO

corpos dos danados. Mas em alguns casos, como no Inferno representado por Taddeo di
Bartolo'®, ¢ mais especificamente, no compartimento destinado aos luxuriosos, pude
observar figuras de demoénios a punir almas danadas de um modo quase que sexual,
embora agressivo. Ao invés de sugerir um conteido de ordem eminentemente erdtica
nessas representagdes, prefiro aventar uma potencialidade sexual e agressiva dos
demonios, com uma certa sensualidade, cuja figuracdo era particularmente problematizada,

conforme indicarei a seguir.

A relacdo a que me refiro ¢ evidenciada pela notavel maldade e violéncia (sadismo
seria o termo apropriado somente numa época pos-freudiana) com que os demdnios tratam
os danados, como na representagio mencionada do Inferno de Taddeo di Bartolo''. Na sua
pintura um demonio peludo com a aparéncia de um lobo abraga uma alma danada do sexo
feminino. Com sua mao esquerda ele simula um gesto carinhoso que na verdade ¢ uma
agressdo, pois ele arranha a face da mulher com garras afiadas. Enquanto sua mao direita
aperta, com lascivia, um dos seios da mulher, seu joelho move-se entre as pernas dela. A
boca do demdnio lobo esta colada a boca da mulher, no que poderia ser uma insinuagdo de
um beijo. Mas na verdade trata-se de uma violacdo, pois a face da mulher mostra o cenho
franzido e uma expressdo de pavor estampada nos olhos. Logo atrds consta uma tarja com
a palavra adultera nela inscrita, indicando que esse ¢ o espago destinado & puni¢do dos
luxuriosos. Mas devido a ambigiiidade'” da cena e frente a uma possivel interpretagdo

erdtica deste abrago infernal, cabe um esclarecimento.

Para que possa haver um significado de ordem eroética numa representacdo, ¢ preciso
existir uma vontade, uma consciéncia de atragdo sexual de uma ou entre as partes
envolvidas. Tem de estar presentes um desejo e uma clara busca de prazer, por mais
estranhos que possam ser, sem o que resulta absurdo atribuir um sentido erotico a
representacdo. Tem de haver um pacto, de algum tipo sensual, entre as partes. Devo
lembrar que o Inferno era o lugar da puni¢do eterna, dos suplicios medievais, e torna-lo um
ambiente propicio a luxtria (um dos sete pecados capitais), como seria 0 caso ao se

permitir uma inclusdo de cenas erdticas (portanto plenas de prazer) na sua representacao,

' Pintor italiano que executou, no final do século XIV, o afresco do Inferno na Igreja da Collegiata, na cidade de
San Gimignano, da regido de Florenga.

H LORENZI, Lorenzo. Devils in Art, Florence, from the Middle Ages to the Renaissance. Florenga, Centro Di
della Edifimi srl, 1997. P. 40.

"2 Duplo sentido que creio justificado pois, segundo Freud, os deménios sio personificacdes de maus desejos,
recalques e pulsdes sexuais angustiantes.

REVISTA ESTETICA E SEMIOTICA | BRASILIA



SERGIO RIZO 55

conformaria uma contradi¢do clara aos sagrados mandamentos e plenamente passivel de
proibigdo. Nao poderia se admitir o uso de imagens erdticas num lugar destinado ao
castigo e a dor, e ndo ao prazer carnal. Ha, portanto, de se fazer uma distingdo bésica entre
a relacdo ndo biunivoca entre erotismo sensual e agressdo sexual, nas representacdes da
arte cristd. A esse respeito, Jérome Baschet'> comenta que na arte, “As caracteristicas
sexuais dos demodnios sdo com freqiiéncia enfatizadas, notadamente quando providos de

Lo . . 14
orgdos sexuais desmesurados e agridem os condenados”

, usando como exemplo mesmo,
a representacdo de Bartolo. Além do que, o Inferno era unilateral, os danados 14 se
encontravam ndo por op¢do, mas por castigo divino dos seus pecados terrenos. Obvio fica

que, se a eles fosse dada uma escolha, 14 ndo estariam.

Antes do Renascimento, o Inferno ndo era um lugar propicio para a representacao do
erético. Discordo de George Bataille'’ em atribuir ao Inferno na Idade Média o lugar
especifico do erotismo na pintura. Seria admitir toda uma concepg¢do do complexo da dor e
do prazer de Sade'®, pertencente ao século XVIII, numa época principalmente voltada para
uma visdo teoldgica da vida e do Além, em que a sexualidade, embora bem mais livre do
que se supunha anteriormente'’, estava em conformidade com a norma religiosa. O fato é
que o publico alvo dessas representacdes, que vivia no século XIV, ndo tinha a mesma
concepgdo nem o mesmo entendimento das sutilezas de um jogo erético visual, composto
de imagens perversamente ambivalentes, proprias do século XX. Supor, como o faz
Edward Lucie-Smith'® (1995), que as representa¢des dos corpos condenados no Inferno do
Juizo Final de Giotto na Capela Scrovegni em Padua, representam uma atragao sadica pela
violéncia e tortura de natureza sexual, por parte do artista, ¢ simplificar demasiadamente o
erotico medieval e associa-lo erroneamente a um sentido de perversido sexual
contemporaneo, bem diferente do existente na época da Idade Média. Fora o fato de que a

imagem do nu medieval, e mesmo a dos corpos pendurados no Inferno de Giotto, tinham

5 LE GOFF Jacques; SCHMITT, Jean-Claude. Diciondrio Temdtico do Ocidente Medieval, Bauru, Editora da
Universidade do Sagrado Coragdo, 2002, Tomo I. P. 328.

" Tdem.

'S LINK, Luther. O Diabo, A Méscara sem Rosto, Sdo Paulo, Editora Schwarcz, 1998, p. 156.

' O sadismo foi um termo criado por Richard von Krafft-Ebing em 1886, tirado do Marques de Sade, para
designar uma perversdo sexual — pancadas, flagela¢cdes, humilhagdes fisicas e morais — baseada num modo de

satisfacdo ligado ao sofrimento infligido ao outro.

"7 Sobre o assunto do imaginario erético e da sexualidade medieval recomendo a leitura do capitulo Sexualidade,
constante no Dicionario Temadtico do Ocidente Medieval, Tomo 11, pp. 477-493, de Jacques Le Goff & Jean-

Claude Schmitt, Editora da Universidade do Sagrado Coragao, Sdo Paulo, 2002.
18 LUCIE-SMITH, Edward. Sexuality in Western Art, London,Thames and Hudson, 1995, p. 34.

VOLUME 6 | NUMERO 1 | P.047-085 | JAN/JUN 2016



56 SERGIO RIZO

por pressuposto uma linguagem visual em que preponderavam os atributos simbodlicos, nao
possuindo o carater mais naturalista, mundano e sensual das representagdes posteriores, a

partir do nu renascentista.

Mas, nem tanto ao mar, nem tanto a terra. O nu medieval tinha 14 sua atragdo. Nao se
pode ignorar o conteudo erdtico que o nu sempre possuiu, dependendo do contexto em que
se coloca, ¢ claro. Kenneth Clark (1956) bem comenta a esse respeito:

No imaginario popular da Idade Média, uma mulher nua tem exatamente o mesmo

significado que conserva no imaginario popular de sempre. E a degradagdo que o

corpo sofreu, como resultado da moralidade cristd, serviu para aumentar o seu impacto

" 19
erotico.

Em outras palavras, a forma do corpo nu por si, sempre foi capaz de suscitar os desejos
sexuais, de realizar a correspondéncia visual do stimuli fisiologico. Por isso concordo
apenas em parte quando Luther Link (1998), no seu livro O Diabo, A Mascara sem Rosto,
diz que “a partir do inicio da Idade Média, homens e mulheres nuas no Inferno foram
sexualmente desinteressantes porque as técnicas medievais antigas ndo conseguiam evocar
um corpo humano sélido, carnudo (nem tencionavam isso)”. E dbvio que, de uma certa
maneira, para o olhar contemporaneo, uma comparacio direta dessas imagens produzidas
em tempos e contextos diferentes, privilegiaria de imediato o aspecto erotico dos
imagindrios naturalistas do Renascimento em diante, em detrimento das simbdlicas
medievais. Mas ndo se deve dai inferir que o imaginario do nu medieval, por si, ndo
possuisse nenhum apelo sensual, e seria absurdo pensar que a Idade Média fosse destituida
de representacdes erdticas. A ‘“‘carne concupiscente, fonte de impulsos dificilmente
refreaveis”,”’ era consideravelmente presente na vida de entdo, e motivou inclusive toda
uma vasta categoria do imagindrio erotico, podendo-se dizer que “consideradas em
conjunto, as realidades medievais dos reinos da carne foram menos uniformes, menos
austeras ¢ menos repressivas do que os historiadores do passado compraziam-se em

crer”’ 21

' CLARK, Kenneth. op., cit, p.253.
20 SCHMITT, Jean-Claude & Jacques Le Goff, op., cit, Tomo II, p. 338.
! Tdem, p.492.

REVISTA ESTETICA E SEMIOTICA | BRASILIA



SERGIO RIZO 57

2. ANATOMIAS DO CORPO

De qualquer modo, o Inferno de contetdo sensual e erdtico mais evidente s6 pode
surgir a partir do Renascimento italiano, quando o imagindrio do nu voltou-se,
progressivamente, a uma noc¢ao do belo, semelhante a da Antiguidade greco-romana. E
quando o estudo anatdbmico do corpo, expressdo do entusiasmo cientifico do
Renascimento, se tornou um meio representativo da conjugagdo do conhecimento com a

A . 22
expericncia visual™”.

Para que o imaginario do corpo nu fosse natural e convincente criou-se, durante o
Renascimento, a necessidade de um conhecimento mais profundo da sua estrutura formal.
Isso significou ter que se estudar a sua constituicdo anatomica. Implicou também, numa
atitude diferente dos artistas, que a partir dai vislumbraram novas possibilidades
expressivas nas representacdes do corpo humano. Em consonancia com a avidez pelo
conhecimento cientifico, eles fizeram pleno uso da geometria e da perspectiva. A ansia de
sintetizar arte e ciéncia levou o homem renascentista a explorar o corpo humano nio s6 em
termos estéticos, nos muitos tratados de proporgdes e medidas editados entdo™, como
também em termos cientificos, voltados para o estudo da anatomia, em que a ilustragdo
cientifica, de mais qualidade, inaugurou-se nos trabalhos de investigagdo anatomica de

.. .25 ;. . .- .. ~
Leonardo da Vinci** ¢ Andreas Vesalius®. O proprio Signorelli, dizem, fazia incursdes aos

** E a formula proposta por Kenneth Clark no seu livro O Nu.

* Cito como exemplo inicial a obra intitulada De Pictura do arquiteto, pintor, filosofo e critico de arte, Leon
Battista Alberti (1404-Génova, 1472-Roma), que foi o primeiro texto na literatura artistica a constituir a pintura
como objeto de teoria e doutrina sistematizadas. Consta uma passagem, bastante elucidativa na questdo da
representagdo do corpo, da vestimenta e da anatomia, no paragrafo 36, do livro segundo, que diz:

“Mas como, para vestir uma pessoa, primeiro a desenhamos nua e depois a envolvemos de pano, da mesma
forma, ao pintar um nu, primeiro colocamos os ossos e os musculos, que depois cobrimos com as carnes, de tal
modo que ndo ¢ dificil perceber onde se encontra cada musculo”.

A contribui¢do seguinte foi do pintor alemdo Albrecht Diirer (1471-1528), com o seu tratado intitulado Os
Quatro Livros sobre a Propor¢do Humana, que foi publicado postumamente. A publicagdo espelhou o
envolvimento de Diirer com os aspectos tedricos da perspectiva e com as propor¢des humanas. Menciono, por
fim, a obra de Leonardo da Vinci, que dada a sua dispersdo geografica nunca pode ser publicada na sua inteireza,
mas que, mesmo fragmentada e mutilada nos seus manuscritos, representou uma importante fonte de referéncias
concernentes a anatomia e propor¢ao da figura humana.

** Leonardo foi o unico artista da época a considerar o estudo da anatomia humana como uma disciplina a parte,
e ndo apenas como um estudo auxiliar na arte de representar o corpo. Sugiro, no tocante aos seus manuscritos
anatomicos, a leitura do livro Leonardo on the Human Body, publicado pela Dover Publications, New York,
1983.

> Andreas Vesalius (1514-1564), foi um famoso médico anatomista flamengo que publicou o seu trabalho mais
conhecido, De Humani Corporis Fabrica em 1543. Este trabalho teve suas ilustragdes provavelmente elaboradas
por artistas vinculados ao atelier de Ticiano, uns dizem que pelo proprio, outros que por Kalkar, ou Campagnola
e até por Vesalius, visto que a controvérsia da autoria das pranchas é bastante acentuada entre os estudiosos da
matéria. De qualquer maneira, a qualidade das pranchas anatdmicas ndo tinha paralelo na época.

VOLUME 6 | NUMERO 1 | P.047-085 | JAN/JUN 2016



58 SERGIO RIZO

cemitérios em busca de partes de cadaveres para estudar anatomia. De acordo com Vasari,
Antonio Pollaiuolo dissecava muitos corpos para examind-los interiormente, tendo sido o

primeiro artista a mostrar um método de explora¢do dos musculos, para fins de arte.

A relagdo entre arte e anatomia encontra um curioso paralelo entre o trecho biblico que
fala sobre a ressurreicdo dos mortos, € a estética do nu na pintura recomendada por Leon
Batista Alberti. A visdo dos ossos secos de Ezequiel, constante na Biblia®, diz: “E porei
sobre vOs nervos, e farei crescer carnes sobre vos, € sobre vos estenderei pele: e dar-vos-ei
o0 espirito, e vos vivereis e sabereis que eu sou o Senhor”. No seu livro De Pictura, Leon
Batista Alberti indica como necessaria uma conformagdo do corpo na pintura segundo as
etapas consecutivas do desenho, em primeiro lugar, de ossos e de musculos para, em

seguida, cobri-los de pele e carne.

Os estudos anatomicos que se fizeram a partir do Renascimento, e que mais tarde
integraram os curriculos das academias de arte, possibilitaram o surgimento de um aspecto
novo e crucial na relagdo entre arte e anatomia, que foi adentrar os mistérios do interior do
corpo humano. Principiou-se uma divisdo do corpo que passou a articular um espaco
externo, o do corpo estético, na maioria das vezes idealizado, da arte, tradicional e
concebido no territério das convengdes histéricas, e um interno, até entdo quase nada
explorado, do organismo humano, da medicina, o corpo tabu, regido proibida de ser
manipulada por interdi¢des que remontam a Antigiiidade grega. A divisdo do corpo em
dentro e fora induziu ao fascinio do fragmento corporal, da parte que substituiu o todo no
conjunto das imagens repartidas e dos corpos em pedacos, que influenciaram o imaginario
da arte do ocidente, paulatinamente, do século XVI em diante. A paisagem interna do
corpo, em termos da representagdo de imagens, estd ligada ao amor, ao gozo e a vida, no
seu aspecto prazeroso, ¢ ao 6dio, ao sofrimento e a morte, no seu lado terrivel. Essas
categorias de sentimentos, de sensagdes e de estados emocionais opostos, sdo alternados na
existéncia corporal, tanto concreta como imaginaria. Mesmo antes da aventura da arte
moderna, num tempo em que a pele se apresentava como uma barreira quase insuperavel
aos olhos dos artistas, certas imagens impressionantes eram encontradas nas representacdes
de torturas e de pesquisa cientifica, a partir do Renascimento. Pinturas e esculturas do mito
grego de Apolo escorchando o fauno Marsias, que o deus derrotou numa disputa musical, e

dos martirios cristdos de Sdo Bartolomeu e de S3o Vicente, eram iconografias

*% Ezequiel (37,6), Biblia Sagrada, Edigdo Barsa, 1965.

REVISTA ESTETICA E SEMIOTICA | BRASILIA



SERGIO RIZO 59

representativas do corpo aberto e fragmentado. Essas representacdes contrastavam com o
corpo candnico inteiro e idealizado da heranga cldssica. A arte que primeiro nos introduziu
ao labirinto dos nossos corpos assim o fez com a devida inocéncia, propria do periodo

historico em que prevaleciam as questdes religiosas da fé crista.

A culminagdo desse longo processo ciclico e histérico de dissolug¢ao e reconstrugdo do
corpo aconteceu no periodo do pds-guerra de 1945, quando certas vertentes da arte se
afastaram da representa¢cdo do corpo, € de um ponto de vista perceptivo, para o dominio da

abstracdo e da arte conceitual.

Entretanto, o atual interesse pelas questdes do corpo em muitas manifestacdes na arte,
com renovadas preocupacdes de identidade, de género, de politica e de sexualidade, parece
representar um novo foco, diferenciado, nas relagdes das imagens do corpo com as
sociedades. SO que no prisma do século XXI, os “artistas ndo mais se referem ao desenho
da ‘figura’, mas sim ao ‘corpo’, que ¢ concebido como uma construc¢do cultural carregada

. . . A 2
de significados de natureza social, sexual, e de género”.*’

Mas acontece que, a0 mesmo tempo em que o corpo se tornou um objeto de estudo
aprofundado e comecou a ser subordinado as regras anatomicas, € em que as primeiras
academias foram fundadas em Florenga no século XVI, o imaginario do Inferno sofrem
uma espécie de desregramento funcional e teologico. Isto porque o Inferno foi
transfigurado por algumas grandes obras do Renascimento, em que os corpos demoniacos
e supliciados foram enobrecidos pela beleza, e, a partir do momento em que o espectador

os admirou, deixou de haver o medo.

3.0 CORPO NO JUIZO FINAL

Exemplares dessas novas representagdes dos corpos nus estdo, por exemplo, nos
infernos dos Juizos Finais de Luca Signorelli e Michelangelo, onde o conhecimento da
anatomia ¢ preponderante e acaba por suplantar o significado teoldgico ao qual as figuras
pintadas deveriam subordinar-se. Nao ¢ mais aquele Inferno “verdadeiro” feito nos moldes
das temiveis visdes medievais, € sim “uma criacdo pessoal, original, saida do espirito do

artista e sempre diferente”.”®

> PETHERBRIDGE, Deanna. The Quick and the Dead, University of California Press, 1997, p. 10.
* MINOIS, George. Historia dos Infernos, Lisboa, Editorial Teorema, 1991, p.248.

VOLUME 6 | NUMERO 1 | P.047-085 | JAN/JUN 2016



60

SERGIO RIZO

O tema do Juizo Final teve uma longa e complexa evolugao artistica datando do século
XII ao século XVI, na Italia. As suas origens iconograficas encontram-se nos mosaicos da
igreja de Torcello, perto de Veneza, no século XII. Tiveram um desenvolvimento original
feito por Giotto na capela Scrovegni em Padua, bem como pelo ciclo executado por
Orcagna na igreja de Santa Maria Novella em Florenga, em torno do final do século XIV.
A ultima significativa utilizagdo da tematica do Juizo Final foi no afresco executado por

Michelangelo na parede atras do altar da capela Sistina em Roma no século XVI.

A complexidade histérica da iconografia do Juizo Final envolveu e articulou um vasto
conjunto de imaginarios tematicos secundarios e dependentes, como por exemplo, a morte,

o Inferno e o Diabo, sempre a servico da didatica religiosa da Igreja.

De acordo com o exposto por Luther Link®® na sua analise das implicagdes tematicas
dos juizos finais e dos apocalipses na arte, o principio do Juizo Final ndo ¢ o do conflito,
mas sim o da harmonia por intermédio de um julgamento e de uma separagdo. E como se
fosse uma maquina de julgar: ocorrem ajustes, mas ndo ha uma luta real. A balanca da
pesagem das almas faz a separagdo dos eleitos e dos condenados. Maria e Jodo intercedem
aqui e acold. Mas quando soa a ultima trombeta e os mortos retornam a vida o ajuste final é
feito para todo o sempre. O efeito disto € o medo. No seu aspecto pedagdgico a tematica do
Juizo Final foi direcionada contra os inimigos externos da Igreja e que, portanto, constituiu
o tema dos timpanos de muitas catedrais goticas. Em complementagdo, teve-se o tema do
Apocalipse, que se ocupava da heresia interna da Igreja durante a codificacdo da doutrina

cristd entre os séculos VIII e XI.

O Inferno do Juizo Final de Orvieto, feito por Signorelli, comporta, em termos
iconograficos gerais, o programa simbolico religioso preconizado pela Igreja, mas no
tocante a representacdo dos corpos dos demonios e dos danados, indica uma nova direcao,
que ird influenciar inclusive, o afresco do Juizo Final pintado por Michelangelo, na Capela
Sistina. Signorelli, inebriado pelo estudo da anatomia, pinta corpos em que “uma énfase
vigorosa ¢ dada aos musculos e tenddes, de tal modo que alguns dos seus diabos estdo

3

como que écorchés”.*® Suas figuras personificam “uma energia demoniaca, triunfante
também a seu modo, que ird reaparecer no movimento romantico do principio do século

XIX, nos condutores de escravos e carrascos de Géricault, e em certos ‘espiritos diabdlicos

¥ LINK, Luther. op., cit, pp.118-129.
3% CLARK, Kenneth, op., cit, p. 171.

REVISTA ESTETICA E SEMIOTICA | BRASILIA



SERGIO RIZO 61

de Blake”.’! Luca Signorelli, um dos grandes mestres da escola umbrica, foi contratado
para decorar a Capela da Nossa Senhora de S. Brizio, na Catedral de Orvieto em 1498.0
trabalho incluiu sete grandes temas: Sermdes e Feitos do Anticristo; Fim do Mundo;
Ressurreicdo da Carne; Os Danados; Os Eleitos; O Paraiso; ¢ o Inferno. A tarefa deu
continuidade aos afrescos iniciados por Fra Angelico, em 1447 e interrompidos em 1449,
nas abobadas da capela e se estendeu para as paredes laterais onde Signorelli pintou os
temas citados. Tecnicamente falando, Signorelli atingiu um estilo de grandiosidade épica,
que mais tarde causou profunda impressdo em Michelangelo, mediante a combinagdo de
influéncias em que constavam mestres como Piero della Francesca (pela solidez ctbica da
forma e dominio do escor¢o) e Pollaiuolo (pela energia, expressividade e precisdo

anatomica dos seus nus).

Em termos da convencdo de representar a hierarquia religiosa nos juizos finais,
Signorelli seguiu a tradi¢do historica fazendo constar no seu afresco as figuras do Cristo
Juiz, da Virgem Maria, dos apostolos e dos Santos, como também os instrumentos da
paixdo e da crucificagdo. Neste ponto, a inica excecao ¢ a auséncia do arcanjo Miguel que
tem as suas costumeiras atribui¢des sendo cumpridas por grupos de anjos musicos e

guerreiros.

Os afrescos comprovaram o fascinio de Signorelli pela postura teatral e corporal,
mais do que teoldgica, dos personagens da sua narrativa visual. Neste particular, a sua
representacdo do Inferno se tornou emblemdtica e estabeleceu uma nova énfase na
figuracdo do corpo. A atengdo dispensada no tratamento anatomico das figuras humanas
indicou uma nova tendéncia classica da representa¢do idealizada do corpo, e um elemento
iconografico de relevo e importancia na histéria da arte do Renascimento italiano. Esta
insisténcia na tematica do corpo aponta um outro nivel de mudanga historica, que ¢ o da

substituicdo do simbolo medieval pelo humanismo impregnante da Renascenga.

O Inferno de Signorelli, segundo a interpretacdo de Luther Link, apresenta uma massa
densa de corpos nus amontoados, de demdnios humanizados a supliciar belas mulheres
danadas, que na sua maior parte eram sexualmente atraentes, ¢ homens danados atléticos,
todos na sua melhor aparéncia corporal e juventude. Conforme Link observa, “crueldade e

dor ndo sdo excepcionais em Juizos Finais, mas Signorelli parece ter sido o primeiro a usar

! Idem, p. 171.

VOLUME 6 | NUMERO 1 | P.047-085 | JAN/JUN 2016



62

SERGIO RIZO

as torturas como moldura para fantasias sexuais sadicas de estupro por diabos”.** As
atitudes das mulheres pintadas, cativas e desamparadas, em sua maioria passivas, para com
os demonios de meia-idade, musculosos e vigorosos, que as torturam, sdo acentuadamente
ambiguas. Pelo menos para um olhar contemporaneo, como o de Link. Mas para um
observador instruido da época, esta interpretacdo talvez pudesse ser considerada excessiva,
ou até mesmo equivocada, ao levar-se em conta que as escrituras e as autoridades
teoldgicas afirmavam que as terriveis puni¢cdes impostas aos pecadores no Inferno, ndo
deveriam induzir sentimentos de piedade nos virtuosos. Tomas de Aquino, na Suma
Teologica, chegou mesmo a escrever uma recomendacdo para que os eleitos se

regozijassem na contemplagdo dos sofrimentos impostos aos danados do Inferno.

Entretanto, hd numa imagem de especial destaque, um detalhe curioso, que indica, a
meu ver, uma mudanca e tanto nas relagdes entre demonios ¢ danados: no alto, bem no
centro do grupo dos condenados, existe um demdnio voador com uma expressdo bastante
maliciosa na face. Ele estd a carregar nas costas uma bela mulher loura, de madeixas
onduladas e esvoagadas, de expressdo apreensiva, que o abraga de maneira insegura. Ela
olha para o lado, para um anjo guardido do céu, como se quisesse lhe suplicar ou pedir
algo. As maos do demdnio seguram as maos da mulher, ou melhor, as envolvem. A mao
esquerda do demonio, especialmente, com a palma por sobre a parte superior da mao
também esquerda da mulher, entrelaca, carinhosamente, os seus dedos com os dedos dela.
E ela, por sua vez, dobra os dedos numa hesitante aceitagdo da insinuacdo erotica
demoniaca. Cria-se uma relagdo de certa intimidade, de natureza sensual, entre estes dois
personagens do teatro erotico do além. Personagens que se encaixariam perfeitamente num
quadro como O Embarque para Citera, a ilha dos sonhos e dos amores, do éxtase sublime
e dos sentimentos de paix@o, que o pintor francés Antoine Watteau, o especialista das fétes

galantes e cenas romanticas do século XVIII, terminou em 1718.

2 LINK, Luther. op., cit, p. 164.

REVISTA ESTETICA E SEMIOTICA | BRASILIA



SERGIO RIZO 63

g

A e
‘iy‘u-l:).ﬁl‘ ’k_
v e = Al

z/ o ey S N
| " e b -

Signorelli, Luca. Juizo Final

Imagens de demdnios carregando danados as costas eram comuns na €poca, e Signorelli
devia estar bastante familiarizado com elas. Exemplo interessante, a iluminura do inicio do
século XV, feita pelos Mestres de Dirc van Delf, iluminadores da regido flamenga, mostra
uma Boca do Inferno do livio 4 Mesa da Fé Cristd. A ilustracdo exibe uma flamejante
boca do inferno de perfil na sua base, com um Sata preto dentro, a recolher almas danadas,
que lhes sdo entregues por dois demonios. O da esquerda leva uma alma sentada nos seus
ombros, muito contrita € pequena, numa atitude muito parecida com a de um pai que leva o
filho as costas. Um outro exemplo, que talvez ajude a entender melhor a ambigiiidade da
imagem de Signorelli, pertence ao género da satira. Trata-se de uma xilogravura inglesa do

século XIV, que mostra demodnios jocosos a carregar nas costas, segurando pelos

VOLUME 6 | NUMERO 1 | P.047-085 | JAN/JUN 2016



64

SERGIO RIZO

tornozelos, jovens cervejeiras de cabega para baixo, para as jogar na boca do inferno>
(MORGAN, 1996). Seu pecado foi ter vendido cerveja adulterada e de péssima qualidade.
Essa representacdo provavelmente se baseou no teatro popular, pois conforme explica
Alice Turner “algumas vezes a encenacdo da Descida de Cristo ao Inferno tinha um
pequeno addendum, a historia da Cervejeira, posta ao Inferno por aguar a cerveja, e que
fica atras para se casar com um dos deménios™* (TURNER, 1995). Muitas dessas pegas
datam ja do século XII e eram representadas por toda a Europa, da Tchecoslovaquia a
Inglaterra, e em muitos lugares eram compostas em ciclos que apresentavam a “historia do
mundo” da Criacdo ao Juizo Final. Cervejeiras eram mulheres que atendiam nas
cervejarias medievais, espécies de gargonetes, que algumas vezes eram as proprietarias
desses estabelecimentos. A relacdo de certa intimidade que percebi na representacdo do

demonio e da mulher de Signorelli, talvez aluda a historia da cervejeira.

A razdo iconografica e religiosa que levou Signorelli a imaginar e pintar tal cena, pode
. g . ~ . 35 . . .
residir na interpretacdo que Jonathan B. Riess™ dela fez, relacionando a investida sensual
do demdnio com a predisposicdo e a suscetibilidade feminina ao apelo sexual, em termos

da norma religiosa vigente na época:

A capacidade de ameaga sexual, que os demonios predadores possuem, vém a tona
assim que o malicioso demoénio volta-se na direcdo da sua presa indefesa, seu corpo
flacido e pesado fundindo-se ao dele, ao tempo em que ele a puxa firmemente para
baixo pelos seus bragos. Aqui esta descrito, em esséncia, a fabulosa poténcia e o
fascinio dos poderes infernais, ha muito tidos como uma das armadilhas pelas quais as
mulheres sdo levadas ao seu terrivel destino (Por essa razdo acreditava-se serem as

mulheres particularmente vulneraveis aos truques amorosos de Satd). (RIESS, 1995)

Admito o argumento de Riess em parte, principalmente no tocante a suscetibilidade
historica e feminina ao diabdlico, visto que o cristianismo sempre impos um rigido sistema
normativo na conduta sexual, especialmente a das mulheres. Mas no tocante ao imaginario
da figura humana, Riess incorre num engano, a meu ver, de interpretacdo da imagem do

corpo nu da mulher, ao lhe atribuir os adjetivos flacido e pesado. O que Signorelli

33 MORGAN, Genevieve. The Devil, San Francisco, Chronicle Books, 1996, p. 74.
** TURNER, Alice. The History of Hell, New York, Harvest Book, 1995, p. 120.
35 RIESS, Jonathan B. Luca Signorelli, The San Brizio Chapel, New York, George Braziller, 1995, p. 68.

REVISTA ESTETICA E SEMIOTICA | BRASILIA



SERGIO RIZO 65

pretendeu e fez, pelo menos com relacdao ao sentido de beleza da sua época, foi retratar, o
melhor que pdde, o corpo de uma bela mulher. Riess classificou, equivocadamente, e com
um olhar demasiadamente comprometido com a contemporaneidade, alguns aspectos
convencionais dessa imaginario, como desvios do padrdo de beleza feminina renascentista.
Como pintor, e também como professor de anatomia artistica, costumo tratar as questdes
da elaboracdo das imagens do corpo humano com a relatividade inerente da pratica do
atelier e, portanto, acredito ser oportuno aqui, fazer um comentario mais detalhado a esse
respeito. Langco mao de uma situacdo hipotética paralela para melhor expor as razdes que, a
meu ver, levaram Signorelli a pintar a mulher danada dessa maneira. E para contrapor a

avaliacdo estética que Riess dela fez.

Ao representar, de uma maneira razoavelmente realista, uma mulher nua numa pintura,
o artista vai precisar de uma consideravel experiéncia e de um conhecimento substancial da
forma do corpo humano, para levar a sua tarefa a um bom termo. Serd necessaria alguma
familiaridade com as propor¢des e medidas do corpo e uma certa no¢ao dos aspectos da
sua anatomia. Sem estes conhecimentos bésicos a representagdo tera uma grande chance de
se tornar inviavel ou tender para uma imagem de aparéncia primitiva, desproporcionada e
ignorante. O uso do modelo vivo serd recomendavel para a melhor representacdo dos
detalhes e das minucias do corpo. Mas para o artista experiente, isso podera se tornar
dispensavel, dependendo do grau exigido de fidelidade a realidade. Se for mediano, ele
poderd utilizar-se da sua memoria para realizar a pintura, pois ela abriga o conhecimento
acumulado de experiéncias anteriores. Se a exigéncia for alta, ele terd de usar o modelo e o
seu conhecimento a0 mesmo tempo, fazendo uma mediacdo entre o que ele vé e o que ele
sabe, na relagdo dindmica, de tentativa e erro, entre a sua percepgao e a sua memoria. Com
o tempo e a pratica, ele desenvolve um esquema mental que o auxilia na imitacdo da
realidade, classificando, ordenando e discriminando, como num jogo de vai-e-vem, entre
as formas reais percebidas e as mentais, onde a experimentagdo continuamente modifica a
memoria. Mas a memoria do artista, tanto se refere a realidade anteriormente
experimentada, quanto ao seu aprendizado de figuras realizadas por outros artistas, em
outras pinturas. Se a mulher nua a ser representada for uma figuragao relacionada ao Além,
como por exemplo, uma alma danada do Inferno, o artista sera obrigado a recorrer ao
estoque de figuras fantésticas daquela memoria coletiva, denominada de imagindario, que ¢
compartilhada com toda a sociedade na qual ele vive. A partir dai, serdo multiplos estratos

da memoria ecoando na consciéncia do artista; a memoria do corpo especifico do modelo,

VOLUME 6 | NUMERO 1 | P.047-085 | JAN/JUN 2016



66

SERGIO RIZO

a memoria dos corpos apreendidos de representagdes de modelos feitas por outros artistas,
a memoria das figuragcdes do imaginario, e assim por diante, num processo que tende a
maior complexidade formal e simbdlica, na medida em que s3o acumuladas novas
exigéncias na execucdo da imagem, e dependendo, claro, da capacidade, talento e

conhecimento do artista.

Busquei expor de forma resumida, nesse Gltimo pardgrafo, a 16gica da fabrica¢do de um
tipo especifico de imagem da pintura (a mulher nua como danada no inferno), baseado na
minha experiéncia como pintor ¢ & luz do estudo de Gombrich**da psicologia da
representacdo pictérica. Em Arte e llusdo, Gombrich (1986) estuda a histdria e a psicologia
da representacdo pictdrica, levando em conta as atuais teorias da percepcdo visual. Ele
reexamina muitas ideias a respeito da imitagdo da natureza e da funcdo da tradi¢do na
elaboracdo das imagens. Na sua investigacdo da mimese, Gombrich sustenta que sem um
meio expressivo e sem um esquema capaz de ser moldado e modificado nenhum artista
pode imitar a realidade. Ele denomina este esquema, na verdade um modelo relacional, de
schematta, e ai centra o seu argumento de negacdo da teoria do olhar inocente. “Nao ¢ o
registro fiel de uma experiéncia visual, mas a construgio fiel de um modelo relacional™’ o
que o artista faz ao copiar a natureza, diz Gombrich. O processo perceptivo, segundo ele,
ndo ¢ passivo e gera uma expectativa, de natureza conceitual, anterior mesmo ao objeto a
ser copiado. Dai dizer-se que “a percepcdo pode ser vista como, essencialmente, a
modificagio de uma antecipagdo”.”® Ao tornar relativa a nogdo mais comum que temos da
imitacdo da natureza, Gombrich enfatiza o processo técnico, o estilo e o fazer na arte,
chegando mesmo a inverter a usual formula¢do da mimese quando diz que “a pintura ¢
uma atividade, e o artista tende, conseqilientemente, a ver o que pinta ao invés de pintar o
que vé&”.** O estudo de Gombrich, ao concentrar-se nos aspectos fenomenoldgicos do
processo perceptivo e da representacdo das imagens, ndo esquece a importante vinculagao

social do artista na fabricacdo das imagens, ao analisar questdes atinentes ao problema do

** GOMBRICH, Ernst H. Arte e Ilusio. Um estudo da psicologia da representacio pictérica, Sio Paulo,
Martins Fontes, 1986.

" 1dem, p. 79.
¥ Ibidem, p.151.
% Ibidem, p. 74.

REVISTA ESTETICA E SEMIOTICA | BRASILIA



SERGIO RIZO 67

estilo quando diz que “a forma de uma representacdo ndo pode estar divorciada da sua

finalidade e das exigéncias da sociedade na qual a linguagem visual dada tem curso”.*

Por conseguinte, na representacdo da mulher danada, Signorelli utilizou claramente de uma
schematta, no sentido Gombrichiano do termo, tornando evidente o apego as visualidades
anatomicas e a exploragdo de diferentes atitudes e gesticulagdes corporais, tdo valorizadas
na arte do Renascimento. No caso mais especifico dos corpos femininos, a geometrizagdo
basica da sua construgdo indica nitidamente o modo pelo qual foram elaborados. Numa
comparagdo das representagdes femininas do Inferno com as do Paraiso, € mesmo com as
da Ressurrei¢do dos Mortos, pintadas na parede oposta e na lateral, respectivamente, pode-
se facilmente constatar que foram realizadas segundo a mesma schematta. A utilizagdo de
formas ovais e esféricas nos desenhos dos corpos ¢ dominante, sendo que as simplificagdes
de blocos cubicos e cilindricos eram aplicadas as perspectivas das figuras, para facilitar a
representagio do escor¢o’’, especialmente nos deménios que voam e nos danados que
caem no Inferno. O corpo nu feminino tipico de Signorelli segue um padrdo estético
vigente na Italia do século XV*, em que o volume do corpo todo era consideravelmente
maior do que na magreza caracteristica das regides do norte europeu. Entretanto,
compartilhava com o norte, a mesma estética da heranga gotica, presente na acentuada
distancia da linha da cintura, elevada e pouco marcada, com a pélvis, rebaixada, resultando
num torso alongado e num ventre proeminente. Quanto aos seios, apesar de
exageradamente esféricos™, sdo delicados e menores, seguindo a tendéncia da maioria dos
nus do renascimento. As faces apresentam uma solucdo que se aproxima da formulagdo
classica simplificada, enfatizando o geral em detrimento do particular, ndo retratando

nenhuma personalidade especifica®.

* Tbidem. p. 79.

41 st ’ . ~ ’ . . . . ~ .. ¢~ .
Na pratica, o escor¢o é uma aplicagdo especifica da perspectiva, significando a ilusdo de diminui¢o criada

num objeto longo e visto a partir de uma das suas extremidades. Constituiu uma dificuldade privilegiada pelos
amatore delle difficulta, segundo consta nas paginas 214-217, do O Olhar Renascente: Pintura e Experiéncia
Social na Itdalia da Renascenga, de Michael Baxandall. Leitura, alias, bastante recomendavel para se aprofundar
nesse aspecto especifico da pintura renascentista.

20 padrio a que me refiro consta na caracterizagio do nu feminino renascentista proposta por Anne Hollander
no seu estudo da relag@o do corpo nu e vestido, em Seeing Through Clothes na pagina 100.

* Esfericidade fungdo de uma schematta ainda nio suficientemente desenvolvida para a representagdo de uma

forma mais realista, em que os elementos particulares fossem mais detalhadamente representados, como nos nus
dos séculos posteriores, principalmente a partir do século XVII.

44 . ~ N ~ . . ~
Aqui me refiro tdo somente as faces das representagdes das mulheres no painel do inferno, ndo sendo a

observagdo extensiva aos outros episddios pintados na capela. No painel do Reinado do Anticristo, por exemplo,
Signorelli representa a si proprio junto ao retrato de Fra Angélico, ao qual presta uma homenagem.

VOLUME 6 | NUMERO 1 | P.047-085 | JAN/JUN 2016



68 SERGIO RIZO

Logo, no meu entendimento, a mulher carregada pelo deménio voador era um prototipo de
mulher bela, embora estivesse destinada a danacdo, um exemplo caracteristico e formador

da categoria dos corpos punidos no Inferno do Renascimento.

Some-se a isso o fato de que ndo havia razdes iconograficas para que os corpos dos
45 . g
danados fossem representados grotescamente ”, mesmo no Inferno, visto que no episddio

da ressurrei¢do, conforme o proprio Reiss informa:

Esqueletos metamorfoseam em corpos na ilustragdo, segundo Signorelli, do processo
evolucionario pelo qual as almas invisiveis e ensombrecidas, assumem mais uma vez, a
corporeidade no dia do Juizo Final. Todas as anormalidades fisicas desaparecem. A
humanidade, despertada e renovada, torna-se perfeita na sua completude. Todos sdo
belos e na mesma idade (trinta, precisamente, a idade na qual Cristo triunfou sobre a
morte na sua ressurrei¢do), de acordo com o programa extraordinariamente detalhado
para a ressurreicdo da humanidade, que emergiu no final da Idade Média apds séculos

de intensos debates. *® (RIESS, 1995)

* Das representagdes que tive a oportunidade de estudar, somente uma mostrou a categoria de corpos danados
grotescos presentes no inferno. Trata-se da pintura intitulada 4 Queda dos Danados, de 1620, de autoria do
pintor Peter Paul Rubens, que se encontra atualmente, na Alte Pinakotek de Munique, na Alemanha. Mesmo
assim, 0s corpos grotescos parecem referir-se mais a um dos pecados capitais, a gula, sendo representada por
dois danados homens ¢ uma mulher, todos obesos e sendo arrastados para a profundeza do inferno por furiosos
demonios mordedores.

46 RIESS, Jonathan B. Luca Signorelli, The San Brizio Chapel, Orvieto, George Braziller, Inc., New York, 1995,
p.54. A descricdo se refere ao painel da Ressurrei¢do dos Mortos, que antecede o momento do Juizo Final e da
distribui¢do das almas para o Paraiso ou o Inferno. Mas existe uma outra interpretacdo do episodio feita por
Tomas de Aquino, na Suma Teoldgica, que diferencia os corpos dos danados dos corpos dos eleitos. Diz o santo
que na ressurrei¢do, sim, os corpos dos condenados serdo “fisicamente” diferentes dos corpos dos eleitos: “Eles
ressuscitardo na idade perfeita, sem qualquer diminui¢do dos membros, sem nenhum dos defeitos ou
enfermidades que um erro da natureza ou uma doenga pode introduzir na Terra. (...) Mas porque a sua alma se
afastou voluntariamente de Deus e foi destituida do seu proprio fim,0s corpos ndo s@o espiritualizados, isto é,
ndo serdo inteiramente submetidos ao espirito, enquanto a alma, pela sua afetividade, sera carnal. Tal como os
corpos dos condenados, ndo terdo essa agilidade que sem dificuldade os tornaria obedientes em relagdo a alma:
pelo contrario, serdo incdmodos e pesados e de certa maneira insuportaveis para a alma, porque a propria alma,
pela sua desobediéncia, se afastou de Deus. (...)Por fim, esses corpos serdo opacos e tenebrosos, tal como as suas
almas que se véem privadas da luz do divino conhecimento”. A citagdo encontra-se na p. 223, do livro de
Georges Minois intitulado de Historia do Inferno. Existe também mais uma outra referéncia a questdo da
ressurreicdo, que segundo Clark era o modelo que os artistas do século XII usualmente seguiam para representar
a cena. Eram instru¢des que estavam “contidas no Speculum de Vincent de Beauvais, onde se da ao assunto uma
interpretacdo diretamente derivada da filosofia humanista da Grécia. Estabelece-se que na <<Ressurrei¢do>> as
figuras levantando-se do tumulo ndo s6 devem estar despidas mas que cada uma deve apresentar-se num estado
de perfeita beleza segundo as leis da existéncia”. Kenneth Clark, O Nu, Editora Ulissea, Lisboa, p. 248.

REVISTA ESTETICA E SEMIOTICA | BRASILIA



SERGIO RIZO 69

3.1. 0 JUIZO FINAL DE MICHELANGELO

Michelangelo recebeu a incumbéncia de executar o afresco do Juizo Final em Roma
no ano de 1533, feita pelo Papa Clemente VIII. Os movimentos da Contra-Reforma
possivelmente levaram o sumo pontifice a optar por esta temdtica. Deveria ser um
manifesto Anti-Reforma. Da encomenda inicial constava mais um afresco na parede oposta
com o tema da Ressurreicdo que acabou ndo sendo realizado. O levantamento dos
andaimes do afresco teve inicio entre abril e agosto de 1535 e a monumental obra

terminada foi exposta ao publico em outubro de 1541.

Do ponto de vista formal, trata-se de uma obra gigantesca , contando com 411
figuras humanas representadas no tamanho médio variando de 2,0 m a 2,5 m cada uma.
Embora nos estudos iniciais Michelangelo tenha procurado respeitar os limites projetados
segundo os afrescos existentes nas paredes da capela, especialmente o de Perugino
(Natividade e Moisés encontrado nos Arbustos), mais tarde ele mudou a concepcio da
obra. Segundo estudos posteriores, decidiu ocupar toda a superficie da parede atrds do
altar. Michelangelo ja havia pintado todo o teto com o tema da Génese 29 anos antes.
Formalmente, as distancias entre os dois afrescos sdo numerosas. Ao enquadramento
repetido do teto, por exemplo, corresponde a sua auséncia total no juizo. Como bem o
coloca Sergio Ferro : (...) “a pintura elimina a arquitetura, fura a parede, abre a igreja (...)

Atras do altar, o Juizo elide o suporte que o permite”*’ (FERRO, 1981).

Michelangelo substituiu o conceito teologico medieval da Providéncia e introduziu a
nocao mais antiga do fatum, a idéia de um destino inexoravel que deixa os mortais a mercé
do medo e da incerteza. De fato, isto implica numa outra caracteristica do afresco que ¢ a
auséncia do tema corrente da pesagem das almas, feita pelo arcanjo Miguel, na grande
tradicdo dos juizos finais. A divisdo e o encaminhamento das almas ao Paraiso ou ao
Inferno, que em outros juizos finais ¢ organizada segundo esta convencdo, passa a ser
confusa e feita por meio de lutas encarnicadas entre almas, anjos celestes e demonios, no
afresco de Michelangelo. As virtudes ou pecados das almas parecem ja ndo pesar em nada,
pois que a divisdo depende da determinagdo dos anjos e demonios que, por elas, lutam
entre si. Em contraste com Signorelli, que representou um esquema cosmico e ordenado e

que incluiu a promessa da eterna salvacdo no Paraiso do seu Juizo, Michelangelo eliminou

47 FERRO, Sergio. Michelangelo, Sdo Paulo, Palavra e Imagem, 1981, P.75.

VOLUME 6 | NUMERO 1 | P.047-085 | JAN/JUN 2016



70

SERGIO RIZO

toda a hierarquia e projetou, tanto os eleitos como os danados, no mesmo espaco plano,
juntos no mesmo e Unico movimento, que num momento ascende as alturas celestes (no
caso ndao muito promissoras) € no outro desce as profundezas infernais (certamente

punitivas).

Michelangelo, Juizo Final

REVISTA ESTETICA E SEMIOTICA | BRASILIA



SERGIO RIZO 71

No tocante ao aspecto iconografico do Juizo Final, Michelangelo utilizou as
principais tematicas da tradig¢@o cristd, como o lugar central ocupado por Cristo, o Juiz e a
Virgem Maria, bem como a descri¢do dos instrumentos da paix@o e da crucificacdo nos
dois espagos superiores opostos. As modificagdes iconograficas que Michelangelo
introduziu na imagem do Cristo, Maria e na multiddo de santos e dos apdstolos, ja constam
de diversos e importantes estudos. A drea que aqui mais interessa diz respeito a
representacdo do Inferno. Nele, Michelangelo utilizou o repertério da iconografia de
Dante, de forma modificada, nas figuras dos grupos dos danados, dominados pelas
presengas de Caronte, o barqueiro do Inferno e Minos, o juiz das almas pecadoras. A
modificacdo que mencionei ¢ no tocante a aparéncia fisica, tanto de Caronte, quanto de
Minos, que de acordo com Barnes (1998) “(...) ndo se ajustam a descricio de Dante;

. 548
apenas os seus gestos sim” .

O barqueiro do Inferno, na interpretagdo de Michelangelo, apesar de manter sua
identidade como uma figura mitoldgica, na sua corpulenta figura, de trajar um
panejamento esvoagante™(o que figura como uma capa as suas costas) ¢ de ndo ostentar o
par de chifres tipico dos demonios medievais, mais se aparenta com um deles, devido ao
fato de apresentar longas orelhas pontudas, garras e uma face de caracteristicas felinas. Na
descricdo de Dante, Caronte ¢ um velho, branco de antigo pélo e enrugado, de olhos em
brasa e vestido em trapos. De acordo com a limpeza feita recentemente no afresco, o corpo
de Caronte ¢ verde, o que na simbologia medieval, ainda vigente na ocasido, significava
um dos pecados mortais, o da inveja. O fato de ele estar batendo nas almas danadas com o
remo pode implicar num elo cé€nico, segundo Barnes (1998), entre o episddio do embarque
das almas, onde isso realmente acontece (no Inferno, Canto III, versos 109-11) e o
julgamento de Minos, que s6 se da no Canto V, versos 4-21, apds terem passado pelo
limbo dos poetas e filésofos. A direcdo do seu olhar para a outra margem onde se encontra

o terrivel Minos, indica a ligacdo entre as duas cenas.

Minos, por sua vez, se apresenta no afresco na versdo de uma criatura corpulenta de

orelhas de asno, com uma serpente (que morde o seu pénis) em sua volta e ndo uma cauda

BARNES, Bernardine. Michelangelo’s Last Judgement: The Renaissance Response, Berkeley,University of

California Press, 1998, p. 114.

* 0 tapa sexo foi uma intervengdo posterior 4 morte de Michelangelo, inicialmente feita pelo artista Daniele da
Volterra (vulgo “Braghettone”), que foi contratado pelo Concilio de Trento com a finalidade de “moralizar o
Juizo”. As intervengdes restantes se estenderam até o século XIX.

VOLUME 6 | NUMERO 1 | P.047-085 | JAN/JUN 2016



72

SERGIO RIZO

enrolada, como em Dante. Barnes sugere uma possivel representacdo de Satd na sua figura
numa transferéncia simbolica interessante, imaginativa e bem fundamentada. A auséncia
da representacgdo explicita do rei do Inferno e mesmo a falta de énfase no espago dedicado
a representacdo do proprio Inferno, poderia ser fungdo da execu¢do de um outro painel na
parede de entrada da capela. Este painel teria como tema a massiva queda dos anjos
rebeldes, que apesar de pouco comum na data (Miguel combatendo Satd era uma
iconografia mais comum, entdo), estaria com sua execug¢do prevista segundo os primeiros
esbogos feitos pelo artista. Como o painel ndo foi realizado, a representa¢do do Juizo Final
terminou por incorporar o episddio da queda. Assim, o Inferno sofreu uma dréstica redugao
no seu espaco de representagdo e o Demonio teve de se acomodar na sua transferéncia

iconografica para a figura do juiz infernal Minos.

Mas o conhecimento de Michelangelo, da Divina Comédia, era bem além do nivel popular
e simplista, e muitos membros da sua audiéncia na Capela Sistina, tinham o tempo e,
presumivelmente o conhecimento, para apreciar as referéncias mais sutis™’ (BARNES,

1998).

E interessante notar que em termos de influéncias iconograficas a relagio se mostra
reciproca entre Dante e os pintores. A figura do seu Sata de trés cabegas provavelmente foi
inspirada por concepgdes de pintores. Dante, como grande parte de Florenca, deve ter visto
o espetacular mosaico do novo Juizo Final da ctpula do batistério da catedral de Sdo
Giovanni, terminado em 1300, dois anos antes dele ser banido (ndo esquecer que a Divina
Comédia foi escrita no seu exilio).Acrescente-se o fato de que, segundo nos conta Vasari
no seu livro Vidas dos Artistas (1550), Dante era “um querido amigo” do pintor Giotto,
que também era florentino. Depois de seu exilio ele evidentemente visitou a capela
Scrovegni em Péadua, onde Giotto terminou os seus famosos afrescos em torno de 1307.
Ambos os juizos finais exibem Satds bestiais com um par de serpentes devoradoras de
danados no lugar das orelhas. Como em termos descritivos, as serpentes teriam parecido
mais exoticas do que poéticas, Dante reorganizou a imagem de tal forma a estabelecer um

paralelo com a Santissima Trindade.

A sintese do Hades cristdo, feita por Dante, resulta particularmente significativa na

compreensdo da iconografia presente nos juizos finais de Michelangelo e Signorelli, ambos

Y BARNES, Bernardine. op., cit, p.107.

REVISTA ESTETICA E SEMIOTICA | BRASILIA



SERGIO RIZO 73

seus notorios leitores. Mas ndo se deve exagerar o feito, visto que a influéncia de Dante
nas imagens do Inferno se fez sentir s6 a partir do final do século XIV, e mesmo assim
muitos artistas eram relutantes ou incapazes de transformar as suas sugestoes literarias em
imagens pictdricas. Existia o problema de representar numa pintura de duas dimensdes a
complexa topografia tridimensional do seu inferno, de formato conico. Além do que a
representacdo dos suplicios constantes em Dante requeria um conhecimento da literatura
classica. Dai ¢ que o esquema anterior dos sete pecados capitais continuou sendo a fonte
principal das representa¢des do Inferno que os artistas, na sua maioria, utilizavam. Era uma
questdo de tornar mais compreensivel uma imagem para aqueles que tinham somente um

vago conhecimento da cultura classica.

Apesar da obra de Dante versar sobre uma aventura moral e redentora do espirito no
Além, ¢ na sua constante mengdo ao corpo fisico, como a principal figuragcao do Inferno,
que o relato adquire for¢a e convencimento dramatico. A corporificagdo da alma pecadora
na carne ressurrecta, passivel de punicdo, ¢ o fundamento essencial do castigo exemplar
do Demonio, e a razdo de ser do Inferno no cerne da crenga cristd. O vigor imaginativo de
Dante no Inferno centra-se na plasticidade das formas — ele pensava por via das imagens
simbolicas. As metaforas corporais, recurso literario abundantemente utilizado por Dante,
indicam o itinerario de uma verdadeira geografia corporal no Inferno. Os diversificados
exemplos dos corpos gigantescos ai presentes designam a geografia do corpo infernal,
transformado no corpo mundo — Satd, o protagonista peludo do Inferno, cujo imenso
corpo se confunde com o buraco maldito; Anteu, o gigante africano devorador de ledes, e
que junto aos seus companheiros Efialte, Briareu e Nemrod, provocam terremotos terriveis

ao movimentar-se; ¢ Gerido, o monstro alado e transportador de Dante e Virgilio.

Quanto aos corpos dos danados, eles sdo regidos pela lei de Talido, cada um tendo o
castigo correspondente ao seu pecado. Dante distribuiu os pecados no esquema das
transgressdes de crescente gravidade, com base na doutrina aristotélica, em quatro
categorias principais: incontinéncia, violéncia e bestialidade, fraude simples e traicdo. O
corpo supliciado conforma a principal iconografia do Inferno, e os castigos corporais,
muitos deles aplicados por diligentes categorias de demoOnios menores, sdo dos mais
variados tipos: imersdo na lama fétida, no sangue fervente do rio Flegetonte, no piche
quente, flechadas, dilaceramentos, esquartejamentos, queimaduras pelo fogo ardente,

picaduras de serpentes e de vespas.

VOLUME 6 | NUMERO 1 | P.047-085 | JAN/JUN 2016



74

SERGIO RIZO

O corpo danado no Inferno jesuita, por sua vez, enfrenta uma nova situacdo. Cessam
todas as torturas exceto o fogo, e todos os monstros, exceto o verme que nunca dorme. Em
compensagdo, entra um novo suplicio, que busca definir um sistema normativo de
punicdes eficiente, e condizente com as necessidades do imaginario do século XVI. Num
ambiente claustrofoébico, imido e repulsivo, se apertam, de corpos colados, de ventre com
traseiro, de boca com boca, aristocratas e prosperos comerciantes, com mendigos imundos
e fedidos, com vermes e feridas pustulentas, com leprosos e com habitantes dos bairros
miseraveis e sujos. E um Inferno feito sob medida para despertar o temor da classe média e
da aristocracia. Os corpos dos danados neste Inferno ficariam inchados, flacidos,
infectados, repugnantes, esmagados juntos como uvas numa prensa de vinho. Nao ha
latrinas. O fedor infernal ¢ de gente, e € repulsivo e eterno, € composto de sujeira, de fezes,
de pestiléncia, de feridas abertas com pus, de mau halito, e de tudo o mais que os jesuitas
julgassem apropriado para causar temor e arrependimento nos seus ricos clientes. E o
Inferno da promiscuidade absoluta e do compartilhamento da imundicie. Mas no terreno da
arte, era inconveniente traduzir esta literalidade do esgoto e da sujeira para imagens
religiosas. A representacdo do Inferno barroco teve entdo de encontrar alternativas em
imagens que enfatizassem, sobretudo o carater teatral, espetacular e dramatico, da sua

mentalidade religiosa.

3.2 O JUIZO FINAL DE RUBENS

O estudio de Pieter Paul Rubens (1577-1640), um dos mais famosos e prolificos
pintores holandeses do século XVII, recebeu, em 1615, a encomenda do Conde Wolfgang-
Wilhelm, para executar um Juizo Final para a Igreja jesuita de Neuburg. Conhecido como
o Grande Juizo Final, a obra foi completada entre os anos de 1615-1616. A obra, realizada
em grande parte pelos seus assistentes, ¢ uma interpretacdo barroca do Juizo Final de
Michelangelo. A ira divina em Rubens ¢ concebida como uma composi¢ao oval da carne,
um crescendo de salvagdo e danagdo do corpo. O corpo danado no Inferno, que ¢ o que
aqui mais interessa, mereceu uma atencao especial por parte do estidio de Rubens, tanto
que foi executada uma segunda obra, ligada ao tema do Juizo Final e intitulada de Queda
dos Danados. Essa obra encontra-se atualmente na Alte Pinakothek de Munique. No centro

da pintura, um pouco abaixo, Rubens pintou um interessante grupo de danados obesos.

REVISTA ESTETICA E SEMIOTICA | BRASILIA



SERGIO RIZO 75

Contradizendo o programa da ressurrei¢io da Igreja’', que prevé corpos perfeitos, ou
interpretando expressamente o episddio em que, segundo Tomds de Aquino, 0s corpos
condenados “serdo incodmodos e pesados e de certa maneira insuportaveis para a alma,
porque a propria alma, pela sua desobediéncia, se afastou de Deus™?, Rubens representou
trés danados, dois homens e uma mulher a serem carregados pelos deménios™. Seus
corpos sdo claramente obesos e um deles ¢ atacado as mordidas, no flanco e no brago, por
dois demoénios. Aqui, Rubens faz pleno uso da categoria de demodnios mordedores,
introduzida por Michelangelo no seu Inferno do Juizo Final®*. A representacio desses
corpos gordos, pesados e excessivos, pode ainda estar vinculada ao pecado da gula, um dos
sete pecados capitais, € nesse caso, os demonios mordedores estariam, na verdade, a
devorar o danado, nessa canibalizagdo tdo caracteristica dos demonios medievais. E
representativa também, de uma inversdo punitiva demoniaca daqueles excessos

gastrondmicos cometidos em vida pelos pobres danados.

Na pintura de Rubens o suplicio dominante aplicado aos corpos danados ¢ o da
devoragdo, exercida por varios tipos de figuracdes demoniacas e bestiais. Existem ainda
puxdes de cabelos, chaves de braco e esganagdes de todas as espécies. Os puxdes de
cabelos sdo quase que exclusivamente aplicados as mulheres, podendo com isso, significar
a puni¢do do pecado da luxuria. Servem também, como um diferente recurso formal de
enfatizar a curva descendente, que vai do Céu as profundezas do Inferno. Demonios
enfileirados seguram nos cabelos das danadas, formando uma extensa cadeia de corpos
infernais que se precipitam nas regides abissais. O corpo danado de Rubens ¢ a expressdo
propria e dindmica, em toda a significacdo do termo, da culpa e do desespero interior das
almas condenadas ao suplicio eterno. Os corpos danados sdo mostrados nas mais variadas
e intensas contor¢des possiveis, dobrados, torcidos, esticados, enroscados e flexionados,
levando aos limites extremos a terribilitd tipica do corpo michelangesco. E, do ponto de
vista da composi¢ao, esses corpos se dispde numa estrutura de curvas e volutas, de ovais e
elipses, de enroscamentos, onde tudo flui, ininterruptamente, onde as linhas conduzem o

olhar numa trajetoria serpenteante, que termina na profunda escuriddo do Inferno. A curva

31 RIESS, Jonathan B. op., cit, p. 54.
2 MINOIS, Georges. Historia do Inferno, Lisboa, Teorema, 1997, p. 223.

Existe um estudo especifico desse grupo de danados obesos, feito por Rubens e bastante interessante, e que

pode ser consultado na pagina 178, do livro Figure Drawing, de autoria de Nathan Goldstein, Prentice Hall, New
Jersey, 1993. o desenho original encontra-se no Museu Britanico, em Londres.

** No Inferno do Juizo Final de Michelangelo, logo abaixo da barca de Caronte, esta representado um deménio
voador a carregar um danado, que ele morde, violentamente, numa das pernas.

VOLUME 6 | NUMERO 1 | P.047-085 | JAN/JUN 2016



76

SERGIO RIZO

do corpo danado, o seu enroscamento, semelhante ao da serpente, simboliza em Rubens, os

ciclos do vicio e da degradacao moral da humanidade pecadora.

Rubens, Pieter Paul, Queda dos Danados

Na composicao da pintura Rubens organiza uma verdadeira sinfonia da carne danada,
se ocupando mais da expressividade da enorme massa composta de corpos que se
precipitam no Inferno do que num cumprimento estrito de ordem iconografica deste
episodio biblico. A vertigem da queda fica acentuada pela progressiva materializacdo que
os corpos danados vao adquirindo na medida em que se precipitam nas profundezas do
abismo. A escala usada nas cores contribui em muito para esse paulatino ganho de peso
visual dos corpos. No topo a esquerda, dominam os fulgores e a claridade amarelada
divina, impondo-se sobre o fundo azul do céu e onde figuram os anjos guerreiros a
expulsar os danados. Nessa altura, os corpos danados sdo ofuscados pela furia da luz
divina, predominando os ocres e carnagdes esmaecidas. No centro da pintura, os tons ficam

mais contrastados, sombras profundas acentuam as carnagdes de matizes mais realgadas,

REVISTA ESTETICA E SEMIOTICA | BRASILIA



SERGIO RIZO 77

entram os vermelhos das chamas, os contornos sdo mais definidos, e na base, predominam

as sombras e os tons escuros da profundeza infernal.

Com relagdo aos corpos demoniacos representados na pintura, Rubens baseou as
iconografias na tradicdo, especialmente nos demoénios do Juizo Final de Michelangelo,
mantendo as caracteristicas gerais dos demonios humandides do renascimento. A essas
representacdes ele acrescentou um grupo de figuras bestiais € monstruosas, parecidas com
lobos, ursos e ledes. No seu bestidrio, Rubens também faz figurar a mitolégica hidra,
monstro de vdrias cabegas de dragdo, a devorar danados. Estdo representadas também,
algumas variagdes iconograficas que fundem o corpo do deménio humanéide com o da
serpente, o0 mesmo hibrido constante em algumas pinturas flamengas do século XV, mais
especificamente na Queda do Homem de Hugo Van Der Goes™, atualmente no
Kunsthistorisches Museum de Viena, bem como na representagdo italiana do Demonio, na
Tentagio do Eden, no teto da Capela Sistina, feito por Michelangelo. Na pintura de
Rubens, a exemplo da tradi¢do flamenga, inexiste a representacao de Sata, cuja iconografia
estard, até o principio do século XVII, mais vinculada as questdes da magia negra e
feitigaria. De acordo com o programa de banimento de Satd e dos demais demonios do
Inferno, implementado pelos jesuitas, a legido infernal estara destinada mais as transacgdes

com bruxas, feiticeiros e a magia negra.

Rubens faz da expressdo do corpo humano um simbolo tdo profundo do Inferno que

prescinde da existéncia de instrumentos de tortura, tdo comuns na Idade Média.

4. ANIMA DANNATA

Anima Dannata ¢ o titulo de um estudo fisionomico feito pelo escultor italiano
Gianlorenzo Bernini. Este busto, esculpido em marmore em 1619, durante o seu periodo
romano de formacao, ¢ um auto-retrato, um estudo particularizado da sua expressao facial.
A peca foi concebida para fazer par a uma outra imagem, de uma jovem que levanta a vista
para o céu, e que foi intitulada de A/ma Bendita. A busca da verdade no instantaneo, a
investigacdo das reagdes emocionais, € em especial as expressdes de surpresa, temor ou

perturbagdo, sdo caracteristicas do caravaggismo’® de Bernini. E fazem parte da estratégia

55 s . . ~
O lagarto com cabega humana de Hugo, alids, é um dos precursores da humanizagdo da serpente, como

simbolo do Demodnio medieval.

% Michelangelo Caravaggio, pintor italiano, nascido em 1571 e falecido em 1610, um dos representantes

notaveis do barroco na Italia, destacou-se principalmente pelo intenso “realismo” das figuras e cenas biblicas que

VOLUME 6 | NUMERO 1 | P.047-085 | JAN/JUN 2016



78 SERGIO RIZO

tematica e formal da arte religiosa do barroco, orientada pelos jesuitas, que visa ao
engajamento das emocdes dos fiéis. O ponto mais importante aqui € o processo segundo o
qual os imaginarios do Paraiso e do Inferno, com toda a sua variedade de iconografias, irdo
se resumir a esses dois bustos antagonistas, a duas expressoes faciais de éxtase mistico e de
horrivel desespero, respectivamente. Antagonismo que, por sinal, ¢ sindbnimo do recurso

estilistico por exceléncia da arte barroca: o contraste.

4

Bernini, Giamlorenzo, Anima Dannata

No tocante ao Inferno, a Alma Danada sintetiza o desespero cristdo interiorizado, eleva
a emocao ao maximo de expressividade, ndo se esquecendo de que Bernini, segundo Emile

Male, “(...) comungava duas vezes por semana, além de submeter-se, todos os anos, aos

representava. De acordo com Howard Hibbard, em seu livro Caravaggio, Thames & Hudson, Londres, 1993, p.
190: “Caravaggio pintava pessoas reais, que pareciam se projetar para dentro do nosso proprio espago e vida,
pelo contraste da escuriddo atras delas. O artista que melhor soube compreender o que Caravaggio fez nas
Capelas de Cesari e Cavalieri, foi Bernini, que traduziu o imediatismo das pinturas de Caravaggio para a
estatudria, e em ultima instdncia, para a experiéncia visual e emocional emoldurada por uma capela ou até
mesmo por uma igreja. Mas ele substituiu a representacdo mundana das pessoas feita por Caravaggio pelas suas
figuras idealizadas em marmore”.

REVISTA ESTETICA E SEMIOTICA | BRASILIA



SERGIO RIZO 79

Exercicios Espirituais de Santo Inacio de Loyola”(...)°" . Esta sentimentaliza¢io da imagem
infernal ¢ que vai influenciar as contor¢des corporais agdnicas, torturadas e teatrais da
Porta do Inferno de Rodin®®. O corpo humano demoniaco e sofredor, passa a simbolizar
todo o espago do Inferno. Ja ndo se fazem mais necessarias iconografias da tradi¢do, como
a paisagem de rochas, as chamas, os demonios e nem os objetos de suplicios. Desfaz-se de
qualquer meng¢do ao ambiente infernal e mesmo ao corpo inteiro; tudo agora se resume
numa fisionomia de horror. E o retrato do homem se infernizando, ¢ a terrivel paisagem do
Inferno, espiritualmente absorvida e mentalmente vivenciada, se desenha nas suas rugas
crispadas, nas sobrancelhas arqueadas, nas narinas dilatadas e nos olhos protuberantes, na
boca escancarada a gritar de horror, e nos cabelos desordenados, proprios da inquieta
geometria barroca. O significado metaférico dessa expressdo do inferno espiritual e
interiorizado no individuo, ndo era, naturalmente, destinado a ser compreendido pela
populacdo simples e iletrada. De acordo com Minois (1997), “existem realmente dois
infernos no Grande Século: o da gentalha e o dos debochados aristocraticos. Enquanto os
primeiros se debatem na imunda cloaca, amontoados, estilhagados, queimados e gelados,

. 59
os segundos meditam sobre o remorso”

. Mas como nem as representacdes violentas e
vulgares do Inferno popular, e nem a perturbagdo e o remorso do Inferno aristocratico
pareciam assustar muito os cortesdos dos séculos XVII e XVIII, restou a arte da Contra-
Reforma buscar na exacerbagdo do conteudo emocional das suas imagens, o elemento de
inquietacdo espiritual interior, de ordem passional, que doutrinasse o publico mais
esclarecido. Mas isso ao pre¢o de abandonar o principio simbdlico que havia organizado
suas representacdes religiosas por séculos de historia. “A Igreja j4 ndo se contenta em
expor os dogmas de sua Fé, como ocorria nos séculos passados; agora ela se propde a

9960

defendé-los, a demonstra-los”™". Nao foi outro o objetivo do complexo de imagens

barrocas do que suscitar emocdes e sentimentos nos fiéis que as contemplavam.

37 TREVISAN, Armindo. O Rosto de Cristo: A Formag¢do do Imaginario e da Arte Cristd, Porto Alegre, Editora
Age, 2003, p. 246.

Embora a énfase da Porta do Inferno de Rodin seja no corpo, existem obras expressivas, que a ecla se

relacionam e que se concentram na fisionomia agonica das personagens retratadas. E o caso da Cabe¢a da Dor,
de 1882, fragmento que pertencia a um dos filhos de Ugolino, grupo integrante da Porta do Inferno, e que,
posteriormente, ganhou autonomia. Outro exemplo é a Mulher que Chora ou A Carpideira, um bronze de 1893,
que chegou a integrar a base da Porta, sendo mais tarde retirada e apresentada individualmente. Por fim, consta
um desenho intitulado de Cabeg¢a de Homem Inquieto, de 1896, que é muito semelhante a estatua da cabega
danada de Bernini.

* MINOIS, George. op., cit, P. 289.
% TREVISAN, Armindo. op., cit, p. 246.

VOLUME 6 | NUMERO 1 | P.047-085 | JAN/JUN 2016



80 SERGIO RIZO

A Alma Bendita e a Alma Danada, ambas representadas por Bernini, seriam os dois
lados do corpo cristdo, dois estados de dnimo incessantemente antagdnicos, constituintes
da alternancia do impulso superior da fé que aponta para o alto, e do instinto carnal inferior

que arrasta para o abismo.

Em vista disso, Minois (1997) indica a atualidade da concep¢ao sentimental barroca na

consciéncia do homem do século XX:

O Paraiso e o Inferno ndo seriam entdo mais do que duas facetas contraditérias de uma
mesma realidade no homem? Duas virtualidades da pessoa que se realizam de forma
alternada? Satd ndo ¢ um anjo? O homem ndo ¢ ao mesmo tempo condenado e eleito,
bom e mau? Este caminho parece ser o unico que estd aberto a reflexdo neste fim do

século XX. No seu Paraiso Perdido, Milton escrevia:
O espirito € o seu proprio lugar e nele podem fazer-se

Dos infernos os céus, € dos céus um inferno®! (MINOIS, 1997).

O fogo ¢ a esséncia do Inferno. Nele se incorpora e se faz figurar, desde o inicio e
através dos séculos, em quase todas as versdes européias do mundo inferior. A nogdo
mesma de um fogo sem luz, o fogo negro do Inferno, que aumenta as trevas em vez de as
dissipar, que na concepc¢ao de Santo Agostinho ¢ o fogo que queima a alma sem consumi-
la, e na de S0 Marcos aparece comparado ao sal — omnis enim igne salietur, o fogo estara
neles como o sal®® — ¢ que vai constituir o principio geral da punigdo do corpo pecador. A
didatica do medo encontra nos sermdes cristdos dos séculos XVII e X VIII todos os tipos de
absurdos e exageros, de alucinagdes sadicas e oportunistas, ¢ o fogo do Inferno era uma
oportunidade para as mais variadas comparagdes, como esta, constante na Cole¢do Integral

e Universal das Oragoes Sagradas:

Os condenados apenas conhecero o fogo, respirardo o fogo, terdo em todo o lado um
espago prodigioso. O fogo sera o elemento que sempre os hé de alimentar e conservar
para sempre os atormentar. Insinuar-se-a até a medula dos ossos, atingird todas as
partes do seu corpo e penetra-las-4 inteiramente. A sua lingua serd como uma barra de

ferro em brasa, os labios como placas de cobre a arder, o palato da boca como uma

1 MINOIS, Georges. Histéria dos Infernos, Lisboa, Teorema, 1997, p. 433.
62 Idem, p. 275.

REVISTA ESTETICA E SEMIOTICA | BRASILIA



SERGIO RIZO 81

fornalha em brasa, os dentes como pedacos de ac¢o ao rubro, os pulmdes como foles de
fogo, o estdbmago e o ventre como um cadinho em que se depuram os metais mais

duros”(MINOIS, 1997).

Observar-se no trecho citado uma interessante metafora corporal alusiva ao corpo fogo
no Inferno, um corpo que se faz barra de ferro, fole e fornalha, e no qual todos os
instrumentos caracteristicos do trabalho de uma ferraria se apresentam, ordenadamente, na
purgacdo dos pecados que corrompem este mesmo corpo. De acordo com Santo Hilario

. . 64
“esse fogo queima a carne e impede-a a0 mesmo tempo de se corromper’™".

Sobre o fogo do Inferno diz ainda Santo Agostinho, em Civitate Dei, preocupado em
incluir a categoria dos corpos demoniacos nos suplicios juntamente com a dos danados,
que ele serd um fogo corpdreo e atormentara os corpos, sejam de homens ou de demdnios,
que a ele estardo unidos para receber a pena, ndo para vivifica-lo. Termina por falar desse

fogo que sera unico para ambos, como o proprio Deus assegurou.

No seu aspecto negativo e destruidor, o fogo ¢ de fato uma funcio diabolica, mas tem
também na forja um duplo significado: seu fogo ¢, ao mesmo tempo, celeste e subterraneo,
instrumento de demiurgo® e de deménio. A natureza do calor, proveniente do fogo é
ambigua. Quando intenso, desmesurado, transcendente, ele pode queimar agressivamente
as coisas. Traduz-se pela furia divina, a Deus irae, o fogo do Juizo final. Que nos diga o
padre jesuita La Colombiere, capeldo da duquesa de York em Londres, num sermao feito

nos anos 1670-1680, inteiramente representativo do que se escutava na época:

O fogo do inferno ¢é o efeito de uma forga irritada, da raiva infinita do Criador: é um
instrumento de colera e de vinganga, apenas foi criado para atormentar; e como todas
as qualidades que Deus lhe concedeu para esse fim se revelassem ainda muito fracas,
como se toda a sua onipoténcia nada pudesse fazer para corresponder a sua colera,
assim junta-se a esse fogo, regula a sua atividade e aplica-o pelas suas proprias maos,
acrescenta ao seu natural ardor tudo o que em si existe de for¢a e de discernimento

para se tornar mais violento e mais cruel.

% Tbidem, p. 277.
% Idem, p. 283.
65 Refiro-me aqui ao deus do fogo grego Hefestos, que na versdo romana ¢ chamado de Vulcano, o ferreiro do

Olimpo.

VOLUME 6 | NUMERO 1 | P.047-085 | JAN/JUN 2016



82

SERGIO RIZO

Um Deus cruel, sem sombra de duvida, a despeito dos mais nobres e divinos designios.
Mas que tem a sua contrapartida benigna. Pois o fogo, quando tépido, controlado,
imanente, aquece, acalenta, cria as condi¢des para a vida, ndo s6 do homem como também

de todos os outros seres na terra.

Esta universalidade ignea cuja propriedade de fazer corresponder temperaturas opostas
ao aquecer a matéria, articula uma vasta categoria de significagdes do fogo. Na mitologia
grega, por exemplo, representou um simbolo de civilizagdo, tendo sido dado aos homens
por Prometeu. Na sua versdo benigna o fogo ¢ o elemento da vida, que anima, ¢ intimo e
universal, reside no coragdo e ascende ao céu. “Sobe das profundezas da substincia e se
oferece como um amor”®, diz poeticamente Bachelard (1999), na sua imaginagio do fogo.
Diz ainda que no polo oposto o fogo “torna a descer a matéria e se oculta, latente, contido
como o 6dio e a vinganga” ®’. Dentre todos os fendmenos, é realmente o tnico capaz de
receber tdo nitidamente as duas valorizagdes contrarias: o bem e o mal. Ele brilha no
Paraiso, abrasa no Inferno. E dogura e tortura”®®. Como diz Bachelard (1999), “o fogo ¢&,
dentre os fatores de imagens, o mais dialetizado. So ele ¢ sujeito e objeto. Quando se vai

ao fundo de um animismo, encontra-se sempre um calorismo”.

De acordo com Junito Branddo (1997), “a grande queda de nivel ¢ a de Lucifer, ‘o que
leva a luz celeste’, precipitado nas fornalhas do inferno: um fogo que brilha sem consumir,

mas exclui para sempre toda e qualquer possibilidade de regeneragdo”.

Numa metafora alusiva ao trauma sofrido apds a queda no interior do mundo, pode-se

falar da “regressdo™® do Demonio, da sua “necessidade de penetrar, de ir ao interior das

. . . ~ . c o~ 4 . 1

coisas™”’, do recolhimento fetal, movido por “uma seducdo da intuicdo do calor intimo™’",
2 2

ao interior quente do orbe, nas profundezas obscuras da terra, a ela se ligando, numa

espécie de retorno ao morno utero materno: a terra mater. Ao estreitamento desta calida

66 BACHELARD,Gaston. 4 Psicandlise do Fogo, Sdo Paulo, Martins Fontes, 1999, p. 11.
7 1dem, p.11.
% Ibidem., p.11.

69

De acordo com Junito Branddo, as grutas e cavernas desempenhavam um papel religioso muito importante

em todas as culturas primitivas. A descida a uma caverna, gruta ou labirinto simboliza a morte ritual, do tipo
iniciatico, onde o individuo experimenta uma ida aos comecos do mundo e as origens do ser. Diz ele: “Esta
catabase ¢ a materializa¢do do regressus ad uterum, isto é, do retorno ao utero materno, donde se emerge de tal
maneira transformado, que se troca até mesmo de nome”. In: BRANDAO, Junito. Mitologia Grega, Volume I,
Editora Vozes, Petropolis, RJ, 1997. P.54.

" BACHELARD,Gaston, op., cit, p.61.
" Idem, p.61.

REVISTA ESTETICA E SEMIOTICA | BRASILIA



SERGIO RIZO 83

intimidade terrestre opde-se a fria e espléndida expansao celeste. O esquema simbolico fica
claro, estrutura-se uma dicotomia entre a realidade interior demoniaca, proxima e sensivel,
e a idealizagdo exterior distante e impossivel, pois que divina. O Demdnio ¢ presa do apelo
do subterrdneo, que nos termos constantes em Bachelard (1999) representa o retorno ao

calidum innatum’®. A semelhanga do mineiro, ele “tem nas veias o fogo interior da terra”.

Trata-se de um mergulho vital na interioridade do calor do ser, um feroz resignar-se em
si, pois “o fogo é o fendmeno objetivo de uma raiva intima””>. O Demoénio desencadeia
assim, uma jornada interior em busca do impossivel fogo redentor, e como Empédocles’,
langa-se no absoluto, na esperanca de um improvéavel retorno ao seu estado divino anterior,

no regago protetor de Deus.

Novamente aqui, ocorre um nitido paralelo da existéncia humana, enquanto vitima das
ardentes paixdes mundanas e das incertezas do destino, com o Demonio, em termos do seu
drama existencial subterranco, resultado do abandono de Deus. Nessa identificacdo, o
Demoénio ¢ no homem, tomando emprestada uma imagem poética de Augusto dos Anjos, a

“consciéncia do satiro que se inferna”.

A importancia da imagem da integridade do corpo fisico na concepgdo cristd do
Além ¢ tamanha, que acaba, paradoxalmente, por obliterar completamente a imagem da
alma. Digo isso porque embora o discurso teolodgico sempre tenha centrado sua
escatologia, em termos da salvagdo ultima da alma, no amor de Deus, e que todo o drama
do cristianismo transcorra em torno da superagdo metafisica do corpo terreno, criou-se uma
necessidade imagindria e popular de representar esse mesmo corpo de forma duradoura nos
espacos do Além. Tanto ¢ que mesmo nas representacdes da arte, até o século XIX, a
maioria dos corpos danados no Inferno se mostram, embora atormentados por toda espécie
de castigos, inteiros, normais e esteticamente belos. O programa iconografico das
representacdes da ressurrei¢do estabelece uma recuperacdo corporal geral e extensiva a

todos os ressuscitados, independente dos seus destinos, se Paraiso ou Inferno. Segundo

2 Ibidem, p. 62.
” Ibidem, p. 55.

" Empédocles, c. 490-c. 435 a.c. — Fildsofo, naturalista, poeta e homem de estado, combinou o estudo cientifico
com uma religido mistica do tipo orfico. Nasceu em Agrigento, colonia dorica da Sicilia, e faleceu em lugar
incerto sob circunstancias misteriosas. Reza a lenda que ele, incognito, teria cometido suicidio se atirando na
cratera flamejante do Etna para se fundir no puro elemento do vulcdo. Aspirava, segundo a tradi¢do, a um
endeusamento posterior. O segredo foi descoberto mais tarde quando uma das erupgdes vulcanicas expeliu suas
sandalias de bronze.

VOLUME 6 | NUMERO 1 | P.047-085 | JAN/JUN 2016



84

SERGIO RIZO

Cousté, “Para o cristdo, a salvacdo coincidird com a ressurreicdo do corpo restaurado em

. . N .. 5
seu estado ‘glorioso’ anterior  falta original”.’

Até aqui, tudo bem. Mas o que dizer do corpo danado que nas representagdes da arte se
precipita no grande abismo e que permanece com sua aparéncia normal, a mesma da

ressurreicdo, que mantém a sua coesdo corporal, e que fora a expressdo facial de dor,

possui a mesma integridade fisica e beleza do corpo abencoado do Paraiso?

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

ARNHEIM, Rudolf. The Split and the Structure: Twenty Essays. University of California
Press, 1996.

BACHELARD,Gaston. A Psicanalise do Fogo, Sao Paulo, Martins Fontes, 1999.

BARNES, Bernardine. Michelangelo’s Last Judgement: The Renaissance Response,
Berkeley,University of California Press, 1998.

BERNARDINE, Ann Barnes. Michelangelo’s Last Judgement: the Renaissance Response.
University of California Press, 1998.

BRANDAO, Junito. Mitologia Grega, Volume I, Editora Vozes, Petropolis, RJ, 1997.
CLARK, Kenneth. O Nu, Um Estudo sobre o Ideal em Arte, Lisboa, Editora Ulissea, 1956.
Ezequiel (37,6), Biblia Sagrada, Edi¢ao Barsa, 1965.

FERRO, Sergio. Michelangelo, Sao Paulo, Palavra e Imagem, 1981.

GOMBRICH, Ernst H. Arte e Ilusdo. Um estudo da psicologia da representagdo pictorica,
Sao Paulo, Martins Fontes, 1986.

HOLLANDER, Anne. Seeing Trough Clothes, New York, Penguin Books, 1978
LINK, Luther. O Diabo, A Mascara sem Rosto, Sdo Paulo, Editora Schwarcz, 1998

LORENZI, Lorenzo. Devils in Art, Florence, from the Middle Ages to the Renaissance.
Florenga, Centro Di della Edifimi srl, 1997.

LUCIE-SMITH, Edward. Sexuality in Western Art, London,Thames and Hudson, 1995

MINOIS, Georges. Historia dos Infernos, Lisboa, Teorema, 1997.

3 COUSTE, Alberto. A Biografia do Diabo, Rio de Janeiro, Record, 1996, p. 183.

REVISTA ESTETICA E SEMIOTICA | BRASILIA



SERGIO RIZO 85
MORGAN, Genevieve. The Devil, San Francisco, Chronicle Books, 1996.
PETHERBRIDGE, Deanna. The Quick and the Dead, University of California Press, 1997.

RIESS, Jonathan B. Luca Signorelli, The San Brizio Chapel, Orvieto, George Braziller, Inc.,
New York, 1995.

SCHMITT, Jean-Claude & Jacques Le Goff. In: Dicionario Tematico do Ocidente Medieval,
Bauru, Editora da Universidade do Sagrado Coragao, 2002.

TREVISAN, Armindo. O Rosto de Cristo: A Formagado do Imaginario e da Arte Crista, Porto
Alegre, Editora Age, 2003.

TURNER, Alice. The History of Hell, New Y ork, Harvest Book, 1995.

VOLUME 6 | NUMERO 1 | P.047-085 | JAN/JUN 2016



