EL PODER MANIPULADOR DE LAS RIQUEZAS:

Reflexiones acerca del mito de Danae y la tragedia Danae de Euripides

Guillermo De Santis*

Resumen

Las riquezas, en oro y posesiones, son una herramienta tradicional de manipulacion de las
personas. El mito griego da muchas muestras de lo que puede generar la oferta de riquezas en
oro. La corrupcion politica o la traicion familiar son consecuencias recurrentes de la presencia
del oro en la sociedad y en la familia. Un caso particular es la manipulacion amorosa de una
joven doncella. La oferta de oro a cambio de union sexual es un tema central en el mito de
Dénae y en la obra homonima de Euripides cuyos fragmentos dan cuenta de un refiido agon
en torno a este tema. Este trabajo intenta presentar las lineas de discusion del poder de las
riquezas en Danae de Euripides a partir del sefialamiento de los espacios que la narracién
mitica tradicional deja abiertos para la operacion teatral del tragedidgrafo. Este tratamiento
resulta, a su vez, una manipulacion del mito y del épos tradicional a través de anacronismos
que permiten encauzar el tema segun los intereses de la sociedad ateniense del siglo V a.C.

Palabras Clave: Danae; Oro; Reclusion; Manipulacion; Anacronismo.

Abstract

Wealth, manifested gold and possessions, is a traditional tool for manipulating people. Greek
myth gives many examples about the kind of situations can generate offering wealth. Political
corruption or family betrayal are recurring consequences of the presence of gold in society
and in core of the family. A particular case is the loving manipulation of a young maiden.
Offering of gold for sexual intercourse is a central theme in the myth of Danae and in
Euripides' play Danae whose fragments realize a tight agon on this topic. This paper attempts
to present the lines of discussion of the power of wealth in Euripides' Danae from pointing out
the spaces that traditional mythic narrative leaves open for theatrical operation by the
playwrite. This treatment is, in turn, a manipulation of myth and traditional épos through
anachronisms that allow channeling the issue in the ways of V century BC Athenian society.

Key words: Danae; Gold; Reclusion; Manipulation; Anachronism.

! profesor Titular de Historia de la Literatura Griega y Profesor Adjunto de Lengua y Cultura Latinas, Universidad
Nacional de Cordoba, Investigador Adjunto de Conicet, Argentina. Intereses principales: Tragedia Griega, Drama
Satirico, Poesia Latina de época augustal, Didactica de las Lenguas Clasicas.

REVISTA ESTETICA E SEMIOTICA | BRASILIA | VOLUME 5 | NUMERO 2 | P.043-058 | JUL/DEZ 2015



44 GUILLERMO DE SANTIS

La reconstruccion de la trama mitica de Danae de Euripides tiene como objetivo, por
un lado, presentar las lineas generales de la version euripidea de la historia de Danae, y, por
otro lado, analizar las intenciones que el poeta tiene en proponer dicha version y de acuerdo a

la relacion con la polis.

En la version canonica del mito de Perseo los atenienses no tenian presencia y, sin
embrago, desde temprano estaban fascinados con la figura de Perseo. Conocemos cerdmica de
atica del 675-650 a.C. (LIMC “Perseus” n° 151) y Pausanias nos habla de la estatua de Mir6n
de Perseo “después de haber cortado la cabeza de Medusa” (1. 23. 7), con la que, quiza, se
celebraria la alianza de Atenas y Argos en 461 a.C., hecho remarcado por Esquilo en
Eumeénides en el 458 y que habria pesado en el interés de Ferécides (mitografo ateniense) de
ocuparse de Perseo en el 456 a.C.

Seguramente, el episodio de la mutilacion de la Gorgona Medusa era un punto
central para los atenienses pues Perseo se la entregd a Atenea para que esta la tuviera como

arma en su égida.

Las fuentes principales a partir de las que conocemos la saga mitica de Perseo son,
fundamentalmente, la mencién de Ferécides ca. 456 (FGH 3 fr. 26 = fr. 10, Fowler), citado
por un escolio antiguo a Apolonio Rodio (vv. 1091 y 1515 a) y Apolodoro en su Biblioteca
(I, 4.3, ca. 100 a.C.).

EL MITO EN LA LITERATURA

Previo al tratamiento tragico y a la narracion mitoldgico-historica de Ferécides, el

mito de Perseo aparece brevemente en:

- Homero: conoce el mito y coloca a Danae (kaidicpvoog) entre las jovenes con las
que se unid Zeus, Il 14. 319. Menciona a Esténelos como hijo de Perseo, Il. 19. 116 y 123.

Menciona la cabeza de Medusa pero no el episodio de Perseo cortandola.

Estas escasas menciones no permiten hablar de una presencia del mito de Perseo en

la poesia homérica.

- Hesiodo: en el Catalogo ( fr. 129.14 M-W) detalla el arbol genealdgico de Danae y
Perseo. En Teogonia habla de la decapitacion de Medusa sin grandes detalles. En el Escudo,

en cambio, el encuentro de Perseo con la Gorgona (vv. 216 y ss.) es un nicleo descriptivo.

REVISTA ESTETICA E SEMIOTICA | BRASILIA



EL PODER MANIPULADOR DE LAS RIQUEZAS 45

La mencion hesiodica de Danae coincide con la version homérica, y muy importante,
Perseo recibe la calificacion de kpatepOv protopa @OBoto, “esforzado instigador de temor”,
(Cfr. lliada 6. 278 a Diomédes), que en nuestro caso podria referirse al temor que Perseo

genera en su abuelo Acrisio 0 en sus enemigos a causa de la cabeza de Medusa.

- Simonides: El mito no aparece en la literatura arcaica y retorna en los siglos V1y V
a.C., especialmente en el thrénos de Simonides, donde vemos a Déanae tratando a su hijo con
extrema dulzura. EI PMG fr 543 de Simonides es basicamente un lamento de Dénae. Aqui el
cofre esta sometido a las fuerzas de la naturaleza y en ese contexto de lo incontrolable
exterior, se da la reflexion esperanzada de Déanae y, especialmente, respetuosa de Zeus. El
nifio ignora completamente la situacion de encierro peligro de muerte, por lo que la angustia
de Dénae es solitaria, y por ello mayor. Su discurso termina en una suplica emocional pero
respetuosa y sumisa a Zeus a diferencia de la protesta dura contra Zeus en Aesch. Dictyulci,

fr. 47a 783f. R., que se asemeja a la queja y amenaza de las Danaides en Suplicantes.

- Luego las menciones de Pindaro en Olimpica 13y, mas completa, Pitica 10 (498
a.C.). Pindaro menciona la decapitacion de la Gorgona y la petrificacién de Polidectes en

Sérifos, y parece servirse la misma fuente que Ferécides y Apolodoro.

Seria extenso citar los testimonios completos. Podemos enumerar los elementos
principales que influyen en las versiones tragicas de la saga. Acrisio se casa con Euridice y de
este matrimonio nace Danae. El oraculo de Delfos anuncia a Acrisio que €l no tendréa un hijo
vardn pero que un nieto varon lo matard. Entonces hace construir una habitacion de bronce en

la que encierra a su hija con una nodriza y coloca guardias.

Zeus, transformado en lluvia de oro se une con la joven y engendra a Perseo. Acrisio
hace venir a las dos mujeres: mata a la nodriza pero Danae se refugia en un altar e intenta

convencer a Acrisio que el nifio es de Zeus. Acrisio decide arrojarlos al mar en un arca-cofre.

Dénae y Perseo llegan a las costas de Sérifos donde son rescatados por Dictis.
Comienza la llamada etapa asiatica de la saga. Polidectes rey de Sérifos intenta poseer a
Déanae y Perseo marcha a buscar la cabeza de Medusa. Con ella, vuelve a Sérifos y convierte
en piedra a Polidectes y sus seguidores. Mientras regresaba a Sérifos, después de haber
obtenido la cabeza de Medusa, algunas fuentes ubican el rescate de Andrémeda, en Etiopia.

Luego se casara con ella.

VOLUME 5 | NUMERO 2 | P.043-058 | JUL/DEZ 2015



46 GUILLERMO DE SANTIS

La tercera etapa de la saga es el retorno a suelo griego. Perseo regresa a Argos con
Dénae y Andromeda y quiere conocer a Acrisio, quien ha escapado a Larisa en Tesalia, al
enterarse que su nieto estd regresando. Perseo va a Larisa y, segin Apolodoro no logra
convencer a Acrisio de volver con él a Argos, pero segun Frécides si lo convence. De
cualquier manera, Perseo participa del juego atlético de lanzamiento del disco y mata

accidentalmente a Acrisio.?

Como en otros casos, la Tragedia populariza este mito. En el caso del teatro, la saga
ha sido objeto de tratamiento desde Perseo de Pratinas (467 a.C.) hasta Andromeda de
Euripides (412 a.C.). Precisamente, este poeta compuso otras dos tragedias cuyas tramas
pertenecian a la misma saga: Dictys (431 a.C.) y Danae, cuya datacion es incierta, pero los
estudiosos la ubican entre el 455 y el 425 a.C.2 Es decir, que en el mejor de los casos, el tema

sirvi6 a la Tragedia por un periodo de 40 afios aproximadamente.*

La escasa presencia de este mito en las fuentes coloca la narracion de Ferécides
como el sustrato fundamental para los poetas tragicos. Pero sabemos bien que | tragediografo
tiene sus restricciones y libertades: basicamente el poeta no cambiaba secuencias ni acciones
que provocaran variaciones en otras sagas y en secuencias fundamentales del mito. Por
ejemplo, se podia decir que Orestes habia matado a Clitemestra con tal o cual estratagema,
pero no se podia decir que era castigado con la muerte como matricida pues esto impediria el

desarrollo ulterior de los sucesos en Argos.”

De la misma manera, Danae podia ser forzada a navegar en el arca-cofre o
acompafiar a su hijo por propia voluntad, sin embargo no es posible que Danae y Perseo
mueran en su travesia pues se anularia la posibilidad de proyectar la saga hacia el futuro

heroico de quien ahora es solo un nifio.

% Los sucesos posteriores de la saga (como la disputa de Perseo con Dioniso), no parecen haber tenido tratamiento
tragico, por ello no los resefiamos. Para una resefia integral del mito, véase Ogden (2008).

% Zielinski (1925: 238) propuso el 431 a.C.. y Webster 1967, 4; (seguido por Cropp-Fick, 1985, 78) la ubica entre el
455 y el 425 a.C.. (citados por Karamanou 2006: 17). El criterio usado para estas dataciones es el métrico-
estilistico.

* Sobre la presencia de la saga mitica Acrisio, Danae y Perseo en el teatro del siglo V a.C.., véase Lucas de Dios
1993, 35-48. Sobre el mito de Danae en la literatura griega y latina, véase Karamanou (2006: 1-17).

® Presentaciones claras y exactas acerca del tragediografo como “sefior del mito” y sobre las restricciones y
libertades al momento de operar sobre un mito tradicional, véase Sommerstein (2005: 163-180) y Buxton (2007:
166-189).

REVISTA ESTETICA E SEMIOTICA | BRASILIA



EL PODER MANIPULADOR DE LAS RIQUEZAS 47

La libertad radica fundamentalmente en la forma de articular las secuencias, en las
relaciones entre los personajes, en la introduccion de nuevos personajes y en el tratamiento de
temas que la narracién mitica original no preveia o no focalizaba como nucleo narrativo. Si
atendemos a la narracion de Ferécides, Zeus se metamorfosea en oro para ingresar a la
recdmara de bronce en la que Acrisio encerr6 a Danae. Alli se revela como Zeus y consumd la

union sexual con Déanae.

Nada se dice acerca de alguna promesa o pago de parte de Zeus para gozar del amor

de Danae. Tampoco se menciona si Danae fue forzada o consintié con esta union sexual:

(Pherecyd. FGrHist 26= F10).

Zeus enamorado de la nifia, corre a su lado desde el techo bajo la
forma de oro. Ella (Déanae) lo recibe en su seno; Zeus, revelandose, se
une a la nifia. De ellos nace Perseo, y Danae y la nodriza lo crian
escondiéndolo de Acrisio.’

El verbo Urodéyouai, “recibir’, se usa en prosa con el sentido de “recibir bien, con
agrado, admitir”, pero se usa, ademas, con el sentido de “recibir por sorpresa” de manera que
no podemos inferir que Ferécides tome partido por una u otra actitud de Déanae frente al

avance sexual de Zeus.

Esta ambigiedad o, al menos, falta de precision es un espacio en blanco que
Euripides aprovecha para “manipular” el mito sin producir alteraciones que lo vuelvan

inconsistente con la tradicion y con las relaciones laterales de la saga en cuestion.

En la obra de Euripides, Acrisio ve restos de oro en la recAmara en la que encerro a
su hija para evitar el nacimiento un nieto varén. Conjetura entonces que alguien ha tenido un

encuentro sexual con Danae o bien pagando o bien seduciéndola con oro.

® gpacheic & Zelc tfic maudoc, &k Tol OpdPov xpuo® mapamhictog Pel, f & Umodéyetar T koMW" Kol Ekrivag
altov O ZsUc 1] mondi piyvuton. t@v 8€ yiveton IMepoec, kail Extpépst altOv i Aavdm kai ] TpoeOc kpdmTovcal
Axpiciov.

VOLUME 5 | NUMERO 2 | P.043-058 | JUL/DEZ 2015



48 GUILLERMO DE SANTIS

Llevada al altar de Zeus, Dénae confiesa que fue este dios que penetrd en la
habitacion pero Acrisio no le cree y reafirma que su hija ha cometido un acto a partir del cual

¢l puede imponer un castigo en forma del llamado “juicio de ordalfa”.’

Danae sufre entonces dos “encierros” bien asentados en el mito: primero en la
recamara y luego en el arca-cofre. Los fragmentos que nos han llegado de Danae de Euripides
no hacen mencién especial de las premisas juridicas que Acrisio invoca para llevar a cabo
estas acciones, pero es de suponer que en el curso de la obra se haria referencia a la facultad
paterna de preservar la virginidad de Danae y el castigo por haber sido seducida.
Seguramente, estos fundamentos serian anacronicos respecto del mito, en tanto se basarian en
el derecho ateniense del siglo V a.C. y, al mismo tiempo, perfectamente ajustados a la trama
mitica de manera que Euripides manipula el mito para crear una tension entre las intenciones
de Acrisio, salvaguardar su vida, la base legal de la que se vale para el encierro y, finalmente
al verse evadido por Zeus, la acusacion a Danae de joven seducida por oro, hecho que le asiste
una nueva posibilidad como jefe del oikos, la ordalia de arrojar a Perseo (y quiza a la joven

madre también) al mar para que los dioses decidan su suerte.?

En cuanto a la tragedia Danae de Euripides, el tema de la “joven seducida” esta
asociado directamente a la oferta de oro que, segun Acrisio, recibiera Danae para unirse a
algn hombre rico, unién de la que naciera su nieto (y futuro asesino) Perseo. Por otra parte,
los varios de los fragmentos que de la obra tienen como tema central el poder de la riqueza, la
posicion social que le garantiza al hombre rico, la riqueza como generadora de virtud y piedad
y desconsideracion los valores sociales del pobre. Esta discusién profundamente radicada en
el momento tragico, no es tema del relato de Ferécides y es una ulterior manipulacion del mito

por parte de Euripides.

Después de encontrar restos de oro en la recAmara donde ha encerrado a su hija,

Acrisio comienza una serie de elucubraciones que daran paso a un agon entre el rey y su hija.

Nada hay ni muro ni riquezas

" Sobre el arrojo al mar en busca de la decision divina sobre la vida o muerte de la joven seducida, véase McHardie
(2008: 1-20).

8 Al respecto, véase Seaford (1990: 76-90).

REVISTA ESTETICA E SEMIOTICA | BRASILIA



EL PODER MANIPULADOR DE LAS RIQUEZAS 49

ni otra cosa dificil de custodiar como la mujer®

(Fr. 320 Kannicht.; 7 Jouan-van Looy; 6 Karamanou; 7 Cattaneo)™

Este fragmento parece responder a la idea de que las mujeres son seres dolosos, que

pueden engafar a cualquiera y traspasar cualquier limite.

Es una priamel que plantea de manera directa que lo publico (zefoc) y lo privado
(xprinaza) es mas facil de ser protegido que evitar el dolo de una mujer. Acrisio presenta su
posicion: como rey de Argos tiene que cuidar un rol pablico y es un hombre rico en su faz
privada. Para mantener esa posicion doblemente favorable y positiva, es preciso controlar una
mujer, su hija Danae, lo que equivale a decir que la polis debe controlar a las mujeres para
sostenerse, tarea que es un permanente intento fallido.** La pélis no es indiferente a lo que
sucede en el interior de un oikos pues es la comunidad la que concede derechos a los
miembros de casa familia, de modo que la defensa de la castidad de las jovenes disponibles

para matrimonio es una responsabilidad de toda la ciudad.*

Ademas, el tema de la joven seducida, su derrumbe social y la consecuente caida de
su casa es un tema que preocupa a Euripides y que tematiza en otras obras como Alope,
Melanipe sabia y Auge. En estas obras la confrontacion padre - hija parece tener un rol central
en la trama. EI kyrios, aprisiona a su hija después de descubrir su falta de conducta, usando un

confinamiento espacial como forma de reasegurar su control (SEAFORD 1990).

Pero en Déanae el encierro es preventivo, no punitivo, lo que juega un rol mucho mas

punzante en la trama: solo un poder de manipulacién extremo podria hacer que la joven

? oUk &otv oUte Telyog oUte ypfpara / o0t GAko Suspiiaktov oUSEY WS yuvi).

1% Dada la importancia que para nuestro tema tiene el orden de los fragmentos y la adjudicacion de cada uno a una
persona loquens, preferimos indicar la numeracion de los cuatro editores modernos que hemos consultado.

1 El kyrios del oikos tiene la obligacién de cuidad la castidad de sus hijas mujeres hasta el momento del
matrimonio pues de esto depende el buen nombre de la casa y la posibilidad de establecer relaciones y contactos
con otras casas. El hecho de la “seduccion” es particularmente grave pues implica el asentimiento de la joven, que,
de esa manera, demuestra no estar “controlada” por el jefe de la casa. En cuanto al nacimiento de un hijo bastardo,
después de la ley de ciudadania de Pericles (451/450 a.C..), queda excluido de los derechos ciudadanos, lo que lo
convierte en una carga social y econémica pesada para el oikos. Legalmente, era mas censurable la seduccién que la
violacion de una joven. Al respecto, véase Carey (1990: 407-417) y su comentario a Lisias iii en Carey (1989).

'2 Este tema es presentado por Euripides en Herakles 43 y ss. Véase Cohen (1995); especialmente 143 y ss.
Plutarco Sol. 23. 2 confirma que el legislador ateniense propicié una ley que permitia al padre vender como esclava
una hija que habia perdido la virginidad. Aunque no tenemos noticias de su aplicacion en el curso del siglo V a.C..,
esto muestra la importancia que tenia para la polis el control de la actividad sexual de las jovenes doncellas.

VOLUME 5 | NUMERO 2 | P.043-058 | JUL/DEZ 2015



50 GUILLERMO DE SANTIS

tuviera un encuentro amoroso. Ese poder irresistible es Zeus, para Acrisio, sin embargo, es el
dinero ofrecido por un hombre rico y el carécter de Danae que sucumbe voluntariamente ante

el ofrecimiento.

Desde la perspectiva de Acrisio, la riqueza es un poder manipulador extremo.
Paraddjicamente, el rey de Argos posee yprnuota Yy poder politico, pero el dinero que
corrompe no sirve para evitar la seduccion. Por ello, Acrisio no puede descalificar por
completo las riquezas, sino que cifie su afirmacion estrictamente al poder de seduccion
amorosa. Comienza entonces un duro enfrentamiento, un agon del que poseemos fragmentos

sustanciosos:

Oro, el mas bello regalo para los mortales,

ni una madre procura tales placeres

a los hombres, ni los hijos, ni un padre querido,

cuantos tu y los que te poseen en las mansiones.

Si Cipris mira tal cosa con los 0jos,

no hay que admirarse de que ella alimente miles de amores.*®

(Fr. 324 Kannicht.; 8 Jouan-van Looy;7 Karamanou; Fr. 8 Cattaneo)

Estos versos son el inicio de una serie de fragmentos que enfrentan el tema de la
riqgueza y sus connotaciones personales y sociales. Con seguridad la persona loquens es
Acrisio quien descubre que Danae dio a luz a un hijo, vy, al ver oro en la habitacién de

encierro (vv. 1-4), afirma que ha sido seducida por un hombre rico (vv. 5-6).

El vocativo @ ypvcé permite pensar que es el inicio del discurso de Acrisio sobre el

poder del oro.**

13 @ ypuot, detiopa kéAotov Bpotoig, / Wc olUte pAmp Hdovac toiacd’ Exet, / ol mdidec Avipdrototy, ol ¢ikog
natip, / oiag oU ol o€ dodpacty kektnuévor. / i §' 1 Kompic towoltov 0¢Baiuoic 0pd, / ol Balip’ £pwtac popiovg
alTnV Tpéoetv.

REVISTA ESTETICA E SEMIOTICA | BRASILIA



EL PODER MANIPULADOR DE LAS RIQUEZAS 51

La mencidn de los ojos de Cipris hace que el oro sea visto como motor de la pasion
erdtica: la mencién del oro en el caso de Danae es obvia y permite asociar la metamorfosis de
Zeus en oro. Estos versos son motivados por la apertura de la camara donde estaba recluida
Dénae, y contienen un pensamiento general, mientras que en los fragmentos sucesivos se

desarrolla la idea.*®

Es interesante notar que la asociacion tradicional de Afrodita con el oro, es
subvertida aqui para hablar del peligro de la pasion er6tica de las jovenes y, por ello, de la
necesidad de un kyrios de controlar que, entre otras causas, no sea el oro el que las seduzca.
Por otra parte, sabemos perfectamente que Euripides trata con frecuencia el tema de la mujer
como mercancia del oikos. Esto es muy interesante pues la mujer joven estad destinada a
conseguir una riqueza material y simbolica para el oikos y para lograrlo, su jefe debe impedir
que la joven sea seducida por el oro fuera del marco de las regulaciones exdgenas (WOHL,
1998).

Aunque Acrisio piense que su hija fue seducida con oro, no significa, sin embargo,
que se censure la valia del oro. Por el contrario, el oro es visto como “el regalo mas bello”
(dedimua kalliorov); es la mujer seducida la que carga con la culpabilidad de la situacion
pero no va en desmedro del metal corruptor. En efecto, para Acrisio, el oro es bueno vy, si u
hija no tuviera una deficiencia ética, el oro no hubiera puesto en acto su poder de

manipulador.®

Hay aqui una distancia entre la narracion mitica y la literatura anterior y la posicion
de Euripides. El tragediografo coloca en el foco de atencion la integridad ética y el lugar que
la riqueza y la pobreza juegan en la consideracion social. Una derivacion anacronica de gran

relevancia para los estandares sociales de la Atenas de Euripides.

EnFr. 9 V. 5 & 1ok 8’ Eovarv riBntric mépuy’ Ode, continta diciendo Acrisio: “entre

los que tienen (i.e. “los ricos”) este (el amor) florece juvenil”, pues eros huye de los esfuerzos

4 También es posible que este sea el cierre de una rhesis de Acrisio, pues las reflexiones generales pueden ubicarse
al principio del agén, como en Hipdlito (vv. 935-942), o en el final, como en Medea (vv. 516-519). La literatura
griega ofrece muchos ejemplos acerca del oro como dador y garante de bienestar; véase Karamanou (2006: 80).

% Es posible que ya el mito jugara con esta relacion entre amor y oro, como parece mostrar la narracion de
Ferécides que hemos citado antes: &aclsk 5& Zele T/ maud G, “Zeus enamorado de la nifia”, que no es otra cosa
que deseo sexual. Lo mismo puede verse en la mencién que hace Zeus a Danae en 11 14. 319.

'® Es notable que la mayoria de los autores griegos posteriores a Euripides y latinos, optaran por entender que
Dénae habia sido seducida por Zeus y con el oro. Véase Karamanou (2006: 78-80).

VOLUME 5 | NUMERO 2 | P.043-058 | JUL/DEZ 2015



52 GUILLERMO DE SANTIS

y busca una vida relajada. Con este concepto, Acrisio termina de definir cual es la génesis de

la manipulacion amorosa en la que habria sucumbido Danae: alcanzar una vida de confort.

El confinamiento de Dénae al encierro en la recAmara de bronce le niega el beneficio
de las riquezas de su padre por lo que el oro ofrecido por el supuesto seductor podria haber

sido un mévil importante.*’

En un supuesto agdn esta postura de Acrisio seria refutada por Danae, para quien no
todo hombre rico alcanza el reconocimiento social ni la virtud. En el Fr. 326 Kannicht.; 11
Jouan-van Looy.; 9 Karamanou; 10 Cattaneo vv. 6-8, Acrisio sostiene que la realidad

demuestra que:

Toda persona es mas propensa a dar (una hija) a un rico innoble
gue a un pobre noble.

Innoble el que no tiene, afortunados los que tienen®®

Notese que la oposicion entre “ser innoble” (kax0¢) y “ser rico” (o/ 8" Eovrec) deja
abierta una posibilidad: no todo el que es “afortunado” (6APiov), llega a ser “noble”
(dyabsc).*® Una consideracion anacrénica pues en el mundo del mito es impensable separar
“nobleza” de “riqueza”. En en siglo V a.C., en cambio, es claramente factible proponer una
valoracion social de “rico sin nobleza”. Si Acrisio pudiera, daria en matrimonio su hija a un

hombre rico innoble antes que a un noble pobre.?

" Noétese que este tema esta presente en Electra de Séfocles: la joven, aunque casada, ha sido confinada a vivir en
las afueras de la polis y en la pobreza.

18 Solvar 8¢ nlic Tic plrrov OABIL kaxG) / TpoBupds Eotv A méwnmt kAyadE. / kaxde 8' O uf Ewv, of 8' Exovteg
OApot.

19 Seguimos aqui la interpretacion de Cattaneo (2011/2012). Agradezco al autor la gentileza de haberme permitido
utilizar y citar su tesis antes de su publicacion.

%0 Se entreabre aqui otro aspecto interesante: Zeus es el mas noble, rico y poderoso de los seres, sin embargo, su
unién no significa un matrimonio y la maternidad de Danae resulta un demérito social que Acrisio pretende
castigar. Un caso similar es el de la bella Creusa en 16n de Euripides donde la joven forzada por Apolo lejos de
hacer publico 16n es hijo de un dios, decide exponerlo.

REVISTA ESTETICA E SEMIOTICA | BRASILIA



EL PODER MANIPULADOR DE LAS RIQUEZAS 53

Esta postura lo lleva a afirmar un prestigio social que Euripides quiere poner en

discusion:

Ningun hombre Ileg6 a ser (por naturaleza) superior a las riquezas,
excepto alguno, pero quién sea este, no lo veo.*

(Fr. 325 Kannicht; 9 Juoan- van Looy; 10 Karamanou; 11 Cattaneo)

Ningtin hombre tiene una @voig superior a la riqueza (ypnudtowv) de manera que es la
posesion de bienes la que impone una escala social: el dinero no solo puede manipular una
joven y lograr que se entregue a un hombre rico, sino que manipula los valores sociales e
impone un cambio social que se cristaliza en el anacronismo antes sefialado: si en el mundo
del mito, del épos, la riqueza esta directamente asociada a la nobleza de los héroes, en la
Tragedia (esto es en el siglo V a.C.) es la riqueza la que redistribuye y tensione los valores y

jerarquias sociales.

Esta capacidad del dinero de manipular a individuos y sociedades es criticada por

Déanae en el siguiente fragmento:

En efecto, ciertamente, los mortales aman

honrar como sabias las palabras de los ricos, pero cuando algun
hombre pobre, de condicion humilde, habla bien,

(aman) reir. Yo veo, en cambio, que muchas veces los hombres pobres
son mas sabios que los ricos

y los que realizan sacrificios pequefios a los dioses

21 peicomv Yap oUSEIC ypnuétov méuk' Avip, / T & Tig dotig &' 0Utdg €otiv oly, Opd.

VOLUME 5 | NUMERO 2 | P.043-058 | JUL/DEZ 2015



54 GUILLERMO DE SANTIS

(son) més piadosos que los que sacrifican bueyes.?

(Fr. 327 Kannicht; 12 Jouan.-van Looy; 11 Karamanou; 12 Cattaneo)

En estas palabras se oponen a las consideraciones de los fragmentos en los que
Acrisio habria expuesto su pensamiento. Concordamos en atribuir estos versos a Danae que
niega enfaticamente que la riqueza genere superioridad social por si sola. Afade aqui dos
aspectos: las relaciones riqueza-piedad religiosa y riqueza-participacién publica.

En el siglo V a.C. la elite social poseedora de riquezas demostraba esa capacidad
mediante beneficios a la pdélis a través de sacrificios y de participacion publica. Danae
sostiene que estos beneficios no dependen de la riqueza sino de la eusebeia y de la
sophrosyne, es decir del verdadero respeto a la religion y la participacion prudente en los

asuntos de la polis.®

Paradodjicamente, la joven Danae, que ademas de ser mujer y doncella, ha
permanecido gran parte de su vida encerrada, avizora (éyw S€ ... eicop®) un “deber ser” que
su padre, con la experiencia politica de rey, no ubica en el primer lugar de sus

consideraciones.?*

Finalmente, en el dltimo fragmento perteneciente a este agén dice Danae:

Quien se complace con mansiones llenas,

privando, en cambio, el estdmago (del alimento), infeliz dafia su
propio cuerpo,

22 piholict yép tot 16v pév OABicv Bpotol / cogolic Tifesbar Tolc Adyouc, dtav 84 Tic / Aent®v dn' ofkov €U Aéyn
névng Gvip, / yehGv: €y S€ moAldkic copmtépoue / mévntac avdpag sicop®d T@v mhovcinv / kai Bsoict picpd
Boovrac téhn / 1@v BovButovviov Oviog sloePeotépoug.

%% Es notable que tres virtudes civicas e A&, copia, eUo&Beia, segiin Dénae, sean aparentes en los ricos y
verdaderas en los pobres del démos. Sobre el comportamiento moral frente a la riqueza y la pobreza, véase
Erechtheus Fr. 362 Kn-16 Sonnino. Precisamente, en su comentario, Sonnino, (2010: 297-300) sefiala con razén y
cautela que Erecto propone seguir el modelo soloniano de no conseguir riquezas mediante injusticias (Solon frr. 13.
7-5; 71-73; 4b W.). Dado que no poseemos el discurso completo de Déanae, no podemos afirmar que la heroina
plantee un balance entre riqueza y pobreza, pero la idea de que la riqueza no asegura valores civicos y religiosos
superiores, responde a la ideologia periclea anterior a la guerra del Peloponeso. Un anacronismo de ideologia
democratica proyectado en la mitica Argos.

24 Un ejemplo similar de la prudencia y piedad del pobre puede verse en Orestes de Euripides (vv. 884-945).

REVISTA ESTETICA E SEMIOTICA | BRASILIA



EL PODER MANIPULADOR DE LAS RIQUEZAS 55

considero que este podria robar las estatuas de los dioses
y convertirse en enemigo de los mas queridos.”

(Fr. 328 Kannicht.; 13 Jouan-van Looy.; 12 Karamanou; 13 Cattaneo)

La avaricia se manifiesta (al igual que el control de las mujeres) en la faz privada y
publica: la avidez por la comida y el robo de las ofrendas en las estatuas publicas. El cierre del
agon, retomaria la dicotomia “publico-privado” a modo de composicion anular pero con un
cambio fundamental: en el comienzo la mujer es objeto de control privado y publico, en el

final, por su parte, es el rico el que debiera ser controlado pues se dafia a si mismo y a la polis.

La riqueza que, segun Acrisio, es el gran manipulador de las mujeres jévenes que no
tendrian la capacidad de discernir los peligros de ser seducidas ni tomarian en cuenta las
consecuencias privadas y publicas, resulta ser, segin Dénae, el gran manipulador de los
asuntos civicos en su faz privada y publica: el rey, como el cuerpo de ciudadanos sucumben
ante el poder del oro y no ven que el rico carente de nobleza y virtud no tiene en su horizonte
el bien de la pdlis sino su avaricia que se materializa en la glotoneria que lo enferma y el robo

de las estatuas que genera el descontento de los dioses.

El estado fragmentario de la obra no permite ahondar en mayores conclusiones. Sin
embargo, a nuestro entender es claro que la manipulacién anacrénica del mito, le permiti6 a
Euripides centrar su incisiva mirada en un producto dificil de controlar, la riqueza. Acrisio,
mas alla de sus riquezas y su prestigio politico de rey, no puede controlar lo que socialmente
es un bien del oikos, una joven doncella destinada a casarse. Zeus, en cambio, ve en ella un
objeto de deseo y no importa si Danae accede o es obligada a unirse al dios. Lo que esta en
juego es que la manipulacién del oro actta menos en el animo de la joven que en los hombres

que aspiran un estatus social mas elevado de lo que su condicién natural puede permitirles.®

% Botic d6potc pév fdetar mAnpovpévots, / yaotpdc &' Gpaip@dv o®dua Somvog kakol, / Toltov vouilm kav Oy
ovAdv Ppétn / Toic PIATATOIC TE TOAELIOV TEQUIEVOL.

%8 Sobre la perspectiva “masculina” de esta afirmacion que reafirma el dominio socio-politico de los hombres de la
asamblea, véase Dover (1974).

VOLUME 5 | NUMERO 2 | P.043-058 | JUL/DEZ 2015



56 GUILLERMO DE SANTIS

REFERENCIAS
Fuentes Primarias

CAREY, C. Lysias. Selected Speeches (edited with introduction and commentary). Cambridge
University Press, Cambridge, 1989.

CATTANEDO, G.. La Danae di Euripide. Edizione e commento dei frammenti, Tesi di laurea
triennale in Filologia classica, Universita degli Studi di Torino, Facolta di Lettere e

Filosofia, Anno Accademico 2011/2012, relatore prof. Gian Franco Gianotti. En prensa.

JOUAN, F.-van Looy, H. Euripide. Tome VIII. Les Fragments. Les Belles Lettres, Paris,
2000.

KANNICHT, R. Tragicorum Graecorum Fragmenta. Vol 5, 1-2: Euripides. Vandenhoeck &
Ruprecht, Gaéttingen, 2004.

KARAMANOU, I. Euripides. Danae and Dictys. Introduction, Text and Commentary. Saur,
Miinchen-Leipzig, 2006.

LSJ Greek English Lexicon. (9" edition) Oxford University Press, Oxford, 1996.

Sonnino, M. Euripidis Erechthei que exstant. Le Monnier, Firenze, 2010.

Fuentes secundarias

BUXTON, R. (2007). “Tragedy and Greek Myth. In Woodard”; In R. (ed.). The Combridge
Companion to Greek Mythology. Cambridge University Press, Cambridge, pp. 166-189.

CAREY, C. (1990). “Rape and Adultery in Athenian Law”; In CQ, Cambridge 45, pp. 407 —
417.

COHEN, D. (1995). Law, Violence and Community in Classical Athens. Cambridge

University Press, Cambridge.

DOVER, K. (1974). Greek Popular Morality in the Time of Plato and Aristotle. Oxford

University Press, Oxford.

LUCAS DE DIOS, J.M. (1993). “Le myth de Danaé et de Perseé chez Sophocle”; In
MACHIN, A.-Pernée, L. (eds.) Sophocle. Le texte, les personnages. Publication de I’

Université de Provence, Aix-en-Provence, pp. 35-48.

REVISTA ESTETICA E SEMIOTICA | BRASILIA



EL PODER MANIPULADOR DE LAS RIQUEZAS 57

MCHARDIE, F. (2008). “The 'trial by water' in Greek myth and literature”; In LICS, Leeds
7.1, pp. 1-20.

OGDEN, D. (2008). Perseus. Gods and Heroes in the Ancient World. Routledge, London-
New York.

SEAFORD, R. (1990). “The Imprisonment of Women in Greek Tragedy”; In JHS, London
110, pp. 76-90.

SOMMERSTEIN, A. (2005). “Tragedy and Myth. In Bushnell”; In R. (ed.). A Companion to
Tragedy. Blackwell, London, pp. 163-180.

VICTORIA, W. (1998). Intimate commerce: exchange, gender, and subjectivity in Greek

Tragedy. University of Texas Press, Texas.

VOLUME 5 | NUMERO 2 | P.043-058 | JUL/DEZ 2015



