
REVISTA ESTÉTICA E SEMIÓTICA | BRASÍLIA | VOLUME 5 | NÚMERO 2 | P.043-058 | JUL/DEZ 2015 

EL PODER MANIPULADOR DE LAS RIQUEZAS:  

Reflexiones acerca del mito de Dánae y la tragedia Dánae de Eurípides 

Guillermo De Santis1 

 

Resumen 

  

Las riquezas, en oro y posesiones, son una herramienta tradicional de manipulación de las 

personas. El mito griego da muchas muestras de lo que puede generar la oferta de riquezas en 

oro. La corrupción política o la traición familiar son consecuencias recurrentes de la presencia 

del oro en la sociedad y en la familia. Un caso particular es la manipulación amorosa de una 

joven doncella. La oferta de oro a cambio de unión sexual es un tema central en el mito de 

Dánae y en la obra homónima de Eurípides cuyos fragmentos dan cuenta de un reñido agón 

en torno a este tema. Este trabajo intenta presentar las líneas de discusión del poder de las 

riquezas en Dánae  de Eurípides a partir del señalamiento de los espacios que la narración 

mítica tradicional deja abiertos para la operación teatral del tragediógrafo. Este tratamiento 

resulta, a su vez, una manipulación del mito y del épos tradicional a través de anacronismos 

que permiten encauzar el tema según los intereses de la sociedad ateniense del siglo V a.C. 

 

Palabras Clave: Dánae; Oro; Reclusión; Manipulación; Anacronismo. 

 

Abstract 

 

Wealth, manifested gold and possessions, is a traditional tool for manipulating people. Greek 

myth gives many examples about the kind of situations can generate offering wealth. Political 

corruption or family betrayal are recurring consequences of the presence of gold in society 

and in core of the family. A particular case is the loving manipulation of a young maiden. 

Offering of gold for sexual intercourse is a central theme in the myth of Danae and in 

Euripides' play Danae whose fragments realize a tight agon on this topic. This paper attempts 

to present the lines of discussion of the power of wealth in Euripides' Danae from pointing out 

the spaces that traditional mythic narrative leaves open for theatrical operation by the 

playwrite. This treatment is, in turn, a manipulation of myth and traditional épos through 

anachronisms that allow channeling the issue in the ways of V century BC Athenian society. 

 

Key words: Danae; Gold; Reclusion; Manipulation; Anachronism. 

                                                 

1
 Profesor Titular de Historia de la Literatura Griega y Profesor Adjunto de Lengua y Cultura Latinas, Universidad 

Nacional de Córdoba, Investigador Adjunto de Conicet, Argentina. Intereses principales: Tragedia Griega, Drama 

Satírico, Poesía Latina de época augustal, Didáctica de las Lenguas Clásicas. 



44 GUILLERMO DE SANTIS 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIÓTICA | BRASÍLIA 

La reconstrucción de la trama mítica de Danae de Eurípides tiene como objetivo, por 

un lado, presentar las líneas generales de la versión euripidea de la historia de Dánae, y, por 

otro lado, analizar las intenciones que el poeta tiene en proponer dicha versión y de acuerdo a 

la relación con la pólis. 

En la versión canónica del mito de Perseo los atenienses no tenían presencia y, sin 

embrago, desde temprano estaban fascinados con la figura de Perseo. Conocemos cerámica de 

ática del 675-650 a.C. (LIMC “Perseus” nº 151) y Pausanias nos habla de la estatua de Mirón 

de Perseo “después de haber cortado la cabeza de Medusa” (1. 23. 7), con la que, quizá, se 

celebraría la alianza de Atenas y Argos en 461 a.C., hecho remarcado por Esquilo en 

Euménides en el 458 y que habría pesado en el interés de Ferécides (mitógrafo ateniense) de 

ocuparse de Perseo en el 456 a.C. 

Seguramente, el episodio de la mutilación de la Gorgona Medusa era un punto 

central para los atenienses pues Perseo se la entregó a Atenea para que esta la tuviera como 

arma en su égida.  

Las fuentes principales a partir de las que conocemos la saga mítica de Perseo son, 

fundamentalmente, la mención de Ferécides ca. 456 (FGH 3 fr. 26 = fr. 10, Fowler), citado 

por un escolio antiguo a Apolonio Rodio (vv. 1091 y 1515 a) y  Apolodoro en su Biblioteca 

(II, 4.3, ca. 100 a.C.). 

 

EL MITO EN LA LITERATURA 

 

Previo al tratamiento trágico y a la narración mitológico-histórica de Ferécides, el 

mito de Perseo aparece brevemente en:  

- Homero: conoce el mito y coloca a Dánae (καλλίσφυσος) entre las jóvenes con las 

que se unió Zeus,  Il 14. 319. Menciona a Esténelos como hijo de Perseo, Il. 19. 116 y 123. 

Menciona la cabeza de Medusa pero no el episodio de Perseo cortándola. 

Estas escasas menciones no permiten hablar de una presencia del mito de Perseo en 

la poesía homérica. 

- Hesíodo: en el Catálogo ( fr. 129.14 M-W) detalla el árbol genealógico de Dánae y 

Perseo. En Teogonía habla de la decapitación de Medusa sin grandes detalles. En el Escudo, 

en cambio, el encuentro de Perseo con la Gorgona (vv. 216 y ss.) es un núcleo descriptivo. 



EL PODER MANIPULADOR DE LAS RIQUEZAS  45 

VOLUME 5 | NÚMERO 2 | P.043-058 | JUL/DEZ 2015 

 

La mención hesiódica de Dánae coincide con la versión homérica, y muy importante, 

Perseo recibe la calificación de κρατερὸν μήστορα φόβοιο, “esforzado instigador de temor”, 

(Cfr. Ilíada 6. 278 a Diomédes), que en nuestro caso podría referirse al temor que Perseo 

genera en su abuelo Acrisio o en sus enemigos a causa de la cabeza de Medusa. 

- Simónides: El mito no aparece en la literatura arcaica y retorna en los siglos VI y V 

a.C., especialmente en el thrénos de Simónides, donde vemos a Dánae tratando a su hijo con 

extrema dulzura. El PMG fr 543 de Simónides es básicamente un lamento de Dánae. Aquí el 

cofre está sometido a las fuerzas de la naturaleza y en ese contexto de lo incontrolable 

exterior, se da la reflexión esperanzada de Dánae y, especialmente, respetuosa de Zeus. El 

niño ignora completamente la situación de encierro  peligro de muerte, por lo que la angustia 

de Dánae es solitaria, y por ello mayor. Su discurso termina en una súplica emocional pero 

respetuosa y sumisa a Zeus a diferencia de la protesta dura contra Zeus en Aesch. Dictyulci, 

fr. 47a 783f. R., que se asemeja a la queja y amenaza de las Danaides en Suplicantes. 

- Luego las menciones de Píndaro en Olímpica  13 y, más completa, Pítica 10 (498 

a.C.). Píndaro menciona la decapitación de la Gorgona y la petrificación de Polidectes en 

Sérifos, y parece servirse la misma fuente que Ferécides y Apolodoro. 

Sería extenso citar los testimonios completos. Podemos enumerar los elementos 

principales que influyen en las versiones trágicas de la saga. Acrisio se casa con Eurídice y de 

este matrimonio nace Dánae. El oráculo de Delfos anuncia a Acrisio que él no tendrá un hijo 

varón pero que un nieto varón lo matará. Entonces hace construir una habitación de bronce en 

la que encierra a su hija con una nodriza y coloca guardias. 

Zeus, transformado en lluvia de oro se une con la joven y engendra a Perseo. Acrisio 

hace venir a las dos mujeres: mata a la nodriza pero Dánae se refugia en un altar e intenta 

convencer a Acrisio que el niño es de Zeus. Acrisio decide arrojarlos al mar en un arca-cofre. 

Dánae y Perseo llegan a las costas de Sérifos donde son rescatados por Dictis. 

Comienza la llamada etapa asiática de la saga. Polidectes rey de Sérifos intenta poseer a 

Dánae y Perseo marcha a buscar la cabeza de Medusa. Con ella, vuelve a Sérifos y convierte 

en piedra a Polidectes y sus seguidores. Mientras regresaba a Sérifos, después de haber 

obtenido la cabeza de Medusa, algunas fuentes ubican el rescate de Andrómeda, en Etiopía. 

Luego se casará con ella. 



46 GUILLERMO DE SANTIS 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIÓTICA | BRASÍLIA 

La tercera etapa de la saga es el retorno a suelo griego. Perseo regresa a Argos con 

Dánae y Andrómeda y quiere conocer a Acrisio, quien ha escapado a Larisa en Tesalia, al 

enterarse que su nieto está regresando. Perseo va a Larisa y, según Apolodoro no logra 

convencer a Acrisio de volver con él a Argos, pero según Frécides sí lo convence. De 

cualquier manera, Perseo participa del juego atlético de lanzamiento del disco y mata 

accidentalmente a Acrisio.
2
 

Como en otros casos, la Tragedia populariza este mito. En el caso del teatro, la saga 

ha sido objeto de tratamiento desde Perseo de Prátinas (467 a.C.) hasta Andrómeda de 

Eurípides (412 a.C.). Precisamente, este poeta compuso otras dos tragedias cuyas tramas 

pertenecían a la misma saga: Dictys (431 a.C.) y Danae, cuya datación es incierta, pero los 

estudiosos la ubican entre el 455 y el 425 a.C.
3
 Es decir, que en el mejor de los casos, el tema 

sirvió a la Tragedia por un período de 40 años aproximadamente.
4
 

La escasa presencia de este mito en las fuentes coloca la narración de Ferécides 

como el sustrato fundamental para los poetas trágicos. Pero sabemos bien que l tragediógrafo 

tiene sus restricciones y libertades: básicamente el poeta no cambiaba secuencias ni acciones 

que provocaran variaciones en otras sagas y en secuencias fundamentales del mito. Por 

ejemplo, se podía decir que Orestes había matado a Clitemestra con tal o cual estratagema, 

pero no se podía decir que era castigado con la muerte como matricida pues esto impediría el 

desarrollo ulterior de los sucesos en Argos.
5
 

De la misma manera, Dánae podía ser forzada a navegar en el arca-cofre o 

acompañar a su hijo por propia voluntad, sin embargo no es posible que Dánae y Perseo 

mueran en su travesía pues se anularía la posibilidad de proyectar la saga hacia el futuro  

heroico de quien ahora es solo un niño. 

                                                 

2
 Los sucesos posteriores de la saga (como la disputa de Perseo con Dioniso), no parecen haber tenido tratamiento 

trágico, por ello no los reseñamos. Para una reseña integral del mito, véase Ogden (2008). 

3
 Zielinski (1925: 238) propuso el 431 a.C.. y Webster 1967, 4; (seguido por Cropp-Fick, 1985, 78) la ubica entre el 

455 y el 425 a.C.. (citados por Karamanou 2006: 17). El criterio usado para estas dataciones es el métrico-

estilístico.  

4
 Sobre la presencia de la saga mítica Acrisio, Danae y Perseo en el teatro del siglo V a.C.., véase Lucas de Dios 

1993, 35-48. Sobre el mito de Dánae en la literatura griega y latina, véase Karamanou (2006: 1-17). 

5
 Presentaciones claras y exactas acerca del tragediógrafo como “señor del mito” y sobre las restricciones  y 

libertades al momento de operar sobre un mito tradicional, véase Sommerstein (2005: 163-180) y Buxton (2007: 

166-189). 



EL PODER MANIPULADOR DE LAS RIQUEZAS  47 

VOLUME 5 | NÚMERO 2 | P.043-058 | JUL/DEZ 2015 

La libertad radica fundamentalmente en la forma de articular las secuencias, en las 

relaciones entre los personajes, en la introducción de nuevos personajes y en el tratamiento de 

temas que la narración mítica original no preveía o no focalizaba como núcleo narrativo. Si 

atendemos a la narración de Ferécides, Zeus se metamorfosea en oro para ingresar a la 

recámara de bronce en la que Acrisio encerró a Dánae. Allí se revela como Zeus y consumó la 

unión sexual con Dánae. 

Nada se dice acerca de alguna promesa o pago de parte de Zeus para gozar del amor 

de Dánae. Tampoco se menciona si Dánae fue forzada o consintió con esta unión sexual:  

(Pherecyd. FGrHist 26= F10). 

 

Zeus enamorado de la niña, corre a su lado desde el techo bajo la 

forma de oro. Ella (Dánae) lo recibe en su seno; Zeus, revelándose, se 

une a la niña. De ellos nace Perseo, y Dánae y la nodriza lo crían 

escondiéndolo de Acrisio.6 

 

El verbo ὐποδέχομαι, “recibir”, se usa en prosa con el sentido de “recibir bien, con 

agrado, admitir”, pero se usa, además, con el sentido de “recibir por sorpresa” de manera que 

no podemos inferir que Ferécides tome partido por una u otra actitud de Dánae frente al 

avance sexual de Zeus. 

Esta ambigüedad o, al menos, falta de precisión es un espacio en blanco que 

Eurípides aprovecha para “manipular” el mito sin producir alteraciones que lo vuelvan 

inconsistente con la tradición y con las relaciones laterales de la saga en cuestión. 

En la obra de Eurípides, Acrisio ve restos de oro en la recámara en la que encerró a 

su hija para evitar el nacimiento un nieto varón. Conjetura entonces que alguien ha tenido un 

encuentro sexual con Dánae o bien pagando o bien seduciéndola con oro. 

                                                 

6
 ἐρασθεὶς δὲ Ζεὺς τῆς παιδός, ἐκ τοῦ ὀρόφου χρυσῷ παραπλήσιος ῥεῖ, ἡ δὲ ὑποδέχεται τῷ κόλπῳ· καὶ ἐκφήνας 

αὑτὸν ὁ Ζεὺς τῇ παιδὶ μίγνυται. τῶν δὲ γίνεται Περσεύς, καὶ ἐκτρέφει αὐτὸν ἡ Δανάη καὶ ἡ τροφὸς κρύπτουσαι 

Ἀκρίσιον. 



48 GUILLERMO DE SANTIS 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIÓTICA | BRASÍLIA 

Llevada al altar de Zeus, Dánae confiesa que fue este dios que penetró en la 

habitación pero Acrisio no le cree y reafirma que su hija ha cometido un acto a partir del cual 

él puede imponer un castigo en forma del llamado “juicio de ordalía”.
7
 

Dánae sufre entonces dos “encierros” bien asentados en el mito: primero en la 

recámara y luego en el arca-cofre. Los fragmentos que nos han llegado de Dánae de Eurípides 

no hacen mención especial de las premisas jurídicas que Acrisio invoca para llevar a cabo 

estas acciones, pero es de suponer que en el curso de la obra se haría referencia a la facultad 

paterna de preservar la virginidad de Dánae y el castigo por haber sido seducida. 

Seguramente, estos fundamentos serían anacrónicos respecto del mito, en tanto se basarían en 

el derecho ateniense del siglo V a.C. y, al mismo tiempo, perfectamente ajustados a la trama 

mítica de manera que Eurípides manipula el mito para crear una tensión entre las intenciones 

de Acrisio, salvaguardar su vida, la base legal de la que se vale para el encierro y, finalmente 

al verse evadido por Zeus, la acusación a Dánae de joven seducida por oro, hecho que le asiste 

una nueva posibilidad como jefe del oikos, la ordalía de arrojar a Perseo (y quizá a la joven 

madre también) al mar para que los dioses decidan su suerte.
8
  

En cuanto a la tragedia Danae de Eurípides, el tema de la “joven seducida” está 

asociado directamente a la oferta de oro que, según Acrisio, recibiera Dánae para unirse a 

algún hombre rico, unión de la que naciera su nieto (y futuro asesino) Perseo. Por otra parte, 

los varios de los fragmentos que de la obra tienen como tema central el poder de la riqueza, la 

posición social que le garantiza al hombre rico, la riqueza como generadora de virtud y piedad 

y desconsideración los valores sociales del pobre. Esta discusión profundamente radicada en 

el momento trágico, no es tema del relato de Ferécides y es una ulterior manipulación del mito 

por parte de Eurípides.  

Después de encontrar restos de oro en la recámara donde ha encerrado a su hija, 

Acrisio comienza una serie de elucubraciones que darán paso a un agón entre el rey y su hija. 

 

Nada hay ni muro ni riquezas 

                                                 

7 
Sobre el arrojo al mar en busca de la decisión divina sobre la vida o muerte de la joven seducida, véase McHardie 

(2008: 1-20). 

8 
Al respecto, véase Seaford (1990: 76-90). 



EL PODER MANIPULADOR DE LAS RIQUEZAS  49 

VOLUME 5 | NÚMERO 2 | P.043-058 | JUL/DEZ 2015 

ni otra cosa difícil de custodiar como la mujer9 

(Fr. 320 Kannicht.; 7 Jouan-van Looy; 6 Karamanou; 7 Cattaneo)10 

  

Este fragmento parece responder a la idea de que las mujeres son seres dolosos,  que 

pueden engañar a cualquiera y traspasar cualquier límite.  

Es una priamel que plantea de manera directa que lo público (τεῖχος) y lo privado 

(χρήματα) es más fácil de ser protegido que evitar el dolo de una mujer. Acrisio presenta su 

posición: como rey de Argos tiene que cuidar un rol público y es un hombre rico en su faz 

privada. Para mantener esa posición doblemente favorable y positiva, es preciso controlar una 

mujer, su hija Dánae, lo que equivale a decir que la pólis debe controlar a las mujeres para 

sostenerse, tarea que es un permanente intento fallido.
11

 La pólis no es indiferente a lo que 

sucede en el interior de un oíkos pues es la comunidad la que concede derechos a los 

miembros de casa familia, de modo que la defensa de la castidad de las jóvenes disponibles 

para matrimonio es una responsabilidad de toda la ciudad.
12

  

Además, el tema de la joven seducida, su derrumbe social y la consecuente caída de 

su casa es un tema que preocupa a Eurípides y que tematiza en otras obras como Álope, 

Melanipe sabia y Auge. En estas obras la confrontación padre - hija parece tener un rol central 

en la trama. El kýrios, aprisiona a su hija después de descubrir su falta de conducta, usando un 

confinamiento espacial como forma de reasegurar su control (SEAFORD 1990). 

Pero en Dánae el encierro es preventivo, no punitivo, lo que juega un rol mucho más 

punzante en la trama: solo un poder de manipulación extremo podría hacer que la joven 

                                                 

9
 οὐκ ἔστιν οὔτε τεῖχος οὔτε χρήματα / οὔτ' ἄλλο δυσφύλακτον οὐδὲν ὡς γυνή. 

10
 Dada la importancia que para nuestro tema tiene el orden de los fragmentos y la adjudicación de cada uno a  una 

persona loquens, preferimos indicar la numeración de los cuatro editores modernos que hemos consultado. 

11 
El kýrios del oíkos tiene la obligación de cuidad la castidad de sus hijas mujeres hasta el momento del 

matrimonio pues de esto depende el buen nombre de la casa y la posibilidad de establecer relaciones y contactos 

con otras casas. El hecho de la “seducción” es particularmente grave pues implica el asentimiento de la joven, que, 

de esa manera, demuestra no estar “controlada” por el jefe de la casa. En cuanto al nacimiento de un hijo bastardo, 

después de la ley de ciudadanía de Pericles (451/450 a.C..), queda excluido de los derechos ciudadanos, lo que lo 

convierte en una carga social y económica pesada para el oíkos. Legalmente, era más censurable la seducción que la 

violación de una joven. Al respecto, véase Carey (1990: 407-417) y su comentario a Lisias iii en Carey (1989). 

12
 Este tema es presentado por Eurípides en Herakles 43 y ss. Véase Cohen (1995); especialmente 143 y ss. 

Plutarco Sol. 23. 2 confirma que el legislador ateniense propició una ley que permitía al padre vender como esclava 

una hija que había perdido la virginidad. Aunque no tenemos noticias de su aplicación en el curso del siglo V a.C.., 

esto muestra la importancia que tenìa para la pólis el control de la actividad sexual de las jóvenes doncellas. 



50 GUILLERMO DE SANTIS 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIÓTICA | BRASÍLIA 

tuviera un encuentro amoroso. Ese poder irresistible es Zeus, para Acrisio, sin embargo, es el 

dinero ofrecido por un hombre rico y el carácter de Dánae que sucumbe voluntariamente ante 

el ofrecimiento. 

Desde la perspectiva de Acrisio, la riqueza es un poder manipulador extremo. 

Paradójicamente, el rey de Argos posee χρήματα y poder político, pero el dinero que 

corrompe no sirve para evitar la seducción. Por ello, Acrisio no puede descalificar por 

completo las riquezas, sino que ciñe su afirmación estrictamente al poder de seducción 

amorosa. Comienza entonces un duro enfrentamiento, un agón del que poseemos fragmentos 

sustanciosos: 

 

Oro, el más bello regalo para los mortales, 

ni una madre procura tales placeres 

a los hombres, ni los hijos, ni un padre querido, 

cuantos tú y los que te poseen en las mansiones. 

Si Cipris mira tal cosa con los ojos, 

no hay que admirarse de que ella alimente miles de amores.13 

(Fr. 324 Kannicht.; 8 Jouan-van Looy;7 Karamanou; Fr. 8 Cattaneo) 

 

Estos versos son el inicio de una serie de fragmentos que enfrentan el tema de la 

riqueza y sus connotaciones personales y sociales. Con seguridad la persona loquens es 

Acrisio quien descubre que Dánae dio a luz  a un hijo, y, al ver oro en la habitación de 

encierro (vv. 1-4), afirma que ha sido seducida por un hombre rico (vv. 5-6). 

El vocativo ὦ χρυσέ permite pensar que es el inicio del discurso de Acrisio sobre el 

poder del oro.
14

  

                                                 

13
 ὦ χρυσέ, δεξίωμα κάλλιστον βροτοῖς, / ὡς οὔτε μήτηρ ἡδονὰς τοίασδ’ ἔχει, / οὐ παῖδες ἀνθρώποισιν, οὐ φίλος 

πατήρ, / οἵας σὺ χοἱ σὲ δώμασιν κεκτημένοι. / εἰ δ' ἡ Κύπρις τοιοῦτον ὀφθαλμοῖς ὁρᾷ, / οὐ θαῦμ' ἔρωτας μυρίους 

αὐτὴν τρέφειν. 



EL PODER MANIPULADOR DE LAS RIQUEZAS  51 

VOLUME 5 | NÚMERO 2 | P.043-058 | JUL/DEZ 2015 

La mención de los ojos de Cipris hace que el oro sea visto como motor de la pasión 

erótica: la mención del oro en el caso de Dánae es obvia y permite asociar la metamorfosis de 

Zeus en oro. Estos versos son motivados por la apertura de la cámara donde estaba recluida 

Dánae, y contienen un pensamiento general, mientras que en los fragmentos sucesivos se 

desarrolla la idea.
15

 

Es interesante notar que la asociación tradicional de Afrodita con el oro, es 

subvertida aquí para hablar del peligro de la pasión erótica de las jóvenes y, por ello, de la 

necesidad de un kýrios de controlar que, entre otras causas, no sea el oro el que las seduzca. 

Por otra parte, sabemos perfectamente que Eurípides trata con frecuencia el tema de la mujer 

como mercancía del oíkos. Esto es muy interesante pues la mujer joven está destinada a 

conseguir una riqueza material y simbólica para el oikos y para lograrlo, su jefe debe impedir 

que la joven sea seducida por el oro fuera del marco de las regulaciones exógenas (WOHL, 

1998). 

Aunque Acrisio piense que su hija fue seducida con oro, no significa, sin embargo, 

que se censure la valía del oro. Por el contrario, el oro es visto como “el regalo  más bello” 

(δεξίωμα κάλλιστον); es la mujer seducida la que carga con la culpabilidad de la situación 

pero no va en desmedro del metal corruptor. En efecto, para Acrisio, el oro es bueno y, si u 

hija no tuviera una deficiencia ética, el oro no hubiera puesto en acto su poder de 

manipulador.
16

 

Hay aquí una distancia entre la narración mítica y la literatura anterior y la posición 

de Eurípides. El tragediógrafo coloca en el foco de atención la integridad ética y el lugar que 

la riqueza y la pobreza juegan en la consideración social. Una derivación anacrónica de gran 

relevancia para los estándares sociales de la Atenas de Eurípides.   

En Fr. 9 v. 5 ἐν τοῖς δ' ἔχουσιν ἡβητὴς πέφυχ' ὅδε, continúa diciendo Acrisio: “entre 

los que tienen (i.e. “los ricos”) este (el amor) florece juvenil”, pues eros huye de los esfuerzos 

                                                                                                                                                         

14 
También es posible que este sea el cierre de una rhesis de Acrisio, pues las reflexiones generales pueden ubicarse 

al principio del agón, como en Hipólito (vv. 935-942), o en el final, como en Medea (vv. 516-519). La literatura 

griega ofrece muchos ejemplos acerca del oro como dador y garante de bienestar; véase Karamanou (2006: 80). 

15 
Es posible que ya el mito jugara con esta relación entre amor y oro, como parece mostrar la narración de 

Ferécides que hemos citado antes: ἐρασθεὶς δὲ Ζεὺς τῆς παιδός, “Zeus enamorado de la niña”, que no es otra cosa 

que deseo sexual. Lo mismo puede verse en la mención que hace Zeus a Dánae en  Il 14. 319.  

16
 Es notable que la mayoría de los autores griegos posteriores a Eurípides y latinos, optaran por entender que 

Dánae había sido seducida por Zeus y con el oro. Véase Karamanou (2006: 78-80). 



52 GUILLERMO DE SANTIS 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIÓTICA | BRASÍLIA 

y busca una vida relajada. Con este concepto, Acrisio termina de definir cuál es la génesis de 

la manipulación amorosa en la que habría sucumbido Dánae: alcanzar una vida de confort.  

El confinamiento de Dánae al encierro en la recámara de bronce le niega el beneficio 

de las riquezas de su padre por lo que el oro ofrecido por el supuesto seductor podría haber 

sido un móvil importante.
17

  

En un supuesto agón esta postura de Acrisio sería refutada por Dánae, para quien no 

todo hombre rico alcanza el reconocimiento social ni la virtud. En el Fr. 326 Kannicht.; 11 

Jouan-van Looy.; 9 Karamanou; 10 Cattaneo vv. 6-8, Acrisio sostiene que la realidad 

demuestra que: 

 

Toda persona es más propensa a dar (una hija) a un rico innoble 

que a un pobre noble. 

Innoble el que no tiene, afortunados los que tienen18 

 

Nótese que la oposición entre “ser innoble” (κακὸς) y “ser rico” (οἱ δ' ἔχοντες) deja 

abierta una posibilidad: no todo el que es “afortunado” (ὄλβιοι), llega a ser “noble” 

(ἀγαθός).
19

 Una consideración anacrónica pues en el mundo del mito es impensable separar 

“nobleza” de “riqueza”. En en siglo V a.C., en cambio, es claramente factible proponer una 

valoración social de “rico sin nobleza”. Si Acrisio pudiera, daría en matrimonio su hija a un 

hombre rico innoble antes que a un noble pobre.
20

   

                                                 

17 
Nótese que este tema está presente en Electra de Sófocles: la joven, aunque casada, ha sido confinada a vivir en 

las afueras de la pólis y en la pobreza.   

18
 δοῦναι δὲ πᾶς τις μᾶλλον ὀλβίῳ κακῷ / πρόθυμός ἐστιν ἢ πένητι κἀγαθῷ. / κακὸς δ' ὁ μὴ ἔχων, οἱ δ' ἔχοντες 

ὄλβιοι. 

19 
Seguimos aquí la interpretación de Cattaneo (2011/2012). Agradezco al autor la gentileza de haberme permitido 

utilizar y citar su tesis antes de su publicación. 

20 
Se entreabre aquí otro aspecto interesante: Zeus es el más noble, rico y poderoso de los seres, sin embargo, su 

unión no significa un matrimonio y la maternidad de Dánae resulta un demérito social que Acrisio pretende 

castigar. Un caso similar es el de la bella Creusa en Ión de Eurípides donde la joven forzada por Apolo lejos de 

hacer público Ión es hijo de un dios, decide exponerlo.  



EL PODER MANIPULADOR DE LAS RIQUEZAS  53 

VOLUME 5 | NÚMERO 2 | P.043-058 | JUL/DEZ 2015 

Esta postura lo lleva a afirmar un prestigio social que Eurípides quiere poner en 

discusión: 

 

Ningún hombre llegó a ser (por naturaleza) superior a las riquezas, 

excepto alguno, pero quién sea este, no lo veo.21 

(Fr. 325 Kannicht; 9 Juoan- van Looy; 10 Karamanou; 11 Cattaneo) 

 

Ningún hombre tiene una φύσις superior a la riqueza (χρημάτων) de manera que es la 

posesión de bienes la que impone una escala social: el dinero no solo puede manipular una 

joven y lograr que se entregue a un hombre rico, sino que manipula los valores sociales e 

impone un cambio social que se cristaliza en el anacronismo antes señalado: si en el mundo 

del mito, del épos, la riqueza está directamente asociada a la nobleza de los héroes, en la 

Tragedia (esto es en el siglo V a.C.) es la riqueza la que redistribuye y tensione los valores y 

jerarquías sociales.  

Esta capacidad del dinero de manipular a individuos y sociedades es criticada por 

Dánae en el siguiente fragmento: 

 

En efecto, ciertamente, los mortales aman 

honrar como sabias las palabras de los ricos, pero cuando algún 

hombre pobre, de condición humilde, habla bien, 

(aman) reír. Yo veo, en cambio, que muchas veces los hombres pobres 

son más sabios que los ricos 

y los que realizan sacrificios pequeños a los dioses 

                                                 

21
 κρείσσων γὰρ οὐδεὶς χρημάτων πέφυκ' ἀνήρ, / πλὴν εἴ τις· ὅστις δ' οὗτός ἐστιν οὐχ ὁρῶ. 



54 GUILLERMO DE SANTIS 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIÓTICA | BRASÍLIA 

(son) más piadosos que los que sacrifican bueyes.22 

(Fr. 327 Kannicht; 12 Jouan.-van Looy; 11 Karamanou; 12 Cattaneo) 

 

En estas palabras se oponen a las consideraciones de los fragmentos en los que 

Acrisio habría expuesto su pensamiento. Concordamos en atribuir estos versos a Dánae que 

niega enfáticamente que la riqueza genere superioridad social por sí sola. Añade aquí dos 

aspectos: las relaciones riqueza-piedad religiosa y riqueza-participación pública. 

En el siglo V a.C. la elite social poseedora de riquezas demostraba esa capacidad 

mediante beneficios a la pólis a través de sacrificios y de participación pública. Dánae 

sostiene que estos beneficios no dependen de la riqueza sino de la eusebeía y de la 

sophrosýne, es decir del verdadero respeto a la religión y la participación prudente en los 

asuntos de la pólis.
23

 

Paradójicamente, la joven Dánae, que además de ser mujer y doncella, ha 

permanecido gran parte de su vida encerrada, avizora  (ἐγὼ δὲ ... εἰσορῶ) un “deber ser” que 

su padre, con la experiencia política de rey, no ubica en el primer lugar de sus 

consideraciones.
24

   

Finalmente, en el último fragmento perteneciente a este agón dice Dánae: 

 

Quien se complace con mansiones llenas, 

privando, en cambio, el estómago (del alimento), infeliz daña su 

propio cuerpo, 

                                                 

22
 φιλοῦσι γάρ τοι τῶν μὲν ὀλβίων βροτοὶ / σοφοὺς τίθεσθαι τοὺς λόγους, ὅταν δέ τις / λεπτῶν ἀπ' οἴκων εὖ λέγῃ 

πένης ἀνήρ, / γελᾶν· ἐγὼ δὲ πολλάκις σοφωτέρους / πένητας ἄνδρας εἰσορῶ τῶν πλουσίων / καὶ θεοῖσι μικρὰ 

θύοντας τέλη / τῶν βουθυτούντων ὄντας εὐσεβεστέρους. 

23 
Es notable que tres virtudes cívicas εὖ λέγειν, σοφία, εὐσέβεια, según Dánae, sean aparentes en los ricos y 

verdaderas en los pobres del démos. Sobre el comportamiento moral frente a la riqueza y la pobreza, véase 

Erechtheus Fr. 362 Kn-16 Sonnino. Precisamente, en su comentario, Sonnino, (2010: 297-300) señala con razón y 

cautela que Erecto propone seguir el modelo soloniano de no conseguir riquezas mediante injusticias (Solon frr. 13. 

7-5; 71-73; 4b W.). Dado que no poseemos el discurso completo de Dánae, no podemos afirmar que la heroína 

plantee un balance entre riqueza y pobreza, pero la idea de que la riqueza no asegura valores cívicos y religiosos 

superiores, responde a la ideología periclea anterior a la guerra del Peloponeso. Un anacronismo de ideología 

democrática proyectado en la mítica Argos. 

24
 Un ejemplo similar de la prudencia y piedad del pobre puede verse en Orestes de Eurípides (vv. 884-945). 



EL PODER MANIPULADOR DE LAS RIQUEZAS  55 

VOLUME 5 | NÚMERO 2 | P.043-058 | JUL/DEZ 2015 

considero que este podría robar las estatuas de los dioses 

y convertirse en enemigo de los más queridos.25 

(Fr. 328 Kannicht.; 13 Jouan-van Looy.; 12 Karamanou; 13 Cattaneo) 

 

La avaricia se manifiesta (al igual que el control de las mujeres) en la faz privada y 

pública: la avidez por la comida y el robo de las ofrendas en las estatuas públicas. El cierre del 

agón, retomaría la dicotomía “público-privado” a modo de composición anular pero con un 

cambio fundamental: en el comienzo la mujer es objeto de control privado y público, en el 

final, por su parte, es el rico el que debiera ser controlado pues se daña a sí mismo y a la pólis. 

La riqueza que, según Acrisio, es el gran manipulador de las mujeres jóvenes que no 

tendrían la capacidad de discernir los peligros de ser seducidas ni tomarían en cuenta las 

consecuencias privadas y públicas, resulta ser, según Dánae, el gran manipulador de los 

asuntos cívicos en su faz privada y pública: el rey, como el cuerpo de ciudadanos sucumben 

ante el poder del oro y no ven que el rico carente de nobleza y virtud no tiene en su horizonte 

el bien de la pólis sino su avaricia que se materializa en la glotonería que lo enferma y el robo 

de las estatuas que genera el descontento de los dioses. 

El estado fragmentario de la obra no permite ahondar en mayores conclusiones. Sin 

embargo, a nuestro entender es claro que la manipulación anacrónica del mito, le permitió a 

Eurípides centrar su incisiva mirada en un producto difícil de controlar, la riqueza. Acrisio, 

más allá de sus riquezas y su prestigio político de rey, no puede controlar lo que socialmente 

es un bien del oíkos, una joven doncella destinada a casarse. Zeus, en cambio, ve en ella un 

objeto de deseo y no importa si Dánae accede o es obligada a unirse al dios. Lo que está en 

juego es que la manipulación del oro actúa menos en el ánimo de la joven que en los hombres 

que aspiran un estatus social más elevado de lo que su condición natural puede permitirles.
26

 

                                                 

25
 ὅστις δόμοις μὲν ἥδεται πληρουμένοις, / γαστρὸς δ' ἀφαιρῶν σῶμα δύστηνος κακοῖ, / τοῦτον νομίζω κἂν θεῶν 

συλᾶν βρέτη / τοῖς φιλτάτοις τε πολέμιον πεφυκέναι. 

26
 Sobre la perspectiva “masculina” de esta afirmación que reafirma el dominio socio-político de los hombres de la 

asamblea, véase Dover (1974). 



56 GUILLERMO DE SANTIS 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIÓTICA | BRASÍLIA 

REFERENCIAS 

Fuentes Primarias 

CAREY, C. Lysias. Selected Speeches (edited with introduction and commentary). Cambridge 

University Press, Cambridge, 1989. 

CATTANEO, G.. La Danae di Euripide. Edizione e commento dei frammenti, Tesi di laurea 

triennale in Filologia classica, Università degli Studi di Torino, Facoltà di Lettere e 

Filosofia, Anno Accademico 2011/2012, relatore prof. Gian Franco Gianotti. En prensa. 

JOUAN, F.-van Looy, H. Euripide. Tome VIII. Les Fragments. Les Belles Lettres, Paris, 

2000. 

KANNICHT, R. Tragicorum Graecorum Fragmenta. Vol 5, 1-2: Euripides. Vandenhoeck & 

Ruprecht, Göttingen, 2004. 

KARAMANOU, I. Euripides. Danae and Dictys. Introduction, Text and Commentary. Saur, 

München-Leipzig, 2006. 

LSJ Greek English Lexicon. (9
th

 edition) Oxford University Press, Oxford, 1996. 

Sonnino, M. Euripidis Erechthei que exstant. Le Monnier, Firenze, 2010. 

 

Fuentes secundarias 

BUXTON, R. (2007). “Tragedy and Greek Myth. In Woodard”; In R. (ed.). The Combridge 

Companion to Greek Mythology. Cambridge University Press, Cambridge, pp. 166-189. 

CAREY, C. (1990). “Rape and Adultery in Athenian Law”; In CQ, Cambridge 45, pp. 407 – 

417. 

COHEN, D. (1995). Law, Violence and Community in Classical Athens. Cambridge 

University Press, Cambridge. 

DOVER, K. (1974). Greek Popular Morality in the Time of Plato and Aristotle. Oxford 

University Press, Oxford. 

LUCAS DE DIOS, J.M. (1993). “Le myth de Danaé et de Perseé chez Sophocle”; In 

MACHIN, A.-Pernée, L. (eds.) Sophocle. Le texte, les personnages. Publication de l’ 

Université de Provence, Aix-en-Provence, pp. 35-48. 



EL PODER MANIPULADOR DE LAS RIQUEZAS  57 

VOLUME 5 | NÚMERO 2 | P.043-058 | JUL/DEZ 2015 

MCHARDIE, F. (2008). “The 'trial by water' in Greek myth and literature”; In LICS, Leeds 

7.1, pp. 1-20. 

OGDEN, D. (2008). Perseus. Gods and Heroes in the Ancient World. Routledge, London-

New York. 

SEAFORD, R. (1990). “The Imprisonment of Women in Greek Tragedy”; In JHS, London 

110, pp. 76-90. 

SOMMERSTEIN, A. (2005). “Tragedy and Myth. In Bushnell”; In R. (ed.). A Companion to 

Tragedy. Blackwell, London, pp. 163-180. 

VICTORIA, W. (1998). Intimate commerce: exchange, gender, and subjectivity in Greek 

Tragedy. University of Texas Press, Texas. 


