
ÉRIKA WEN YIH SUN                 38 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIOTICA, BRASÍLIA, V. 4, N. 1 P. 38-56, JAN/JUN. 2014 

O SISTEMA PENAL COMO 

EQUÍVOCO SOCIAL: Uma 

Interpretação Sob a Égide da Moral 

Cristã 

Érika Wen Yih Sun 1 

 

Resumo 

A moral cristã permeia diversos temas, embora ainda que de maneira muito sutil, quase 
imperceptível. Assim, o presente trabalho pretende comparar as estruturas de superfície 
dos argumentos que fundamentam o cristianismo com aquelas que sustentam o Estado e 
o sistema penal, bem como verificar as falhas que se encontram nas estruturas profundas 
equivalentes.  
 
Palavras-chaves: moralidade; moral cristã; contrato social; sistema penal. 
 

Abstract 

Christian morality can be found across disciplines, even though at times it may not be 
obvious. Therefore, the aim of this paper is to contrast the superficial structures of the 
arguments that sustain Christianity to the ones that are the foundation of the State and 
the Penal System. Furthermore, it tries to reach the profound structure of both, rying to 
seek the flaws from one and another.  
 
Key-words: morality; Christian morality; social contract; penal system. 
 
 

NO PRINCÍPIO ERA O VERBO 

 

 “No princípio criou Deus os céus e as terras”. E assim foi a criação do 

universo, segundo a Bíblia Sagrada. E depois de separar a luz e as trevas, criar o dia e a 

noite, as terras e os mares, as plantas e os animais, o Sol, a Lua e as estrelas, ao sexto ia, 

disse Deus: “Façamos o homem à nossa imagem, conforme a nossa semelhança”. E 

desta forma, “criou Deus o homem à sua imagem, à imagem de Deus o criou2”. 

                                                 
1 Advogada formada pelo Centro Universitário do Distrito Federal (2006). Especialista em Direito 
Público pela Faculdade Fortium (2007). Arquiteta e Urbanista (2005), Mestra (2008) e Doutoranda pela 
Faculdade de Arquitetura e Urbanismo da Universidade de Brasília. 
2 Passagens bíblicas retiradas de Gênesis, capítulo 1, versículos 1; 26-27, referentes ao trecho que 
descreve a criação do Universo, por Deus, a partir do nada e da escuridão profunda das trevas. 



ÉRIKA WEN YIH SUN                 39 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIOTICA, BRASÍLIA, V. 4, N. 1 P. 38-56, JAN/JUN. 2014 

Como um princípio básico da psicologia, é sabido que os indivíduos3 tendem a 

perceber o universo segundo a própria perspectiva, construída pelas experiências 

vividas. Com isso, nada mais natural para Deus do que criar um ser vivo, a partir do 

nada, que tivesse as mesmas características percebidas em si mesmo, à sua imagem e 

semelhança. Seria, portanto, a concepção do “início”, por meio de uma criatura 

mimética4. 

Segundo o livro de Gênesis, na Bíblia Sagrada, “estas são as origens dos céus e 

da terra, quando foram criados”. E diante de todas as maravilhas do Universo, escolheu 

o homem para lavrar e guardar o Jardim do Éden, dando-lhe total liberdade para comer 

dos frutos de todas as árvores do jardim, com exceção da árvore do conhecimento do 

bem e do mal, sob pena de morte. 

O pecado original, então, é descrito pela Bíblia como a ousadia de Adão e Eva 

em se tornarem “conhecedores do bem e do mal”. Tentada pela serpente, Eva acreditou 

que certamente não morreria ao comer o fruto da árvore proibida e que, ao contrário, tal 

atitude tão somente abriria os seus olhos, de modo a se equiparar a Deus, conhecedor do 

bem e do mal. Ela, então, percebeu que “a árvore era boa para se comer, agradável 

aos olhos e árvore desejável para dar entendimento”, resolvendo então comer e dar a 

seu marido5.  

Tal decisão, porém, de desobedecer às ordens de Deus, foi o motivo da queda do  

homem. Deus resolveu punir os pecadores, amaldiçoando primeiramente a própria 

serpente. Disse à mulher que sua dor seria multiplicada grandemente na sua conceição e 

que com dor daria à luz filhos. Disse ainda que o seu desejo seria para seu marido e ele 

então a dominaria. A Adão também direcionou o seu sermão, amaldiçoando a terra, 

colocando nela espinhos, cardos e ervas, e dizendo que, desta terra, por meio do suor de 

seu trabalho, ele deveria comer todos os dias, até que tornasse à terra. 

Apesar de toda essa punição, por Deus ser bom, teria criado um Plano de 

Salvação, que seria um caminho criado para que todos os seus filhos pudessem voltar à 

sua presença. Ofereceria o seu filho em sacrifício, sendo puro e inocente, tomando todos 

os pecados do mundo. Essa expiação cumpriria todos os requerimentos de justiça, uma 
                                                 
3 Assim também acontece com a sociedade, compreendida como uma entidade maior fictícia, composta 
por indivíduos. É importante ressaltar que, diferentemente da sociologia, que estuda a sociedade como um 
bloco único, a psicologia mantém o foco em sua unidade básica, assim entendida como o indivíduo. 
4 A mímese, segundo a estética aristotélica e clássica, seria o fundamento de toda a arte, constituída por 
uma imitação verossímil da natureza. Importante perceber que, em Aristóteles, o belo já não mais se 
ligava à ideia de perfeição, mas permanecia em uma esfera mais mundana, colocando a criação artística 
sob a égide humana, não mais separada do homem, mas intrínseca a ele. 
5 Trecho bíblico de Gênesis, capítulo 3, versículos 5-6, que trata da queda do homem. 



ÉRIKA WEN YIH SUN                 40 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIOTICA, BRASÍLIA, V. 4, N. 1 P. 38-56, JAN/JUN. 2014 

vez que pagaria o preço de todos os pecados cometidos. A vida, então, passaria a ser 

uma constante prova para reabilitar o homem ao convívio com Deus. 

A partir de então, surgiram os ideais de bem e mal, culpa e má consciência, 

ascetismo6. A humanidade, como descendentes de Adão e Eva, deveria passar por 

sofrimento profundo para pagar por aquele pecado original. Expulsos do Paraíso, e 

tendo provado do fruto do conhecimento do bem e do mal, seriam dotados do livre 

arbítrio7, sendo que deveriam trilhar os caminhos do bem, evitando todo o mal. Ao 

reconhecer seus erros, deveriam ter consciência de seus passos equivocados e sentir 

culpa e pesar, confessar os pecados e arrepender-nos deles, de modo a buscar o perdão. 

E assim são justificados todos os questionamentos sobre o surgimento do 

mundo, a origem do bem e do mal, o porquê da vida, o “de onde viemos”, “para onde 

vamos”. E tudo o mais que não pode ser revelado é um mistério divino. 

 

A CRIAÇÃO DE DEUS PELO HOMEM 

 

Ao se analisar a versão cristã do surgimento do mundo, várias perguntas restam  

frustradas, por não haver explicação razoável. Se o homem foi criado “à imagem e 

semelhança de Deus”, por que é tão falível? Como um ser infinito e perfeito poderia 

criar algo finito e imperfeito, se usou a si mesmo como modelo? Se Deus é realmente 

onipotente e sabedor de todas as coisas, qual o propósito da vida se já se sabe de 

antemão quem é bom ou mau e, portanto, quem é digno ou não de salvação? Se o 

princípio da igualdade é válido porque todos nascem iguais, possuem alma, são 

descendentes de Adão e Eva, sendo, portanto, irmãos perante Deus, e todos foram 

salvos por Cristo, qual a razão para tamanha desigualdade social? 

Apesar de tantas controvérsias no modelo cristão de moral, há de se reconhecer 

que não se trata de uma verdade absoluta, como se pretende ser, mas tão somente uma 

crença. Mas os valores pregados pelo cristianismo, transformados em fé, servem aos 

seus propósitos e geram um modelo social correspondente.  

                                                 
6 Ascetismo é compreendido como a prática da renúncia do prazer ou mesmo a não satisfação de algumas 
necessidades primárias, com a finalidade de atingir determinados fins espirituais. Em última instância, 
poderia se resumir em uma crueldade consigo mesmo e para com os demais. 
7 O livre arbítrio é uma crença que defende que a pessoa tem o poder de escolher as suas ações, refletindo 
implicações diversas, dependendo da conotação utilizada. Em uma conotação mais objetivista, indica que, 
ao realizar uma ação, o agente não é condicionado por fatores antecedentes. Quando a expressão é tilizada 
de uma forma mais subjetivista, indica a percepção de que a ação foi impulsionada pela vontade do gente, 
expressando a sua liberdade. 



ÉRIKA WEN YIH SUN                 41 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIOTICA, BRASÍLIA, V. 4, N. 1 P. 38-56, JAN/JUN. 2014 

Deve-se considerar intrínseco ao homem um desejo terrível e fundamental: o 

poder. E este impulso, que nada mais é do que vontade de poder8, também chamada de 

liberdade, é o que deve ser mais fortemente reprimido, em nome da “ordem social”, 

entendido, em última instância, como a manutenção do poder da vontade dos 

dominadores sobre os dominados. 

Evidentemente, a vontade é bastante relativa. Aquele que detém o poder exerce a 

sua vontade sobre a vontade alheia, que sucumbe. O exercício da liberdade de vontade, 

portanto, nada mais é do que doce ilusão. 

 

“Freedom of Will” – that is the expression for the 

complex state of delight of the person exercising 

volition, who commands and at the same time identifies 

himself with the executor of the order – who, as such, 

enjoys also the triumph over obstacles, but thinks within 

himself that it was really his own will that overcame 

them. (NIETZSCHE, 2007, p.18) 

 

Exatamente por conta da impossibilidade de dominação por parte de todos os 

indivíduos simultaneamente, é necessário criar condições favoráveis para a manutenção 

do poder. A criação de Deus e do caráter transcendental do espírito, portanto, não 

passaria de uma invenção que serviu para justificar a impotência de poder de uma classe 

escrava, para que enfim, de uma forma ou de outra, pudesse triunfar sobre a classe 

senhorial. Houve, portanto, uma inversão dos valores aristocráticos, em que se acredita 

que quanto maior for o sofrimento e a humilhação na vida mundana, maiores serão as 

recompensas divinas.  

Os débeis, portanto, assim o são porque escolheram tal condição. Não seriam 

desprovidos de poder por conta de sua impotência, o que seria vergonhoso. Ao 

contrário, preferem assim o ser sob a máscara do mérito, o que dá à situação um ar 

glorioso. E é desta forma que acontece a vingança dos impotentes contra os nobres. A 

inversão de valores impera, fazendo com que a fraqueza se transforme bondade, a 
                                                 
8 A vontade de poder seria uma lei originária, sem exceção nem transgressão que em si anima, sendo a 
essência de toda a realidade. Trata-se de um impulso que reage e resiste no interior das forças, havendo 
no universo uma multiplicidade de forças que manifesta na sua forma última, em suas gradações, em 
fenômenos políticos, culturais, astronômicos, permeando a natureza e o próprio homem. Acredita-se que 
essa força que hoje existe tem de ter estado eternamente ativa e igual. Caso contrário, já teria se 
extinguido. Assim, todos os desenvolvimentos possíveis já devem ter acontecido e, sendo o tempo 
infinito, todos os instantes são eternas repetições. 



ÉRIKA WEN YIH SUN                 42 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIOTICA, BRASÍLIA, V. 4, N. 1 P. 38-56, JAN/JUN. 2014 

baixeza em humildade, a covardia em paciência. A miséria, neste contexto, seria uma 

prova, uma bem-aventurança, por qual se deve passar em busca de uma vida melhor em 

um outro mundo.  

Com isso, cria-se, uma moral cristã hipócrita, em que não se adora 

necessariamente o herói cristão, mas a salvação que ele pode lhe trazer. E assim, 

suspendem-se as consequências dos atos, uma vez que sempre é dada uma segunda 

chance, em uma vida após a morte, após o juízo final. A sua obra-prima é a ideia de 

justiça. Os cristãos, então, são os justos e pregam ódio à injustiça. E apesar de todas as 

injustiças deste mundo, aguardam uma justiça de um mundo transcendental após o juízo 

final. 

Em decorrência de observações dessa natureza, Nietzsche teve a audácia de 

questionar se o homem seria apenas um erro de criação de Deus ou se, ao contrário, 

Deus seria somente um erro de criação do homem9. O indivíduo inventa corporações e 

associações para fazer aquilo que ele não tem coragem de fazer. Isso porque existe a 

presunção de que somente pessoas físicas podem assumir responsabilidade por atos 

individuais. Assim, em um ato de covardia, o homem teria criado um Deus, para poder 

transferir para essa entidade fictícia todas as aspirações, anseios e também frustrações. 

Muito sagaz a observação, já que a Bíblia nos faz crer que o homem foi criado à 

imagem e semelhança de Deus. Porém, se levarmos em consideração que Deus 

realmente não passa de uma criação humana, é imperativo o reconhecimento de que a 

própria divindade que se pretende atribuir à criatura é também “fabricada” à imagem e 

semelhança do homem. Também por um processo mimético, o homem transferiu a 

Deus as suas próprias características. 

Insinua-se, então, que a criação de Deus tenha sido feita pelo homem para poder 

criticar o mundo atual, desprezando a sua condição e condenando a sua existência. 

 

O homem procura um princípio em nome do qual possa 

desprezar o homem. Inventa outro mundo para poder 

caluniar e sujar este; de fato só capta o nada e faz 

                                                 
9 “Which is it? Is man only a blunder of God? Or is it God only a blunder of man?” – máximaretirada de 
Twilight of the Idols, de Nietzsche. Muito embora existam diversas traduções, a utilização do termo 
“blunder” em inglês foi bastante pertinente, por expressar um erro especificamente ruim, decorrente de 
ignorância,falta de cuidado, confusão ou até mesmo estupidez. Neste sentido, parece que Nietzsche 
pretendeu insinuar que Deus seria somente uma criação do próprio homem (e por sinal, uma criação 
equivocada), fazendo com que as interpretações meramente baseadas em crenças afastassem o 
entendimento racional e até mesmo a própria verdade. 



ÉRIKA WEN YIH SUN                 43 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIOTICA, BRASÍLIA, V. 4, N. 1 P. 38-56, JAN/JUN. 2014 

desse nada um Deus, uma verdade, chamados a julgar 

e condenar esta existência10. 

  

Porém, por fazer parte do próprio mundo, o homem precisa criar um princípio qual ele 

possa justificar-se a si mesmo, na condição de escolhido, merecedor de méritos e 

condecorações. “Nossa dor vem da distância entre aquilo que somos e o que 

idealizamos ser11”. Por esta e outras razões, muito embora a Bíblia fosse categórica na 

exposição de que Deus criou os céus e as terras e tudo o que existe no Universo, 

Nietzsche ousou dizer que “o homem, em seu orgulho, criou Deus, à sua imagem e 

semelhança”.  

 

Elogiamos ou criticamos de acordo com a maior 

oportunidade que o elogio ou a crítica oferecem para 

fazer brilhar a nossa capacidade de julgamento12. 

 

Isso quer dizer que a criação do mundo, feito do fim para o início, foi uma obra do 

homem, conforme a sua própria vontade e conveniência, para cumprir os seus 

propósitos de poder e dominação. 

 

By seeking the beginning of things, a man becomes a 

crab. The historian looks backwards: in the end he also 

believes backwards.( NIETZSCHE, 2008, p. 4) 

 

Aliás, em nome de Deus, o indivíduo, covarde por natureza, encontra forças para 

cometer as maiores atrocidades, usando como justificativa os fanatismos de sua crença. 

Apesar de todas as inconsistências e ambiguidades, quais as vantagens em se aceitar a 

hipótese cristã de moralidade? Primeiramente, porque essa moralidade tão difundida 

pelos ideais cristãos oferece um valor intrínseco ao homem, o que contrasta a sua 

aparente insignificância e subordinação com o fluxo eterno do devir. Assim, o homem 

consegue aceitar o seu caráter temporário, minimizando o “fardo” da vida, por uma 

promessa de algo melhor após a morte.  

                                                 
10 Citação de “A vontade de poder”, de Nietzsche, retirada em português do sítio eletrônico 
http://www.pensador.info/nietzsche_frases em 13 de agosto de 2010. 
11 Aforismo de Nietzsche. MIMEO. 
12 Citação de “Humano, demasiado humano”, de Nietzsche, retirada em português do sítio eletrônico  
http://www.citador.pt/citacoes.php?Friedrich_Nietzsche , em 13 de agosto de 2010. 



ÉRIKA WEN YIH SUN                 44 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIOTICA, BRASÍLIA, V. 4, N. 1 P. 38-56, JAN/JUN. 2014 

Em segundo lugar, tal hipótese sobre a moral cristã também serve aos propósitos 

dos defensores de Deus, na medida em que dá ao mundo um ar de grandeza e perfeição, 

apesar de toda a tristeza e maldade. Desta forma, Deus é um ser perfeito e grandioso, 

criador de todo o universo e da própria humanidade. Aos questionamentos sobre a razão 

da existência de coisas e criaturas imperfeitas a partir de obras divinas e perfeitas, pode-

se responder com as máximas de “liberdade” e do “livre arbítrio”: não foi Deus o 

criador da tristeza, do sofrimento ou da maldade; ao contrário, o homem, por meio de 

sua livre manifestação de vontade, é quem escolhe percorrer os caminhos das trevas. 

Desta forma, a própria maldade possui um significado próprio. É ela a responsável por 

afastar o homem de Deus, bem como aquilo que o traz de volta à sua presença, quando 

reconhecido o pecado.  

Além disso, a moral cristã também se esconde por detrás de uma grande 

armadilha: o conhecimento. A partir do conhecimento de valores absolutos, é garantido 

ao homem uma percepção adequada daquilo que deve ser considerado mais valioso. 

Assim, esses valores passam a ser dogmas, por meio da fé, que consiste em acreditar 

naquilo que não se vê, e lança-se mão de tudo o que é desconhecido, em nome de não se 

cometer novamente o pecado de se buscar o conhecimento além do bem e do mal.  

Por fim, a moralidade cristã contribui para evitar que o homem se volte contra a 

própria vida, em um ato de desespero por conta do conhecimento. Limitando os valores 

que compõem a moral cristã, como mistérios revelados por Deus, o homem se sentiria 

seguro e isso lhe permitiria acalmar seus ânimos. Seria, portanto, uma medida de 

preservação da própria espécie. 

Com a aceitação da moral cristã, aceita-se também o modelo de mundo moldado 

por ela. Bons e maus sempre existirão, sendo que, para se alcançar a salvação, deve-se 

manter submisso à vontade de Deus, que garantirá a justiça maior. Independentemente 

das tentativas de corrupção, devem-se manter na retidão dos ensinamentos divinos, 

afastando-se do mal. Em outras palavras, sempre existirão poderosos e escravos. Para se 

alcançar a liberdade, deve-se submeter aos ditames do Estado, que garantirá a justiça e a 

paz social. Para se trilhar o caminho correto, nada como seguir as leis e os bons 

costumes, afastando-se dos crimes e das transgressões morais. 

A partir da moral cristã, foi possível, portanto, a criação de uma moral de Estado 

conveniente para o poder, inclusive servindo de base para inúmeras teorias de ciência 

política, como o próprio contrato social. Segundo as correntes contratualistas, 

amplamente difundidas e aceitas nos Estados de Direito, o homem deixou de viver em 



ÉRIKA WEN YIH SUN                 45 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIOTICA, BRASÍLIA, V. 4, N. 1 P. 38-56, JAN/JUN. 2014 

estado de natureza13 para constituir uma ordem social, por meio de um contrato 

implícito em que as pessoas abrem mão de certos direitos para um governo ou outra 

autoridade com a finalidade de manter a paz social. Seria, portanto, um acordo entre os 

membros da sociedade, pelo qual reconhecem a autoridade de um conjunto de regras 

que se aplica igualmente sobre todos.  

A organização estatal fica garantida, portanto, por um conjunto de regras, antes 

demais nada, morais, que são traduzidas em direitos, positivados ou meramente 

consuetudinários, que se multiplicam entre seus membros, que vivem em coletividade. 

Para que a ordem social seja mantida, todos, segundo o princípio da igualdade14, devem 

se submeter às leis estatais, limitando assim a sua liberdade individual em nome do bem 

estar social. Segundo esse raciocínio, o Estado perpetua as suas armas que garantem o 

controle social. 

 

Morality is essentially the means of making something 

survive the individual, because it makes him of 

necessity a slave. (...) How in organised power 

maintained? By the fact that countless generations 

sacrifice themselves to its cause.(NIETZSCHE, 2006, 

p.345) 

 

  A covardia do indivíduo dá lugar à bravura em nome do Estado, sob a máscara 

do patriotismo, da manutenção da ordem social, da paz e da justiça. Se bem analisado, 

tudo o que é feito em nome do Estado é contra a natureza humana. Da mesma maneira, 

tudo aquilo que é aprendido para ser utilizado em prol do Estado. 

O resultado dessa doutrina é garantido pela divisão do trabalho, dentre o qual 

subdividem-se responsabilidades: a) o legislador – e todos os que cumprem a lei; b) o 

disciplinador – e aqueles que crescem sob severa e rígida disciplina. 

 

The State, or unmorality organised, is from within – the 

police, the penal code, status, commerce, and the 

                                                 
13 Estado de natureza seria a condição humana na ausência de qualquer ordem social estruturada, em que 
a ação dos indivíduos estariam limitadas tão somente por seu poder e sua consciência. 
14 O princípio da igualdade dispõe que todos são iguais perante a lei. Trata-se de um princípio baseado na 
moral cristã de que “todos são iguais porque nascem iguais”, geralmente aceita como verdade absoluta, 
porém que não passa de uma crença. A igualdade seria fundada nos pressupostos cristãos de que todos 
possuem uma alma, nasceram de Adão e Eva, são irmãos perante Deus e foram salvos por Jesus Cristo. 



ÉRIKA WEN YIH SUN                 46 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIOTICA, BRASÍLIA, V. 4, N. 1 P. 38-56, JAN/JUN. 2014 

family; and from without, the will to war, to power, to 

conquest and revenge. (NIETZSCHE, 2006, p.345) 

 

Assim, o Estado, como uma forma de mundo criada pelo homem, é como o pensamento 

religioso cristão: um sistema fechado, repleto de regras a serem seguidas, baseada em 

recompensas e punições. 

 

A QUEDA DO HOMEM E A FANTASIA DA SALVAÇÃO  

 

Pode-se dizer, então, que o homem criou Deus, que, por sua vez, por meio de Moisés, 

inicialmente, editou leis – os dez mandamentos - que deveriam ser cumpridas em nome da 

salvação após o pecado original. Compreendendo a impossibilidade de fugir do pecado, Jesus 

Cristo foi enviado para limpar os pecados do mundo e garantir a redenção do homem e retorno à 

presença de Deus. Da mesma maneira, o homem também criou, por meio do contrato social, o 

Estado, que, por meio de seus legisladores, criaram as normas a serem seguidas pelos seus 

cidadãos, em nome da ordem social, de modo a sanear o caos derivado do estado de natureza. 

Analogicamente, diante da inevitabilidade do crime, que é inerente a toda sociedade, foi criado 

o sistema penitenciário para limpar o erro do infrator e permitir a sua reinserção social. 

Com esses discursos, formam-se os ideais de justiça. Religiosamente, aqueles que crêem 

em Deus e seguem os seus ensinamentos, sendo submissos à sua vontade por seu próprio livre-

arbítrio, serão salvos. Porém, mesmo aqueles que pecam e se rendem aos desejos da carne têm 

direito à salvação, por meio do arrependimento. No pensamento mundano, os cidadãos precisam 

abrir mão de certas atitudes, limitando sua liberdade, para a garantia do bem estar social, sendo 

submissos às leis, por vontade própria. E aqueles que, por livre escolha, preferem infringir o 

ordenamento jurídico, ainda têm a chance de serem perdoados e reintegrados à sociedade, por 

meio do sistema penal. 

É necessário, no entanto, admitir a necessidade de um certo grau de estupidez para que 

leis e valores genéricos possam permanecer vigentes. Ao contrário, um maior nível de 

inquietação, curiosidade e intolerância leva o indivíduo a questionar as regras, observar as 

exceções, dando-lhe uma má consciência, levando-o ao conhecimento de sua singularidade. A 

moral, portanto, com seus valores predefinidos, é essencialmente um escudo, um meio de defesa 

e, em última instância, a evidência de um indivíduo imperfeitamente desenvolvido. Aquele que 

se desenvolve completamente, ao contrário, é, antes de tudo, provido de armas e, portanto, 

ataca. 

A fantasia do perecimento e da própria salvação servem para contrastar com a 

ideia do “eterno retorno”, que dispõe que o mundo é composto por faces 



ÉRIKA WEN YIH SUN                 47 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIOTICA, BRASÍLIA, V. 4, N. 1 P. 38-56, JAN/JUN. 2014 

complementares de uma única - embora multi-facetada – realidade. Assim, 

considerando que a realidade não possui qualquer objetivo ou finalidade, a vida seria 

composta de uma alternância sem fim de instâncias como a angústia, o prazer, o bem, o 

mal e outros. Com esse entendimento, chega-se à conclusão de que, sendo o tempo 

infinito e as combinações de forças em conflito que formam cada instante finitas, em 

algum momento futuro, tudo se repetirá infinitas vezes. 

Tal pensamento fatalmente leva ao questionamento de qual o sentido da vida. 

Seria ela um dom divino ou uma maldição? Para Nietzsche, não se admite a criação do 

universo, pois a força que existe hoje deve ter estado eternamente ativa e igual em todos 

os tempos. Caso contrário, já teria se extinguido. Com essa proposição, todos os 

desenvolvimentos possíveis já devem ter ocorrido em determinado momento e devem se 

repetir em sequências alternadas eternamente, uma vez que o tempo é infinito. 

  Assim, da não aceitação da criação do universo, a única possibilidade para a 

existência é da necessidade de que tudo seja como é, de modo que a força que existe 

hoje só pode ser afirmada por meio de sua própria natureza. Não se trata de nada 

teológico, mas de uma constatação de como se comporta aquilo que não tem finalidade 

ou sentido, que vive apenas de si mesmo. Essa vontade de poder não é, portanto, nem 

um ser nem um devir15, mas um pathos16, isto é, depende da própria dinamicidade da 

vida.  

Mas exatamente esse é o motivo que faz com que a moral cristã seja tão bem 

aceita. É desesperador confrontar a ideia de imutabilidade das coisas e, 

consequentemente, enxergar o universo como simples repetições cíclicas de 

desenvolvimentos aleatórios. Ao contrário, a possibilidade de evolução do espírito, 

fazendo com que haja algum sentido na vida, com o perecimento e a morte do corpo e 

eventual salvação da alma, dá alguma esperança ao homem. Faz ressaltar ainda mais as 

ideias de bem e mal e supervaloriza o livre arbítrio, dando sentido às recompensas pelas 

                                                 
15 O “devir” serve como um contraponto ao “ser” , que trariam as imagens de “dionisíaco” e “apolíneo” 
respectivamente. O “ser”  pode ser compreendido como tudo aquilo que permanece, enquanto o “devir ” 
seria o que move. Assim, uma ciência que se move para o “ser” , isto é, algo que é fixo, é por si falsa. Por 
outro lado, o “devir” , como algo que se move, pode ter como ponto de fuga algo que se fixa, refletindo 
mais realisticamente a dinamicidade do próprio universo. Seria possível, portanto, dizer que o “ser” é o 
que se constitui a partir do “devir” . Analogicamente, pode-se utilizar a imagem de um rio, que possui os 
seus limites laterais, a superfície, o fundo, e o conteúdo. Assim, o “devir”  estaria representado pelas 
águas correntes, que preenchem o rio, ao passo que o “ser”  poderia ser equiparado ao seu fundo, que 
compõe a substância que permanece, apesar do fluxo dinâmico do rio. 
16 O conceito de “pathos” , diferente do “ser”  e do “devir” , estaria relacionado ao padecimento, uma vez 
que, ao ser passivo de um acontecimento, fatalmente padece deste mesmo. “Pathos” , portanto, depende 
da mobilidade e da imperfeição. 



ÉRIKA WEN YIH SUN                 48 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIOTICA, BRASÍLIA, V. 4, N. 1 P. 38-56, JAN/JUN. 2014 

boas ações e às punições pelas más escolhas. “The great epochs of our life are at the points 

when we gain the courage to rebaptize our badness as the best in us”. (NIETZSCHE, p.64) 

Assim, ela mesma razão, acredita-se em solução à criminalidade. Devastador seria se a 

humanidade não mais acreditasse que a autoridade imposta pelo Estado é capaz de gerar 

a ordem e a paz social. A anarquia combinada com a impossibilidade de modificação do 

status quo resultaria em um completo caos. Por isso, a noção de que a lei assegura os 

direitos e deveres de cada um dos indivíduos dá sentido à vida, ao trabalho e à 

propriedade, ao suor e ao cansaço. Enfim, traz uma espécie de mansidão e calma ao 

“espírito atormentado” do homem que vive em sociedade. 

 

O EQUÍVOCO DA SOCIEDADE 

 

O Estado, então, dentre suas atribuições delegadas por meio do contrato social, 

tomou para si a autoridade de apenar aqueles que infringem as suas leis. Diz-se, por 

isso, ser o titular exclusivo do jus puniendi17. A partir de tal disposição, foram criados 

os códigos penais, os procedimentos para investigação, apuração da verdade, 

julgamento dos crimes, relativos aos sistemas processuais, bem como as formas de 

punição. 

O Direito Penal, portanto, tem por objetivo proteger os bens jurídicos 

fundamentais. O Estado compreende como bens maiores aqueles formados pela tríade 

composta pela vida, liberdade e propriedade. Além de sua função imediata, visa 

mediatamente a garantia dos direitos da pessoa humana frente ao poder punitivo estatal. 

Esse garantismo penal serve para evitar que, ainda que dentro da ordem jurídica, o 

Estado de Polícia se sobreponha ao Estado de Direito, evitando um regime autoritário 

em detrimento das liberdades humanas. Então, o Estado concede liberdades, edita regras 

a serem seguidas, bem como normas incriminadoras, que definem condutas que devem 

ser evitadas, sob pena de punição.  

Essa ambiguidade está presente também na moral cristã, na medida em que 

Deus, sendo todo-poderoso, dita a forma que o indivíduo deve se comportar e agir, 

fazendo com que ele submeta a sua liberdade à vontade divina. Porém, para não soar tão 

arbitrária essa submissão, como forma de relativizar essa autoridade, concede-se à 

pessoa o livre arbítrio.  

                                                 
17 Jus puniendi é a manifestação da soberania do Estado, em seu direito-poder-dever de punir, por meio da 
aplicação da pena prevista em normas penais incriminadoras. 



ÉRIKA WEN YIH SUN                 49 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIOTICA, BRASÍLIA, V. 4, N. 1 P. 38-56, JAN/JUN. 2014 

Assim, a ela é dada a possibilidade de fazer as suas próprias escolhas. Como 

recompensa pelos bons atos, tem-se o perdão e o caminho ao paraíso; como a punição 

pelos passos mal dados, a não salvação e a ida ao inferno. Deve-se observar, porém, que 

o simples fato de incriminação de certas condutas não garante que uma sociedade fique 

verdadeiramente livre de qualquer tipo de perturbação. Ao contrário, a tipificação de 

fatos que constituem crimes somente evidencia o que se espera evitar e afastar da 

realidade social – o que não necessariamente ocorre. 

 

 É equivocar-se grosseiramente ver no código penal de 

um povo uma expressão de seu caráter; as leis não 

revelam o que é um povo, mas o que lhe parece 

estranho, bizarro, monstruoso, exótico.18 

 

O Direito Penal, como arma jurídica estatal, não pode constituir único meio de 

controle e garantia de direitos individuais e coletivos, uma vez que não se atinge tais 

objetivos por meio da força vingativa e atos repressivos. Tais respostas não diminuem o 

nível de criminalidade. Ao contrário, tem o poder de aumentar ainda mais a fúria 

daqueles desprovidos de atenção estatal, já que, a despeito do princípio da igualdade, os 

indivíduos são tratados desigualmente. A proteção da sociedade é atingida à medida em 

que o Estado consiga atender aos direitos dos cidadãos. 

A Constituição Federal de 1988, por exemplo, define como objetivos 

fundamentais do Brasil a construção de uma sociedade livre, justa e solidária; a garantia 

do desenvolvimento nacional; a erradicação da pobreza e da marginalização, bem como 

a educação das desigualdades sociais e regionais; e a promoção do bem de todos, sem 

preconceitos de origem, raça, sexo, cor, idade e quaisquer outras formas de 

discriminação.19 Institui também que todos são iguais perante a lei, sendo garantida a 

inviolabilidade dos direitos fundamentais individuais de vida, liberdade, igualdade, 

segurança e propriedade20. 

                                                 
18 Aforismo de “A Gaia ciência”, de Nietzsche, retirado em português do sítio eletrônico 
http://www.citador.pt/citacoes.php?Friedrich_Nietzsche, em 13 de agosto de 2010. 
19 Texto do art. 3ª e incisos I, II, III e IV da Constituição Federal da República Federativa do Brasil, de 
1988, da qual se extrai os ideais de liberdade, justiça que se pretende buscar, baseados no princípio de 
igualdade. Demonstra também, ainda que indiretamente, a preocupação em garantir a propriedade 
privada, à medida em que menciona diferenças sociais, marginalização, pobreza. 
20 Caput do art. 5º da Constituição Federal, que dispõe sobre as garantias individuais. 
 



ÉRIKA WEN YIH SUN                 50 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIOTICA, BRASÍLIA, V. 4, N. 1 P. 38-56, JAN/JUN. 2014 

Apesar de todos esses direitos serem positivados, estando formalmente escritos 

em documento de maior hierarquia no ordenamento jurídico brasileiro, observa-se que o 

Estado falha em assegurar ao indivíduo as suas necessidades mais básicas à vida. 

Assim, o indivíduo precisa buscar o suprimento de suas necessidades por conta própria, 

já que não pode contar com a ajuda da coletividade. O individualismo e a atenção dada 

à propriedade privada supera qualquer outro ato de altruísmo, fazendo com que os ideais 

da ficção jurídica do Estado caiam por terra. Trata-se de um verdadeiro exemplo do 

ditado popular que diz “cada um por si e Deus por todos”. 

 

 Help thyself, then everyone will help thee. A principle 

of neighbourlove (NIETZSCHE, p. 2). 

“Sympathy for all” – would be harshness and tyranny 

for thee, my good neighbo (NIETZSCHE, p. 60). 

 

O problema é que muitas vezes não se consegue distinguir que muitas vezes o 

instinto natural da vida se sobrepõe aos princípios de ordem social. Não se trata de 

obtenção ou perda de direitos, que não são necessariamente ligados ao livre arbítrio, 

mas sim uma luta pela sobrevivência. 

 

(...) The right to punish (or society’s means of defence) 

has been arrived at only thought of misuse of the word 

“right”: a right is acquired only by contract – but self-

defence and self-preservation do not stand upon the 

basis of a contract (NIETZSCHE, 2006, p.345). 

 

Deve-se compreender, portanto, que, à medida em que o organismo social 

evolui, as diferenças entre classes se tornam mais evidentes, o que gera maior 

descontentamento individual, e resulta no aumento dos índices de criminalidade. O 

Estado falha em atender às necessidades do cidadão, fazendo com que ele precise buscar 

a sua sobrevivência por meios próprios. 

 

 (...) “The higher the sandard of living, the greater will 

be the expense of maintenance, nourishment, and 

propagation of an utter fall of reaching the 

summit”(NIETZSCHE, 2006, p. 346). 



ÉRIKA WEN YIH SUN                 51 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIOTICA, BRASÍLIA, V. 4, N. 1 P. 38-56, JAN/JUN. 2014 

 

Então, no que se espera que todos os desejos sejam atendidos, a frustração só 

aumenta. O homem, segundo a moral cristã, que segue o ditado bíblico “Buscai 

primeiro o reino de Deus e a Sua justiça; e tudo o mais vos será acrescentado21”  

também muitas vezes se frustra por esperar em vão que os seus anseios sejam 

alcançados pela “graça de Deus”. Então decidem desistir e buscar por meio de seu 

próprio esforço, custe o que custar. 

There is no such thing as a right to live, a right to work, 

or a right to be happy: in this respect man is no 

differente from the meanest worm. (NIETZSCHE, 

2006,  p.356) 

 

O homem social também se cansa de aguardar as promessas do Estado e tenta 

chegar aos seus objetivos como puder. Ainda que por meio de crime. Desta forma, na 

medida em que o Estado falha em cumprir o seu papel no que tange a questões 

relacionadas à educação, à saúde, à alimentação, ao bem-estar, a todos os cidadãos de 

maneira igualitária, os mais desprovidos, ditos mais fracos, se encarregam de se 

fortalecerem para manterem a sua existência, já que “aquilo que não mata, torna mais 

forte” . From the military school of life.  

That which does not kill me, makes me stronger (NIETZSCHE , p.2). 

Verifica-se, portanto, que é a própria sociedade que “fabrica” os próprios 

criminosos. O crime se insere em uma categoria de revolta contra o sistema social. E um 

rebelde não é necessariamente punido. Na realidade, ele é simplesmente suprimido. Não 

se pretende melhorar o indivíduo desajustado, mas tão somente afastá-lo do convívio 

com os demais e ignorar a sua existência.  

Existem casos em que o rebelde mereceria ser condecorado exatamente por sua 

consciência em relação a certas características da própria sociedade, que por si só 

atraem hostilidade. Por isso, quando um criminoso dessa natureza comete um crime 

contra uma pessoa em particular, não altera o fato de que os seus instintos estão na 

realidade se prostrando contra o sistema social por inteiro. O seu ato criminoso nada 

mais é do que um sintoma. 

 

                                                 
21 Trecho bíblico de Mateus capítulo 6 versículo 33. 



ÉRIKA WEN YIH SUN                 52 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIOTICA, BRASÍLIA, V. 4, N. 1 P. 38-56, JAN/JUN. 2014 

The criminal is often enough not equal to his deed: he 

extenuates and maligns it. 

The advocates of a criminal are seldom artists enough 

to turn the beautiful terribleness of the deed to the 

advantage of the doer(NIETZSCHE, p.63). 

 

É preciso ter em mente que “o castigo foi feito para melhorar aquele que o 

aplica” 22 Assim, para manter as aparências de garantidor da ordem social, o Estado, 

representado pelos detentores do poder, define aqueles que devem ser punidos, fazendo 

com que sua imagem de benfeitor seja ainda melhor.  

 

 He who fights with monsters should be careful lest he 

thereby become a monster. And if thou gaze long into 

an abyss, the abyss will also gaze in to 

thee.(NIETZSCHE, p.67) 

 

Segundo Nietzsche, “aquele que vive de combater um inimigo tem interesse em 

o deixar com vida”. Por essa razão, o sistema penal, processual penal e a própria 

execução penal não tem necessariamente o objetivo de acabar com a criminalidade, mas 

sim de manter acesa a chama que dá sentido ao próprio poder estatal. Punição e 

recompensa são seus pilares, que se sustentam ou sucumbem mutuamente. 

 

A strange thing, our punishment! It does not cleanse the 

criminal, it is not atonement; on the contrary, it pollutes 

worse than the crime does (NIETZSCHE, 1881). 

Our loathing of dirt may be so great as to prevent us 

cleaning ourselves – “justifying” ourselves 

(NIETZSCHE, p.64). 

 

A punição, por meio de aprisionamento, isto é, o afastamento do indivíduo 

criminoso da sociedade por períodos mais curtos ou longos, deveria, na realidade, ser 

reduzida ao conceito de supressão da revolta. Não poderia, de maneira alguma, ser 

associada à contenção de liberdades ou à retribuição do mal causado.  

                                                 
22 Aforismo de “A Gaia Ciência”, de Nietzsche, retirado em português do sítio eletrônico  
http://www.citador.pt/citacoes.php, acesso em 13 de agosto de 2010. 



ÉRIKA WEN YIH SUN                 53 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIOTICA, BRASÍLIA, V. 4, N. 1 P. 38-56, JAN/JUN. 2014 

Antigamente, a ideia de punição tinha um caráter mais religioso, em que a 

penitência purificava, havendo a crença de, que depois de pago a “dívida” do pecado, 

viria um sentimento de alívio e leveza. Nos tempos modernos, porém, é preciso 

reconhecer que as penas degradam. A punição isola ainda mais do que o crime em si, 

sendo que o apenado fica eternamente estigmatizado, carregando para sempre o peso de 

seus erros passados. 

Apesar de tudo isso, grande parcela de culpa é da própria sociedade, que possui 

o dever positivado de atender às demandas exigidas por ela mesma. O Estado, formado 

pelo contrato social, é aquele que possui o dever de garantir a vida. Deveria, portanto, 

em caráter individual e coletivo, analisar as possibilidade de se prover as necessidades 

básicas inerentes à vida humana e, diante da constatação de potencial incapacidade de 

fazê-lo, tomar medidas mais drásticas, como a escolha por não procriação. 

 

(...) society here has a positive duty to fulfill, and of all 

the demands that are made on it, there are few more 

urgent and necessary than this one. Society, as the 

trustee of life, is responsible for every botched life 

before it comes into existance, and as it has to atone for 

such lives, it ought consequently to make it impossible 

for them ever to see the light of day; it should in many 

cases actually prevent the act of procreation, and may, 

without any regard for rank, descent, or intellect, hold 

in readiness the most rigorous forms of compulsion and 

restriction, and, under certain circumstances, have 

recourse to castration (NIETZSCHE, 2006, p. 347). 

 

Diante disso, verificando as condições de vida e parcelas de responsabilidades 

de cada um para com a ordem social e também para com os índices de criminalidade, 

seria necessário aceitar que ao criminoso não poderia ser negada a possibilidade de se 

redimir com a sociedade. Ao contrário, deveria ser oferecida a ambas as partes a 

possibilidade de conciliação. 

 

 CONCLUSÕES 

 



ÉRIKA WEN YIH SUN                 54 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIOTICA, BRASÍLIA, V. 4, N. 1 P. 38-56, JAN/JUN. 2014 

A verdade que se pretende impor sobre a sociedade como absoluta é baseada em 

crenças totalmente abstratas, cuja estrutura profunda e preceitos fundamentais 

coincidem com os preceitos da moral cristã, ainda que com uma estrutura de superfície 

ligeiramente modificada. E exatamente por se tratar de uma verdade abstrata, é que se 

torna necessário iludir os sentidos e afastar-se da razão para aceitá-la. The more abstract 

the truth you wish to teach, the more must you allure the senses to it.(NIETZSCHE, 

p.65) 

O que ocorre, no entanto, é que a fantasia criada por conta da aceitação da 

moral, sem qualquer reflexão, impede que se enxerguem pontos cruciais que interferem 

sobremaneira na forma que a sociedade se comporta, explicando, inclusive, o porquê da 

própria criminalidade. A cegueira causada pela fé inquestionável nas leis e no Estado 

gera uma inquietação preocupante, na busca de respostas. 

A mesma moral cristã que justifica os moldes da sociedade como ela se 

apresenta, impede a busca pelas soluções, por não encorajar o seu autodesenvolvimento 

e a busca pelo conhecimento. Assim como Deus expulsou o homem do Éden por conta 

de sua ousadia em querer se tornar conhecedor do bem e do mal, o Estado, como 

detentor do poder, também pretende afastar do homem comum da autorreflexão. A thing 

that is explained ceases to concern us. What did God mean who gave the advice, “Know 

thyself!”. Did it perhaps imply: “Cease to be concerned about thyself! Become 

objective!”(...) (NIETZSCHE, p. 60). 

Os que se rebelam contra o sistema, ainda que instintivamente, e se aproximam 

do conhecimento que tanto se pretende afastar são considerados criminosos e, portanto, 

carregam um “estigma da maldade”. São afastados da sociedade, de modo a não 

contaminar os demais com ideias pecaminosas. The devil has the most extensive 

perspectives for God: on the account he keeps so far away from him: the devil, in effect, 

as the oldest friend of knowledge (NIETZSCHE, p.60). 

Por esta razão, a sociedade, baseada em sua moral cristã, em busca da salvação, 

do perdão, da redenção dos pecados, faz o que for necessário, ainda que isso signifique 

afastar e renegar os seus membros considerados desviados, virando as costas aos mais 

necessitados. O Sistema Penal, como forma de correção, é colocado acima do bem e do 

mal, independente de seus meios, somente importando a sua finalidade. What is done 

out of love always takes place beyond good and evil. Para que se possibilite alcançar 

qualquer mudança nesse paradigma, é necessário aceitar que o próprio sistema penal é 

por si só um equívoco da sociedade. A falta de conhecimento deste fato gera ainda mais 



ÉRIKA WEN YIH SUN                 55 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIOTICA, BRASÍLIA, V. 4, N. 1 P. 38-56, JAN/JUN. 2014 

problemas. Nietzsche já dizia que erros dessa natureza raramente são cometidos uma 

única vez. O primeiro deslize ocorre por se fazer demais. E exatamente por essa razão, 

comete-se um segundo. Desta vez, por se fazer de menos. Objection, evasion, joyous 

distrust, and love of irony are signs of health; everything absolute belongs to pathology 

(NIETZSCHE, p.68). 

Assim, o amor às verdades absolutas é patológico e não permite a mudança. Ao 

se perder o medo de se livrar dos limites impostos pelos dogmas atribuídos à realidade 

social, reconhecendo-se as armadilhas colocadas pela moralidade, consegue-se buscar 

conhecimento. A partir de então, é possível perceber as responsabilidades de cada um, 

bem como do todo, de modo a permitir trilhar novos caminhos, criando novos modelos 

para soluções de velhos problemas. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

AGUIAR, Roberto Armando Ramos de. Direito, poder e opressão. 3ª ed., rev. e atual, 

São Paulo: Ed. Alfa-Omega, 1990. 

CHEVALLIER, Jean-Jacques. As grandes obras políticas de Maquiavel a nossos dias. 

8ª ed., 3ª reimpressão. Rio de Janeiro: Agir, 2001. 

FOUCAULT, Michel. A coragem da verdade. Frederic Gros (org.). Tradução de 

Marcos Marcionilo. São Paulo: Parábola Editorial, 2004. 

____. Estratégia, poder-saber. Organização e seleção de textos: Manoel Barros da 

Motta; tradução: Vera Lúcia Avellar Ribeiro. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 

2003. 

____. História da loucura. 7. ed., São Paulo: Ed. Perspectiva, 2003. 

____. Microfísica do poder. Tradução de Roberto Machado. Rio de Janeiro: edições 

Graal, 1979. 25ª edição, 2008. 

____. A ordem do discurso. 13. ed., São Paulo: Edições Loyola, 2006. 

____. Vigiar e punir: nascimento da prisão. Tradução de Raquel Ramalhete. 27. ed., 

Petrópolis: Vozes, 2003.  

NIETZSCHE, Friedrich. Assim falou Zaratustra. Tradução de Pietro Nassetti. MIMEO. 

______. Beyond good and evil: prelude to a philosophy of the future. Translated by 

Helen Zimmern. New York: Barnes & Noble, 2007. (Originally published in 1907) 

______. Ecce Homo. Translated by Walter Kaufmann.New York: Vintage Books, 1989.  



ÉRIKA WEN YIH SUN                 56 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIOTICA, BRASÍLIA, V. 4, N. 1 P. 38-56, JAN/JUN. 2014 

______. Fragmentos do espólio: julho de 1882 a inverno de 1883/1884. Seleção, 

tradução e prefácio de Flávio R. Kothe. Brasília: Editora Universidade de Brasília, 

2004. 

______. Fragmentos finais. Seleção, tradução e prefácio de Flávio R. Kothe. Brasília:  

Editora Universidade de Brasília, 2002. 

______. Onthegenealogyofmorals. Translated by Walter Kaufmann and RJ Hollingdale. 

New York: Vintage Books, 1989.  

______. The birth of tragedy.Translated by William A. Haussmann. New York: Barnes 

& Noble, 2006. (Originally published in 1872). 

______. The will to power.Translated by Anthony M. Ludovici. New York: Barnes & 

Noble, 2006. (Originally published in 1906). 

______. Thus spoke Zarathustra. Translated by Clancy Martin. New York: Barnes & 

Noble, 2005. (Originally published between 1883 and 1885). 

______. Twilight of the idols.Translated by Anthony M. Ludovici. New York: Barnes & 

Noble, 2008. (Originally published in 1888) SCHOPENHAUER, Arthur. Sobre o 

fundamento da moral. São Paulo: Editora Martins Fontes, 1995.  

 


