
50 

ARTHUR BARTHOLO 

REVISTA DE ESTÉTICA E SEMIOTICA, BRASÍLIA, V. 1, N. 2 P. 50-62, JUL./DEZ. 2011 
 

A IRONIA COMO UM CONCEITO SEMIOLÓGICO 
 

Arthur Bartholo1 

 

 

Resumo: O presente artigo traz uma abordagem do conceito de ironia sob o ponto de vista da 

semiologia, de maneira a tornar claros os fundamentos da relação dialética que a ironia estabelece 

com o simbólico, bem como delinear as condições dela ser utilizada como um instrumento de 

análise conceitual e semiótica. O texto procura trazer uma análise filosófica do conceito de ironia 

com referências a vários autores que a trouxeram enquanto uma tópica pertinente, e cujas obras, 

ainda que apenas indiretamente ligadas à ironia, possuem injunções particulares que permitem 

constituir um vínculo dialético com ela. Nesse sentido, a ironia aparece em sua ambiguidade 

fundamental, a saber, a de funcionar ao mesmo tempo enquanto uma figura estrutural da retórica e 

enquanto uma determinação em que o discurso ultrapassa dialeticamente a si próprio e abre espaço 

para o poético. Portanto, não se trata somente de uma elucidar a aplicabilidade da ironia enquanto 

um conceito a ser utilizado instrumentalmente, mas trata-se sobretudo de elaborar um ponto de vista 

irônico que condiciona esteticamente o ponto de vista semiológico. 

 

Palavras-chave: ironia, semiótica, semiologia, símbolo, poético. 

 

Abstract: The present article brings an approach of the concept of irony under the semiological 

point of view, intending to make the principles of the dialectical relation that irony establishes with 

the symbolical clear, as well as to describe the conditions for her being used as a conceptual and 

semiotical analysis instrument. The text seeks to bring a philosophical analysis of the concept of 

irony with references to many authors which have brought it along as a pertinent topica, and whose 

work, even if just indirectly connected with irony, still have particular injunctions that allow to 

constitute a dialectical link with it. In this sense, irony appears in its fundamental ambiguity: it 

functions at once as a rhetoric structural figure, and at the same time as a determination where the 

discourse goes dialectically beyond itself and open the borders for the poetic. Therefore, it is not 

just about elucidating an applicability of irony as an instrumentally oriented concept, inasmuch as 

elaborating an ironic point of view that aesthetically conditions the semiological point of view. 

 

Keywords: irony, semiotics, semiology, symbol, poetical. 

 

                                                
1
 Mestrando Faculdade de Arquitetura e Urbanismo - FAU Universidade de Brasília - UnB 

 



51 

ARTHUR BARTHOLO 

REVISTA DE ESTÉTICA E SEMIOTICA, BRASÍLIA, V. 1, N. 2 P. 50-62, JUL./DEZ. 2011 
 

A Ironia como um Conceito Semiológico 

 

 O ponto de partida para uma análise da ironia enquanto conceito semiológico deve 

estabelecer-se numa equiparação entre o objeto próprio da semiótica, a saber, o símbolo ou a forma 

simbólica em geral, e a forma intencional da ironia, dado que esta não possui objeto em específico 

nem pode ser propriamente tipificada como um conceito da objetividade. Desde o início já aparece-

nos uma dificuldade: a semiologia, que dificilmente pode se qualificar categoricamente como um 

método interpretativo dentro da estética, possui no entanto um escopo de atuação bem definido e ela 

própria se constitui enquanto conceito a partir dele. O caso da ironia é outro; tem-se não só uma 

ausência de campo definido de aplicação ou atuação, como também uma indeterminação no que diz 

respeito a critérios através do qual estes pudessem ser concebidos. Ocorre que a ironia, mais do que 

uma figura de linguagem ou um mero tropos da retórica, permite um registro no qual ela se põe a si 

mesma enquanto algo que se aproxima de maneira constitutiva mais do movimento conceitual do 

que do próprio conceito enquanto articulação sistemática. Nesse sentido, ela não pode ter um lugar 

pré-definido num sistema qualquer de articulação sígnica, o que significa que uma concepção 

semiótica da ironia deve abandonar a pretensão de uma análise pura e objetiva para que o sujeito 

entre em jogo enquanto parte componente e determinante da própria análise. A elaboração de um 

conceito semiótico de ironia é determinado por um envolvimento dela própria no processo. 

 Mesmo enquanto figura de linguagem, a ironia parece sempre se conjugar mais à forma do 

que ao conteúdo do fenômeno em questão. Seu indício se dá na verdade na possibilidade de 

distanciamento do olhar do conteúdo em direção à forma, para que por meio desta ele seja 

redirecionado ao conteúdo que aparece de maneira agora diversa. Esse movimento, no entanto, 

precisa de uma mediação que não pode ser para o objeto nada senão o próprio observador; e dessa 

maneira a sua forma propriamente dita é a da subjetividade. A ironia trabalha com o mal-entendido, 

com a dubiedade e até mesmo com o exagero, mas sua marca característica é que ela se constitui no 

próprio distanciamento – estranhamento
2
; é portanto uma categoria essencialmente dialética. Ela só 

aparece enquanto tal nessa diferença, nessa inadequação; e seus traços são melhor definidos quanto 

maior a disparidade. Desse modo, no que diz respeito à forma simbólica do fenômeno, a sua 

diferença para com a ironia é que esta mostra tentando esconder, enquanto aquela esconde tentando 

mostrar. Compete portanto investigar em que  sentido a ironia enquanto um conceito aplicado à 

semiologia permite um entrever mais rico dessa relação. 

 Vale a pena percorrer, do ponto de vista filosófico, como a definição do conceito de ironia se 

constitui em função da subjetividade. Essa temática foi explorada a fundo por Kierkegaard em seu 

                                                
2 No sentido hegeliano da Entfremdung; pelo fato deste constituir um momento crucial na relação da dialética, a ironia 

pode ser analisada como um movimento que subjaz (sub-jectum) a todo movimento dialético. 



52 

ARTHUR BARTHOLO 

REVISTA DE ESTÉTICA E SEMIOTICA, BRASÍLIA, V. 1, N. 2 P. 50-62, JUL./DEZ. 2011 
 

livro O Conceito de Ironia, em que ele a relata como um conceito que se constitui primeiramente 

pelo seu fenômeno histórico, e em seguida pela elaboração histórica desse mesmo fenômeno a partir 

do ponto de vista conceitual. A primeira parte do livro se refere exclusivamente à aparição do 

fenômeno pelo qual a ironia se corporifica, e este é Sócrates: por meio deste “ o conceito de ironia 

fez sua entrada no mundo” (KIERKEGAARD, 2005, p.23); enquanto na segunda parte desenvolve 

o conceito de ironia a partir dos românticos alemães até Hegel. De fato, para Kierkegaard a 

estreiteza da ligação da ironia com o movimento romântico é tão patente que ele se permite mesmo 

substituir um termo pelo outro
3
, mas sem perder de vistas a herança de Sócrates da ironia como 

ponto de vista. A definição desta enquanto fenômeno histórico é dada em função dos traços da sua 

personalidade, que aparecem nas aporias dos diálogos platônicos, no método socrático de 

interlocução, no dáimon socrático, no uso constante de alegorias, entre outros, a partir das quais 

Kierkegaard define a ironia socrática como o infinita e absoluta negatividade, no sentido de que 

Sócrates seria aquele personagem que, precisamente pelo fato de no seu perguntar não estar contida 

nenhuma resposta nem este ser capaz muitas vezes de fornecê-la, se deteria, em termos dialéticos, 

no momento da negação, não efetivando o momento da superação (Aufhebung) positiva. 

 Ter em vista tal definição de Sócrates é também estar a um passo de perceber que a 

constatação de que mesmo o primeiro a retratar sua personalidade, ou seja, Platão, tenha também 

sido, por assim dizer, “infectado” pela ironia, na medida em que foi atingido por ela, e ela passou a 

constituir nele um princípio negativo do pensamento
4
 que se encarnava através de seu Sócrates; o 

qual, de acordo com Kierkegaard, não estava mais próximo de captar a verdade socrática do que 

Aristófanes, em As Nuvens. Desse modo, se for o caso que Platão tenha adotado em sua obra um 

ponto de vista irônico tal qual o seu mestre, esse fato deve poder ser constatado não só através dos 

diálogos, nos quais a ironia se manifestaria na figura de Sócrates, mas de tal maneira que através 

dela se instaura uma dialética em que a ironia ultrapassa sua própria figura, e se mostraria como um 

“terceiro” implícito mas não excluído em termos de conteúdo; mas deve também ser constatado na 

figura histórica de Platão, que somente aí se arredondaria e constituiria um desenho bem delineado 

da sua ironia, com a qual poder-se-ia contrastar a de Sócrates.
5
 Se este pode ser tomado em certo 

sentido como o pai da filosofia, Platão não foi senão o mentor, o tutor que acompanha e direciona 

                                                
3 Ironicamente, Kierkegaard afirma algo dessa magnitude numa mera nota de rodapé: “Utilizo em toda esta exposição 

a expressão: a ironia e o irônico, mas poderia da mesma forma dizer: o romantismo e o romântico. Ambas as 

expressões designam essencialmente o mesmo, sendo que uma recorda mais o nome com que este partido batizou-se 

a si mesmo, e a outra o nome com que Hegel o batizou.” (KIERKEGAARD, 2005, p. 282, nota nº 9). 

4 “O perguntar socrático possui analogia, ainda que distante, mas indubitável, com o negativo em Hegel, só que o 

negativo segundo Hegel é um momento necessário no próprio pensamento, é uma determinação ad intra, e em 

Platão o negativo se torna visível e é colocado fora do objeto no sujeito interrogante” (KIERKEGAARD, 2005, p. 

41) 

5 Seria de imensurável proveito se alguém se dispusesse a elaborar um “Conceito de Ironia Constantemente Referido 

a Arístocles” - dado que o apelido Platão pode ser tido ele próprio um pseudônimo. 



53 

ARTHUR BARTHOLO 

REVISTA DE ESTÉTICA E SEMIOTICA, BRASÍLIA, V. 1, N. 2 P. 50-62, JUL./DEZ. 2011 
 

seu crescimento, por outro lado tudo aparece mais desenvolvido em sua obra, principalmente 

naquilo que se poderia chamar a ironia absoluta do filósofo enquanto tal, como alguém que se 

mantém numa relação de φιλία com o saber, mas sem nunca explicitar que precisamente isso 

possibilita a ele arrogar a si mesmo o poder supremo na República. 

 A primeira distinção que é habitual à historiografia é a de Platão com o platonismo: este 

último seria um mero intermédio entre a filosofia Platônica e o cristianismo (se adotarmos aquela 

visão de Nietzsche na qual o cristianismo é um platonismo para o povo). Costuma-se então efetivar-

se aí uma disjunção: o platonismo realiza uma série de desenvolvimentos da idéia platônica que por 

certo divergiriam da concepção do seu idealizador. Ora, se essa visão segue-se de uma leitura 

escolar ou acadêmica da obra de Platão (a qual desde já não deve ser vista como um todo, visto que 

seus escritos esotéricos se perderam), pode-se inferir que a doutrina da filosofia platônica foi 

transmitida nesse âmbito de um modo no qual ela permanece como doutrina, como conhecimento 

objetivo, e aqui fundamentalmente devemos reconhecer o ponto onde a ironia se perde; daí se segue 

que esta não deve ser procurada no seus discípulos, mas somente nele próprio. O fato de 

aparentemente alguns dos diálogos platônicos terminarem em aporia e outros em discurso 

doutrinário não diz muita coisa, já que a própria parte doutrinária foi, reconhecidamente, por ele 

próprio constantemente criticada e reformulada ao longo da sua obra. Mas esse ímpeto de 

reformulação, de ter que recomeçar desde o princípio a cada diálogo e em cada um deles a 

elaboração da mesma ideia se desenvolver de maneira distinta, e a contínua hesitação ou mesmo 

insegurança em relação à consistência da própria teoria, a qual ele, contudo, não abandona em 

última instância, deixa entrever um não só uma certa distância com relação à própria teoria – 

distância esta que é epistemologicamente necessária, pois em Platão ela de modo algum é fixa, mas 

circula ao redor da ideia adquirindo assim a liberdade de se assentar momentaneamente em vários 

pontos de vista distintos, uns mais próximos, outros mais distantes, com relação à Ideia central. Mas 

para que este distanciamento seja ele mesmo viável, a Ideia deve ser posta sob o registro do 

negativo. Aqui enfim aparece a ironia, nos moldes que Hegel determinou, quando afirma que Platão 

“penetrava adentro no tema com a Ideia especulativa, mas apenas começava entretanto; e ele ainda 

não açambarcava o todo da sua realidade na Ideia” (HEGEL, 1995)
6
. Mas essa ironia é aqui 

justamente o antípoda da ironia socrática, dado que a ideia em Sócrates nunca chegava a ser 

desenvolvida; tal como nos descreve Kierkegaard, ao estabelecer que o positivo se emerge no 

pensamento platônico na dupla determinação da especulação reflexiva e do mítico, os quais, 

segundo também ele próprio, “não pertencem” em nenhuma instância “a Sócrates” 

(KIERKEGAARD, 2005, p. 91). O seu discípulo, por sua vez, dava portanto um passo adiante, sem 

                                                
6 Hegel, Lições sobre História da Filosofia, seção I, cap. 3. 



54 

ARTHUR BARTHOLO 

REVISTA DE ESTÉTICA E SEMIOTICA, BRASÍLIA, V. 1, N. 2 P. 50-62, JUL./DEZ. 2011 
 

que no entanto assumisse para si essa positividade em sua totalidade. Ora, aqui parece que estamos 

diante de uma contradição, pois parece impossível, se de algum modo se assume que a ironia 

socrática foi imbuída em seu discípulo de modo absoluto, que haja em Platão alguma positividade; 

e, de outro lado, se Sócrates foi um sedutor no sentido mais estritamente espiritual, a positividade se 

faz presente na completude do espírito daqueles que contemplam e se fascinam pelo grande nada 

em que ele se situa, mas que é justamente o que dá a ele esse poder. De fato, parece que a direção 

em que se dá o movimento platônico é exatamente oposta à do socrático, mas que o caminho parece 

ainda ser o mesmo. 

 Se Sócrates tinha maiêutica como um método, a ironia se conforma nele como um ponto de 

vista (KIERKEGAARD, 2005, p. 151), o que parece não poder ser imputado a Platão. Mas se 

Platão foi de algum modo o porta-voz dessa ironia para a posteridade, na medida em que ele é para 

nós a principal mediação para a compreensão da ironia socrática, também é inconcebível que ele 

não a tenha entendido; e se a ironia introjetada no discurso se desenvolve junto com ele como um 

comensal, poder-se-ia dizer o mesmo sobre a existência: se nela alguma vez a ironia se faz presente 

no espírito, é inútil tentar livrar-se dela. O exemplo de Kierkegaard é aqui novamente válido: 

“Como Sócrates, por conseguinte, ligava de maneira tão bela os homens ao divino ao mostrar que 

todo conhecimento era recordação, assim também Platão se sente, numa unidade espiritual, 

indissoluvelmente fundido com Sócrates, de modo que todo saber é para ele um saber comum com 

Sócrates” (KIERKEGAARD, 2005, p. 38). Essa “indissolubilidade” não é senão um resultante da 

própria ironia socrática, que semeava no espírito do jovem Platão aquela ânsia típica de quem 

experimentou em si algo destruído na sua positividade. Mas como isso seria possível sem que a 

própria ironia fosse o algoz do que havia de sereno no seu espírito? O fato de Platão ter sido um 

poeta e tragediógrafo antes que Sócrates aparecesse não pode ter sido, sob essa ótica, senão um 

sintoma de que ele já era propenso a uma atitude poética. Mas qual seria o principal elemento no 

qual a obra platônica deixa entrever a ironia per se? Na medida em que ela mesma não pode vigorar 

num espírito positivo na sua totalidade, é de se questionar em que medida Platão foi capaz de 

reverter a validade dessa concretude em-si que a ironia socrática havia sido capaz de minar no 

espírito do jovem grego, principalmente após a morte de seu mestre – que, diga-se de passagem, foi 

quando os diálogos começaram a ser produzidos. Ora, se a condenação de Sócrates foi o elemento 

que engendrou não só revolta e indignação, como também perplexidade na sua atitude diante dela, 

em toda a sua “prole” espiritual, a sua morte constituiu para Platão em específico uma libertação, 

pois a partir daí qualquer resquício positivo se esvai e a Ideia pôde tornar-se de novo poeticamente 

livre. O que ocorreu então foi uma reversão na obra do significado concreto que Sócrates 

estabeleceu em vida, que na sua morte pode elevar-se para o nível da Ideia, bem entendido esta 



55 

ARTHUR BARTHOLO 

REVISTA DE ESTÉTICA E SEMIOTICA, BRASÍLIA, V. 1, N. 2 P. 50-62, JUL./DEZ. 2011 
 

como uma ideia poética, já que Sócrates ele mesmo em termos de ideia nada deixou. Platão então 

assumiu a si mesmo, a partir daí, como um porta-voz de Sócrates para a eternidade, mas assim 

fazendo ele próprio subsumiu a figura poética de Sócrates como porta-voz da Ideia, coisa que ao 

Sócrates histórico seria no mínimo bastante estranha. Mas somente assim Platão poderia realizar o 

movimento contrário àquele que seu mestre havia realizado: se Sócrates poetizou, por assim dizer, a 

própria existência, Platão poetizou a existência socrática no nível concreto, e poetizou a Ideia, ou 

seja, todo o resto, em nível abstrato; e, ao passo que a ironia de Sócrates se deu enquanto ele é um 

existente, em Platão ela se dá enquanto ele é autor
7
. 

 Dialeticamente, a ideia platônica corresponde, num primeiro momento, ao negativo, pois o 

plano supra-sensível aparece como antítese ao mundo concreto; mas essa antítese imediatamente 

vem a ser positiva na medida em que a Ideia adquire mais realidade que o próprio mundo sensível. 

Mas o fato de Platão negar a positividade desse mundo não significa de forma alguma que ele negue 

o mundo em absoluto; pois este subsiste de uma maneira mais etérea, ou, se quisermos, poética
8
. 

Aqui a ruptura de Platão com os eleatas se mostra como mais um sintoma, pois na medida em que 

os eleatas negavam qualquer realidade ao mundo sensível, Platão colocava que a realidade sensível 

subsiste enquanto aparência ou realidade segunda, o que a torna de certa forma muito mais 

esteticamente maleável do que se a essência última do Ser (que aqui só pode ser Ideia) se fizesse 

presente no mundo sensível. Mas assim a Ideia deixa de ser ela mesma algo antitético ao mundo, 

pois ela agora está indireta – ou mesmo ironicamente – subjugada ao próprio mundo. É o que 

Heidegger tem em mente quando enfatiza o αγαθον platônico não sob o prisma moral (como 

comumente se traduz e se interpreta como summum bonum), mas enquanto condição de 

possibilidade, enquanto elemento possibilitador, tal como a luz possibilita o ver; de modo que sem 

ela, mesmo havendo visão e objetos a serem vistos, nada se pode ver (HEIDEGGER, 2007, p.169, 

170). Isso nos diz também por quê Platão nunca foi capaz (pois talvez nunca tenha se interessado, 

ou tenha até mesmo evitado) de esclarecer qual era a ponte, ou o vínculo metafísico que o mundo 

inteligível estabelece com o sensível; ora, se isso fosse definitivamente estabelecido, toda a 

“elasticidade” irônica da própria Ideia estaria então perdida; pois perder-se-ia a mobilidade múltipla 

que nos permite flutuarmos ironicamente em liberdade em torno da Ideia. 

 Essa leitura de Platão só poderia ser feita sob um viés irônico, o que pode parecer um 

                                                
7 Ver O Conceito de Ironia: “João viu em Cristo verdadeira e imediatamente tudo aquilo que ele representa na sua 

total objetividade, impondo a si mesmo o silêncio, já que seus olhos estavam imediatamente abertos para o divino 

em Cristo; e Platão, pelo contrário, cria o seu Sócrates por meio de uma atividade poética, já que Sócrates, 

precisamente em sua existência imediata, era apenas negativo” (KIERKEGAARD, 2005, p. 28) . Através dessa 

comparação pode-se compreender toda a produtividade poética de Platão também como uma forma de defrontar-se 

com esse negativo. 

8 Sobre a função do “poetizar” em relação à ironia, veremos detalhadamente mais adiante. Para entendê-la aqui, basta 

dizer que “a ironia liberta ao mesmo tempo a poesia e o poeta”; (KIERKEGAARD, 2005, p. 275). 



56 

ARTHUR BARTHOLO 

REVISTA DE ESTÉTICA E SEMIOTICA, BRASÍLIA, V. 1, N. 2 P. 50-62, JUL./DEZ. 2011 
 

anacronismo, mas aqui deve-se ter em mente que um ponto de vista irônico pode ser deduzido da 

obra platônica como um todo na medida em que ela mesma nos deixa entrever essa possibilidade. 

De fato, a figura de Platão é demasiado suspeita: ele não aparece em nenhum de seus diálogos (só é 

mencionado em dois), se utiliza de personagens, que podem funcionar exatamente da mesma 

maneira que pseudônimos e que têm em si mesmo uma consistência pouco delineada (inclusive o 

próprio Sócrates platônico), ou seja, pouca ou nenhuma positividade dialética
9
, e por fim se esconde 

ele próprio enquanto figura por trás de um pseudônimo “absoluto”. Inversamente, qualquer leitura 

irônica de Platão só é possível na medida em que ele próprio for concebido enquanto um autor 

irônico, ironia esta distinta da de Sócrates, no qual ela contra tudo se volta e tudo destrói, ao passo 

que aqui ela se encontra subordinada à Ideia. Mas essa Ideia é ela própria uma criação, na medida 

em que nasce de uma negação; carrega, pois, desde a sua gênese a insígnia do poético. E essa arte 

de sublimar a si mesmo nesta negatividade abstrata e etérea, que faz com que aquele que procure até 

a última instância se depare por fim com um nada que não é senão um espelho de si próprio, enfim, 

essa arte de poetizar-se a si mesmo, ele não deve a ninguém senão a seu mestre. 

 Desse modo, a ironia se revela em Platão naquilo que se refere à reversibilidade da Ideia: 

nesse sentido ela só constitui o campo ontológico supremo pois esse real, justamente por ser 

reversível ironicamente enquanto ideia, não é senão de natureza poética. O que Platão tanto parece 

combater é aquilo que há de mais intrínseco a ele próprio, e ele não estava menos consciente disso; 

sua defrontação contra o poético só reafirma o caráter poético do seu próprio feito. Como exemplo 

pode-se pensar no início do livro X da República
10

, e mais adiante, a metáfora do espelho
11

, a qual 

nos sugere que o mundo não é constituído pelo mundo das ideias, mas este é constituído a partir 

daquele. Aí transparece um sintoma que nos aponta indiretamente para a ironia: o fato de a mimese 

enquanto figura de linguagem ser banida antes de mais nada nos revela por quê o caráter poético de 

toda a construção da cidade perfeita se anula a si mesmo, enquanto poético: se todo o poético for ele 

mesmo uma mimese do mundo sensível haverão nele resíduos de imperfeição, e ao mesmo tempo 

se tem que na cidade ideal (no sentido de que sua gênese se dá na Ideia), para que ela seja passível 

                                                
9 Esses “pseudônimos”, por assim dizer, são por vezes elevados à segunda potência, como no caso de Diotima, que é a 

porta voz do mítico no Banquete; esses artifícios têm a intenção de distanciar a fala e dar a ela menos validade 

positiva ao interlocutor, mas fazendo isso, a importância da própria fala é reiterada, juntamente com sua elasticidade 

hermenêutica, pois o falante se esconde enquanto tal por trás dela. 

10 “Sócrates: - A verdade é que entre muitas razões que tenho para pensar que estivemos criando uma cidade mais 

perfeita do que tudo, não é das menores a nossa doutrina sobre a poesia. 

 Glauco: - Que doutrina? 

 Sócrates: - A de não aceitar a parte da poesia de caráter mimético. A necessidade de a recusar em absoluto é agora, 

segundo me parece, ainda mais claramente evidente, desde que definimos em separado cada uma das partes da 

alma”, (PLATÃO, 2004, 595a-c, p. 293). 

11 “(...) se quiseres pegar um espelho e andar com ele por todo lado. Em breve criarás o sol e os astros do céu, em 

breve a terra, em breve a ti mesmo e aos demais seres animados, os utensílios, as plantas e tudo quando há pouco 

referiu. 

 - Sim, mas são objetos aparentes, desprovidos de existência real”, (PLATÃO, 2004, 595a-c, p. 294). 



57 

ARTHUR BARTHOLO 

REVISTA DE ESTÉTICA E SEMIOTICA, BRASÍLIA, V. 1, N. 2 P. 50-62, JUL./DEZ. 2011 
 

de uma concepção absoluta, o poético deve ser eliminado, pois ela própria, sendo de natureza 

poética, não poderia subsistir ao lado do poético como ente perfeito no mesmo patamar ontológico. 

A mimese, por sua vez, não pode coexistir com a ironia, e se o poético da mimese é o primeiro a ser 

banido no desenrolar da República, isso nos revela nada mais que o movimento próprio da ironia 

em que se encerra este diálogo: do poético absoluto anulando-se gradualmente a si mesmo. A ironia 

se revela aqui portanto num paradoxo, e a leitura construtiva (positiva) do diálogo se revela 

inconsistente: a aporia deste só pode surgir diante de nós se a ironia se mostrar como uma resolução 

final no diálogo em si, como um ponto de vista geral para nós. 

 O posterior banimento dos poetas em geral na República pode ser visto, ainda, como um 

ataque em si e por si ao mimético, e essa associação dos poetas com a imitação é justamente o que 

abre o caminho para a possibilidade da criação poética na filosofia platônica, o que, para que esta se 

encerre num momento, deve ter uma pretensão de absoluto, o qual, por assumir uma determinação 

poética ou, se quisermos, estética, nos permite ver nele não só o mundo, mas a nós mesmos no 

mundo. Daí se segue que o poético subsiste na eternidade através desse absoluto, mas podendo ser 

conquistado somente às custas do escamoteamento do real, o que se sucede, entretanto, num 

momento anterior àquele em que o paradoxo, ou a ironia, se efetiva em absoluto. O perigo que o 

poeta oferece enquanto autor é somente o de desvelar o ideal que se pretende passar como real e 

ideal ao mesmo tempo (ou seja, absoluto) e o revela como um mero negativo; a diferença aqui é que 

o poeta imitador reconcilia o real e o ideal, pois o mimético propõe um equilíbrio resolvido entre as 

partes, uma adequação (adequatio) entre aparência e essência (tal e qual no espírito metafísico: res 

ad intellecto). Somente ao poeta verdadeiro, ao contrário, é dado atingir a “dialética da idéia” 

(KIERKEGAARD, 2005, p.135), quer dizer, a dupla imbricação do ideal no real e vice- versa, e 

para ele clara essa separação dialética é patente; no entanto, a sombra que permanece à espreita a 

todo momento é a da própria ironia, que mantém sem que se perceba tudo sob o seu controle. 

 Tal conexão entre a ironia entre Platão e Sócrates em sua disparidade se mostra na sua 

importância principal em revelar o caráter poético da ironia enquanto figura do pensamento, naquilo 

que em Schlegel vem a se tornar, como definição da própria ironia, “um sentido artístico da vida” 

(Lebenskunstsinn). Se por um lado a ironia socrática se dá como uma “liberdade, infinitamente 

transbordante, da subjetividade”, em que a abstração do pensamento se torna não somente “uma 

determinação metafísica quanto estética e moral” (KIERKEGAARD, 2005, p. 164), em Platão ela 

nos aparece mais próxima portanto daquilo que Kierkegaard chama de ironia dominada, quer dizer, 

uma ironia a serviço da ideia, que mesmo que não se mostre aqui então como negatividade absoluta, 

tampouco perde essas dimensões éticas, estéticas e metafísicas. Na poesia, ela aparece como um 

elemento aglutinador de diversidades e sentidos, sempre que a poesia se encontra, por assim dizer, 



58 

ARTHUR BARTHOLO 

REVISTA DE ESTÉTICA E SEMIOTICA, BRASÍLIA, V. 1, N. 2 P. 50-62, JUL./DEZ. 2011 
 

em consonância com o seu sentido geral em termos de produção artística. Solger havia definido a 

ironia como “a condição de toda e qualquer produção artística” (KIERKEGAARD, 2005, p. 275), 

mas, bem entendido, tal ironia não é nesse sentido a ironia socrática, em que a subjetividade se 

deixa seduzir e se perde na liberdade do  negativo. Com efeito, Kierkegaard mostra que “a ironia 

liberta ao mesmo tempo a poesia e o poeta. Mas para que isso possa acontecer é preciso que o 

próprio poeta domine a ironia” (KIERKEGAARD, 2005, p. 275), no sentido de que assim o próprio 

poeta se liberta para flutuar poeticamente acima da poesia, mas agora em sentido positivo. A ironia 

só se torna então uma disposição válida como o começo de “toda vida que se chamará digna de um 

homem” (KIERKEGAARD, 2005, p. 19)
12

 na medida em que só se faz justiça a ela superando-a
13

. 

 A necessidade de elaborar a ironia enquanto figura de linguagem se torna relevante na 

medida em que se a pensa num contexto de análise sígnica que devém da própria ironia enquanto 

disposição determinante do pensamento. Nesse sentido, ela constitui antes de tudo uma 

ultrapassagem da imediatidade do sentido original que a própria linguagem enquanto tal propicia 

nas suas figuras. Se qualquer obra ou construção linguística é vista sob uma perspectiva 

unidirecional, tende por sua vez a ser reduzida àquilo que o ponto de vista traz do seu 

direcionamento externo, quer dizer, de fora; e se, por outro lado, ela é a manifestação ou encarnação 

(Erscheinung) de um conceito, na medida em que este é visto como um artifício, a própria obra 

perde em grandeza. Por isso jamais nos é dado reduzir qualquer obra em termos absolutos a 

qualquer figura de construção sobre a qual ela se erija, muito embora nos seja muito bem cabido 

propor algumas leituras sem que estas, no entanto, tenham aquela pretensão totalitária. Se a ironia 

de fato trabalha com o mal-entendido (KIERKEGAARD, 2005, introdução, p. 11), a linguagem 

enquanto tal é imediatamente ultrapassada na sua pretensão instrumental de comunicação unívoca 

na medida em que a ironia é concebida, pois todo esse princípio passa a funcionar de pernas para o 

ar. O que acontece então é que tal concepção de linguagem se torna, por assim dizer, ridicularizada 

pela ironia, pois aquela se funda num terreno onde a referência é ao menos possível enquanto 

elemento de constituição do mundo, e na medida em que ela aparece todo o discurso parece ganhar 

em leveza, adquirindo com isso a capacidade de flutuar num plano acima de si próprio. Mas com 

isso o discurso não perde em grandeza, mas não ganha tampouco: ele parece em verdade adquirir 

uma segunda potência, pois passa a ser não só si mesmo e ao mesmo tempo o avesso de si mesmo 

mas também a ponte entre os dois, a qual é mais essencial que a significação propriamente dita. Ou, 

em outros termos, acontece uma duplicação no nível do significado, na qual o paradoxo se mostra 

como uma possibilidade concreta não mais no nível lógico, mas no estético. 

 Com isso se nos afigura a primeira diferença da ironia em relação a outras figuras de 

                                                
12 Esta é uma das teses que o livro O Conceito de Ironia intenta defender. 

13 “À ironia só se pode fazer justiça superando-a” (KIERKEGAARD, 2005, p. 213). 



59 

ARTHUR BARTHOLO 

REVISTA DE ESTÉTICA E SEMIOTICA, BRASÍLIA, V. 1, N. 2 P. 50-62, JUL./DEZ. 2011 
 

linguagem tais como o oximoro, metáfora, metonímia, etc.: no seu manifestar-se a ironia tem a 

capacidade de se mostrar como a chave para si mesma de fora para dentro, ao passo que assim ela 

aparece também como uma condição sine qua non para a manifestação de todas as outras. De fato, 

o signo discursivo não perde sua potencialidade sígnica no aparecer da artificialidade no artifício
14

 

quando este é a ironia, justamente devido à sua capacidade de reversibilidade e de duplicação; e, 

desse modo, se é possível enxergar a obra de arte a partir de um elemento constitutivo em que ela se 

funda
15

 – como as figuras de linguagem supracitadas – essa possibilidade requer antes de tudo uma 

disposição espiritual por parte do receptor, de tal maneira que ele seja de início capaz de perceber o 

terreno linguístico no qual ele se move. Mas para que o espírito seja introjetado na obra é preciso 

não só de uma dose relativamente grande de afastamento desta, para que se encontre 

suficientemente longe para ver onde se pisa e se saiba (até certo ponto, bem entendido) diferenciar-

se a si mesmo da própria obra, como também uma dose suficiente de aproximação, de tal maneira 

que se possa ter em vista as determinações particulares do próprio texto, sem que se perca no geral. 

Nesse plano é portanto improvável que qualquer figura de linguagem, ou qualquer artifício inerente 

ao próprio texto, tenha a possibilidade de ser visto como tal, pois este movimento acontece ainda 

num plano onde só é permitido ao leitor um ponto de vista unívoco, num plano onde há contato mas 

não há leitura propriamente dita. Aqui a duplicação irônica tem então o seu papel: a partir desse 

plano específico, ela efetua a sua operação de reversibilidade e o duplica no seu inverso, gerando 

assim um outro plano ao qual se tem livre acesso, num processo ininterrupto que leva ao infinito, 

pois a reduplicação do duplicado gera uma terceira instância dialética que de maneira alguma pode 

ser confundida com a primeira. O único problema com a ironia é que não se sabe quando ela acaba, 

mas isso ocorre de fato principalmente na medida em que se a limita enquanto figura objetiva da 

linguagem. O que de fato não tem tanta relevância se se pensa que o seu conteúdo não é 

imediatamente determinado pelo “chistoso”
16

 vulgar, em que qualquer resquício de seriedade é por 

assim dizer volatilizado. Nela subsiste sempre a possibilidade de se dizer em tom de gracejo algo 

sério, bem como o contrário: “tudo nela deve ser gracejo e tudo deve ser sério: tudo sinceramente 

aberto e profundamente dissimulado”
17

. 

 A ironia é nesse sentido a porta que dá entrada à manifestação de qualquer alegoria ou figura 

                                                
14 Como acontece com todas as outras; não que a metáfora ou a alegoria deixem de sê-lo ao passo que deles se toma 

consciência, mas eles tampouco saem intactos após isso: eles perdem, por assim dizer, algo na capacidade de 

impacto imediato, pois nesse caso a consciência é aqui reflexão, portanto, dúvida. Na ironia ocorre justamente o 

contrário: a sua força consiste na consciência e ela própria se alimenta da reflexão e da dúvida; ela só pode, na 

verdade, figurar dentro do espectro dessa consciência, pois ela própria jamais aparece enquanto tal quando vigora 

aquilo que Schiller chama de ingênuo (Ver SCHILLER, 2000, Poesia Ingênua e Sentimental). 

15 Como pretende Kothe, A Alegoria, p. 66. 

16 Como comumente se traduz, de maneira um tanto equívoca, o witz dos românticos, que talvez esteja mais próximo 

de “espirituosidade”. 

17 Schlegel, Dialeto dos Fragmentos, af. 108, p. 37. 



60 

ARTHUR BARTHOLO 

REVISTA DE ESTÉTICA E SEMIOTICA, BRASÍLIA, V. 1, N. 2 P. 50-62, JUL./DEZ. 2011 
 

como tal, pois ela, além de posicionar o leitor numa ótica perspectivista por definição, na qual a 

leitura não é mais passível de ser totalitária, embora lhe seja mantida a possibilidade de ser 

totalizante (no sentido de sintética), ela não anula as outras figuras ou aparições poéticas no texto, 

mas, ao contrário, as sustenta enquanto possibilidade no plano poético. E, embora o mimético 

aristotélico seja um antípoda do irônico, o próprio Aristóteles por seu turno havia percebido, na sua 

análise da tragédia na Poética, um movimento que deixa entrever o que modernamente se chama de 

ironia. É interessante ver até onde a comparação entre a ironia moderna e o que se chama de 

“peripécia” (peripeteia) pode ser levada a cabo sem maiores distorções, pois é certo que, embora o 

que é chamado na Poética de peripécia seja antes um “elemento de ação complexa” do que uma 

figura de linguagem – sendo que este aspecto linguístico objetivo da ironia não possui na 

antiguidade uma proximidade conceitual
18

 com o sentido estético ou subjetivo que se nos mostra na 

modernidade, este último se deixa no entanto entrever na Poética: 

 

A peripécia é a mudança da ação no sentido contrário ao que foi indicado e 

sempre, como dissemos, em conformidade com o verossímil e o necessário. 

Assim, no Édipo, o mensageiro que chega julga que vai dar gosto a Édipo e 
libertá-lo de sua inquietação relativamente a sua mãe, mas, quando se dá a 

conhecer, provoca o efeito contrário(...) O reconhecimento, como o nome 

indica, faz passar da ignorância ao conhecimento, mudando a amizade em ódio 
ou inversamente nas pessoas votadas à felicidade ou ao infortúnio. O mais belo 

dos reconhecimentos é o que sobrevêm de uma peripécia, como acontece no 

Édipo
19

. 
 

 

 Aqui, a definição mesma de peripécia é derivada da noção pura de mimese, mas a sua 

associação com a ideia de reconhecimento permite que esse movimento seja visto como um índice 

do mal-entendido típico da ironia que se faz presente; no caso do Édipo, no entanto, ela não se situa 

nem nos personagens em si nem na fala deles, mas na própria reviravolta a que levam os 

acontecimentos, ou seja, na própria peripécia. O desacordo ou a diferença não é visível de nenhum 

dos lados por si só, mas esse nada, esse abismo inesperado e abrupto, se faz ver justamente na 

contraposição, no reconhecimento. A associação deste com a peripécia poderia caracterizar o 

movimento da ironia aparecendo na sua negatividade, muito embora o negativo aí não seja senão o 

trágico mesmo. Esse movimento se mostra problemático a partir do momento em que essa 

negatividade venha a se mostrar como absoluta: aparece então um problema dialético, pois aí o 

negativo puro (que não é claramente o nada da ironia, que é antes o “nada do conteúdo determinado 

do mundo estabelecido”
20

) só poderia ser concebido por meio de uma mediação alheia a si mesmo. 

                                                
18 Tal como nos descreve Norman Knox, Ironia. 

19 Poética, capítulo XI, p. 47. 

20 O Conceito de Ironia, p. 139. 



61 

ARTHUR BARTHOLO 

REVISTA DE ESTÉTICA E SEMIOTICA, BRASÍLIA, V. 1, N. 2 P. 50-62, JUL./DEZ. 2011 
 

Desse modo, a objetividade concreta da ironia não pode mais se sustentar, e ela assim suspende a si 

mesma de seu estatuto de tropos linguístico, sem que contudo deixe de manifestar-se aí. 

 Portanto, justamente por se sustentar antes por uma atitude do que por uma necessidade 

meramente retórica ou linguística de expressão, a ironia pôde ultrapassar o imediato do discurso, se 

tornar algo mais do que ele próprio; figuras como metáfora ou zeugma têm nele o seu papel ao 

afetá-lo somente em termos de forma e conteúdo, não mudando-o em nada no que diz respeito à 

necessidade mesma de expressão; mas é exatamente contra isso que a ironia se volta, pois ela 

mostra que não há nada que subsista por trás daquilo mesmo que é expresso, ou melhor, ela própria 

se encarrega de esvaziar aquilo que há de positivo nele. Assume, portanto, uma postura negativa 

com relação à noção de Verdade, de tal modo que o discurso inteiro sucumbe à essa insubmissão. 

Assim, toda a dialética da referência e dos significados que a noção de metáfora nos traz, como 

Kothe nos mostra na sua análise da metáfora comparativa, só se torna possível pois esse 

distanciamento e a negativização do discurso que é característico da postura irônica é colocado 

pressupostamente: “Caso não se fizesse distinção entre o sentido literal e o metafórico, uma 

assertiva como 'Aquiles é um leão' só poderia ser verdadeira se houvesse um leão chamado Aquiles. 

A distinção não serve, contudo, para caracterizar a metáfora como linguagem fantasiosa, enfeitada; 

longe, portanto, da verdade” (KOTHE, 1986, p. 10). A perda da identidade consigo mesmo dos dois 

termos envolvidos característica à metáfora só se torna possível pois a própria realidade já não é 

mais idêntica consigo mesma, quer dizer, ela foi absorvida dialeticamente pelo vórtice do poético. 

 Nesse sentido, torna-se mais claro o que Schlegel queria dizer sobre a ironia como um 

sentido artístico da vida, pois ela constitui uma determinação estética do pensamento 

(Kunstphilosophie) que, aliada ao espírito científico (Naturphilosophie), atinge sua plenitude no 

“sentimento do conflito insolúvel entre incondicionado e condicionado, da impossibilidade e 

necessidade de uma comunicação total”(SCHLEGEL, 1997, p. 37). Desse modo, ela se caracteriza 

no seu fundamento como a liberdade do pensamento diante de si mesmo e que “vai além de si 

mesmo” (SCHLEGEL, 1997, p. 37), configurando assim na sua totalidade uma “autoparódia” que 

não consiste senão na infinitude do pensar a si próprio enquanto subjetividade (sub-jectum). Desse 

modo, pensada num contexto semiológico, a ironia se estabelece como a instância em que se 

ultrapassa a unilateralidade das possibilidades de leitura objetivas: o simbólico parece querer 

sempre mostrar enquanto esconde, enquanto a ironia parece sempre querer esconder enquanto 

mostra. Na medida em que através dela se instaura o paradoxo e a dissonância entre o objetivo e o 

subjetivo, tal cisão é, entretanto, ao mesmo tempo sublevada pela própria ironia a ser ultrapassada 

na medida em que o fenômeno, que no caso da semiologia é o próprio signo, aparece agora em sua 

múltiplas determinações nesse jogo em que o sério é alternadamente tomado como gracejo, e vice 



62 

ARTHUR BARTHOLO 

REVISTA DE ESTÉTICA E SEMIOTICA, BRASÍLIA, V. 1, N. 2 P. 50-62, JUL./DEZ. 2011 
 

versa. 

 

 

 

 

 

 

 

REFERÊNCIA BIBLIOGRÁFICAS 

 

ARISTÓTELES. Poética. São Paulo, Martin Claret, 2006. 

 

HEIDEGGER, Martin. Nietzsche;  Rio de Janeiro, Editora Forense Universitária, 2007, 1ª edição. 

 

KIERKEGAARD, Sören. O Conceito de Ironia Constantemente Referido a Sócrates; Bragança 

Paulista, Editora Universitária São Francisco, 2005, 2ª edição. 

 

KOTHE, Flávio. A Alegoria. São Paulo, Ática, 1986. 

 

PLATÃO. Fedro. São Paulo, Martin Claret, 2004. 

 

_______. República. São Paulo,Martin Claret, 2004. 

 

SCHILLER. Poesía Ingenua y Sentimental. Madrid, Edições el Aleph, 2000. 

 

SCHLEGEL, Friedrich. O Dialeto dos Fragmentos. São Paulo, Iluminuras, 1997. 

 

Extraídos da Internet 

 

HEGEL, Georg W. F. Lectures on the History of Philosophy. University of Nebraska Press, Bison 

book editions, 1995; seção I, cap. 3. op. cit.: http://www.marxists.org/reference/ 

archive/hegel/works/hp/hpsocrates.htm, acessado em 04/2010. 

 

KNOX, Norman D. "Irony", in Dictionary of the History of Ideas: Studies of Selected Pivotal Ideas. 

ed. Philip P. Wiener (New York: Charles Scribner's Sons, 1973), Vol. II, pp. 626-634. op. 

cit.:http://www.autodidactproject.org/bib/ironybib.html, acessado em 05/2010. 

 

http://www.marxists.org/reference/
http://www.marxists.org/reference/
http://www.autodidactproject.org/bib/ironybib.html

