
78 

CARLOS LUCIANO SILVA COUTINHO 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIÓTICA, BRASÍLIA, V. 1, N. 1 P. 78-90, JUL./DEZ. 2011 

 

A DIALÉTICA ANÁBASIS E KATÁBASIS DE 

PLATÃO PRÉ-ANUNCIADA NO ESPAÇO 

ARQUITETÔNICO ANTIGO DE DELFOS 

 

Carlos Luciano Silva Coutinho 1
 

lucianocoutinho1@gmail.com 

 

Resumo: Na Grécia clássica, a mitologia foi redimencionada a partir do entendimento do 

homem como fruto de suas próprias atitudes no cosmos. Essa crença dominante foi projetada 

em várias manifestações estéticas do mundo antigo e repensada por Platão, posterior e 

principalmente, em sua “Alegoria da caverna”. Nelas, imprimiu-se uma postura antagônica 

que via, nessas atitudes humanas, um misto entre a busca pela racionalidade e a inevitável 

condição instintiva do inconsciente. Assim, será analisado, neste trabalho, esse processo 

antagônico a partir do posicionamento espacial de complexos arquitetônicos básicos no sítio 

arqueológico de Delfos. 

 

Palavras chave: anábasis, katábasis, espaço sacro, semântica do espaço, Delfos. 

 

Abstract: The mythology was resized from the understanding of men as a result of their own 

attitude in the cosmos in the Greek classical period. This dominant belief was projected in 

several aesthetic manifestations of the ancient world and reconsidered by Plato later, and 

especially in his “Allegory of the cave”. It was printed in these manifestations an antagonistic 

posture which saw, in these human attitudes, a mixture between the search for rationality and 

the inevitable instinctive condition of the unconscious. So, it is discussed in this work this 

antagonistic process from the spatial positioning of basic architectural complexes in the 

archaeological site of Delphi. 

 

Key Words: anabasis, katabasis, sacred space, semantic of the space, Delphi. 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

Os espaços arquitetônicos clássicos parecem refletir uma postura filosófica que se 

voltaria para a representação do humano diante da tensão que se teria criado a partir das 

formas conscientes e das formas inconscientes da mente humana. A escolha semântica da 

                                                
1 Artigo baseado no capítulo IV da Dissertação Arquitetura Mítica, orientada pelo professor Dr. Flávio René 

Kothe, da Universidade de Brasília – UnB, defendida por Carlos Luciano silva Coutinho em 2010, disponível 

em<http://repositorio.bce.unb.br/bitstream/10482/7019/1/2010_CarlosLucianoSilvaCoutinho.pdf> 
 

* Especialista em Filosofia pela Universidade Católica de Brasília, UCB, DF - Brasil; Mestre em Arquitetura e 

Urbanismo, com ênfase em estética do Mundo Antigo, pela Universidade de Brasília – UnB, Brasil; Mestrando 

em Filosofia Antiga pela Universidade de Brasília – UnB, Brasil; Doutorando em Estudos Clássicos, com ênfase 

em filosofia e mitologia antigas, pela Universidade de Coimbra – UC, Portugal. 

mailto:lucianocoutinho1@gmail.com


79 

CARLOS LUCIANO SILVA COUTINHO 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIÓTICA, BRASÍLIA, V. 1, N. 1 P. 78-90, JUL./DEZ. 2011 

 

posição geográfica do espaço arquitetônico, nesse sentido, passaria a revelar, com certa 

naturalidade, a imagem de anábasis
2
 e de katábasis

3
 como princípio de busca pelo 

esclarecimento da ψυχή
4
 humana, no primeiro caso, e de mergulho em um tipo de convívio 

com características consideradas mais instintivas, no segundo, embora não se possa levar tal 

questão em níveis radicalmente dicotômicos, já que, pela anábasis, a katábasis é enxergada 

de modo mais profundo e siginificativo
5
. 

A elevação do espaço arquitetônico pretende simbolizar um tipo de elevação e de 

iluminação dos convivas desse mesmo espaço. Com a elevação do espaço arquitetônico, o 

conviva passaria a assumir, em sua mente, a força superiorizada, como a dos deuses 

olímpicos, já que estes seriam um tipo de postura filosófica da própria classe dominante, uma 

vez que são representados no ponto mais alto do cosmos: o Olimpo. 

Por sua vez, o espaço arquitetônico concretizado em nível mais baixo pretende situar o 

conviva em um patamar de relativa praticidade com a vida cotidiana, representando um tipo 

de relação de primeiro estágio na vida prática e social, enquanto espaço em maior altitude 

representa um segundo patamar mais superior. Com a concretização do espaço arquitetônico 

em baixa altitude, tem-se um tipo de simbologia cotidiana na vida prática do conviva, que 

coloca, segundo os padrões da tradição grega dominante, o conviva em um estágio de 

primeira aprendizagem e convivência com o espaço arquitetônico concretizado em baixa 

altitude. 

Em “Alegoria da caverna”, Platão parece apontar essa noção espacial a partir da 

subida do interior para o exterior da caverna. O pensador sintoniza a experiência da caverna 

como uma realidade a ser desencantada, em que a parte externa representaria um tipo de 

caminho para o conhecimento. Ao contrário da visão idealista do neoplatonismo, entende-se, 

neste trabalho, que Platão não estaria propondo a negação da katábasis. Ao contrário, ele 

estaria propondo que, pela anábasis, se pode enxergar melhor as relações profundas dos 

instintos humanos e vice e versa. Ou seja, é como se do alto a visão do baixo fosse mais 

adequada e assertiva. 

Tanto na versão filosófica, quanto na versão precedente do espaço arquitetônico o 

cidadão, de tal maneira, se entenderia como um processo antagônico entre corpo e mente que 

                                                
2 ανά “para cima” e βασις “ir”. Movimento referente à subida. 
3 κατά "para baixo"; βασις "ir". Movimento referente à descida. 
4
 A palavra ψυχή será utilizada, neste trabalho, em grego pela complexa tarefa de ser traduzida. Sugere-se, neste 

contexto, por sua vez, a expressão «psique». 
5
 A esse assunto, ler o capítulo intitulado “O antogonismo do espaço sacro clássico: entre a racionalidade e as 

forças instintivas do inconsciente”, e Carlos Luciano Silva Coutinho, publicado no livro Sobre as origens da 

filosofia - primeiros ensaios, pela coleção Archai Supplementa, et cêtera editora. 



80 

CARLOS LUCIANO SILVA COUTINHO 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIÓTICA, BRASÍLIA, V. 1, N. 1 P. 78-90, JUL./DEZ. 2011 

 

sente, pensa e age no cosmos, buscando a elevação não para negar a obscuridade, mas para 

compreendê-la em sua complexidade. Nesse sentido, o desacorrentado platônico retornaria ao 

interior da caverna (517A), hipoteticamente, não para convencer aos outros do que vira fora 

da caverna, mas para experimentar, às avessas, a sistemática mítica que outrora acreditara. 

O espaço arquitetônico clássico teria refletido tais noções em suas estruturas e traços. 

Tendo como base o templo e outros complexos arquitetônicos é possível perceber níveis de 

projeção psíquica que ajudam a interpretar esse antagonismo entre katábasis e anábasis 

trabalhadas, posteriormente na “Alegoria da caverna”. Nesse sentido, será analisada a 

estrutura de uma das cidades da Grécia clássica mais influentes e importantes para o 

pensamento ético, político, estético e mitológico no Ocidente: Delfos. 

 

A ANÁBASIS E KATÁBASIS COMO TRAÇO 

 

A Grécia clássica teria trabalhado a concepção de manutenção da vida presente tanto 

quanto outros mitos precedentes. No entanto, a busca por essa manutenção não teria se dado a 

partir da passividade humana diante dos desígnios divinos, como a tradição comumente 

entendia, mas da vida subjetiva reflexiva, que quer primeiro se interpretar no cosmos, e não 

interpretar o cosmos como condicionante absoluto sobre suas ações. O poema de Homero 

teria apresentado, relativamente, essa ansiedade de reorganização do cosmos tanto exterior 

como interior na figura de Ulisses. Contudo, o herói, ainda elaborado com o caráter astucioso, 

detém o conhecimento como um processo de ditadura do conhecimento, como bem apontaram 

Adorno e Horkheimer (2006, p. 21), em um racionalismo pseudo-esclarecido. 

O herói trágico da Grécia clássica, por outro lado, não é elaborado pela ideia de 

astúcia de ditadura do conhecimento, ao contrário, é elaborado à medida de seus limites 

trágicos diante da natureza. E mesmo quando surge como razão perniciosa, como no caso do 

Édipo de Sófocles, em que o herói assume a forma sacerdotal, no Édipo em Colono, passando 

a determinar o comportamento dos outros homens, ele é elaborado dentro de uma concepção 

que pode se abrir a uma visão crítica a respeito do que a ditadura do conhecimento é capaz de 

fazer na mente das pessoas, provocando-lhes uma profunda cegueira. É nesse sentido que 

Eurípides propõe uma reformulação das virtudes, da ética e da moral, que não deveriam ser 

regidas por um nível pessoal, mas por um princípio menos relativizado como se observa, por 

exemplo, em As Fenícias. 



81 

CARLOS LUCIANO SILVA COUTINHO 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIÓTICA, BRASÍLIA, V. 1, N. 1 P. 78-90, JUL./DEZ. 2011 

 

Nesse mesmo espírito, é possível perceber que o templo clássico representa a busca da 

luz celestial como alegoria para a convenção religiosa do sujeito diante do cosmos, mas sem 

deixar que o racionalismo olímpico, representado por Zeus e Ulisses, submeta as forças 

instintivas a um profundo escamoteamento. Para isso, a imagem de subida ao templo se torna 

a possibilidade de uma visão melhor e mais profunda da interioridade psíquica do 

inconsciente. 

A escolha geográfica dos espaços sacros clássicos parece anunciar previamente o que 

Platão teria apontado como princípio de busca da verdade. A saída da obscuridade subterrânea 

rumo à luminosidade solar, como se vê na “Alegoria da caverna”, seria antes um tipo de 

esclarecimento do mito que propriamente um desprezo a ele, visto que Platão foi um pensador 

que muito se valeu das formas míticas para discutir suas teorias. A questão, para o pensador, 

estaria no esclarecimento da vida na caverna. Pela metáfora da luminosidade do sol (516B) o 

desacorrentado torna-se capaz de compreender que são projeções as sombras projetadas pela 

fogueira (514B) dentro da caverna. 

O educere romano, palavra para o „conduzir para fora‟ da caverna, seria o ato de tirar 

da obscuridade, própria da cegueira religiosa tradicional, o cidadão, que se tornaria, segundo o 

movimento de anábasis, mais apto para refazer o percurso de katábasis. A desconstrução do 

teatro de sombras funcionaria como um tipo de esclarecimento dos mitos, conferindo sua 

força na mente daquele que acredita em suas formas de superfície. Platão assumiria uma 

postura esclarecida na medida em que enxerga o mito como forma inconsciente de 

conhecimento instintivo que, embora seja verossímil, não se apresenta, em sua superfície 

estética. 

Significa dizer que o exercício racional de educação seria constituído pela subida, que 

representaria a busca dos significados por trás das formas obscuras apresentadas nas sombras, 

como quem percebe que por trás dos mitos há coisas que podem ser reveladas, percebendo 

que mais que luzes e sombras, há “nuances de cinzas, princípio de coloratura que poderia 

reconstituir o mundo” (KOTHE, 2002, p. 117). Todo o trajeto, nesse viés, seria completado 

pela descida, para se colocar à prova os pensamentos refletidos fora da caverna. O que levaria 

ao entendimento de que apenas a subida ou apenas a descida seria um tipo de cegueira. Nesse 

sentido, mesmo diante da busca grega pela anábasis, a verdade, nesse contexto, necessitaria 

da katábasis (CORNELLI, p. 105). E o contrário também deve ser levado em conta. 

Essa ironia indica o esclarecimento não como o desprezo à descida, mas como a 

reflexão acerca do que ela em realidade é na vida prática. Assim, sair da caverna significaria 



82 

CARLOS LUCIANO SILVA COUTINHO 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIÓTICA, BRASÍLIA, V. 1, N. 1 P. 78-90, JUL./DEZ. 2011 

 

ir à busca da compreensão de própria obscuridade. Quer dizer, subir, nesse contexto, 

significaria refletir a respeito das crenças e compreender em que medida elas cegam a 

capacidade racional de julgar. Subir significaria poder olhar para a descida com maior 

propriedade. 

Esse processo define bem o sentimento clássico diante da tensão entre razão 

esclarecedora e forças instintivas do inconsciente. Para Nietzsche (2008, p. 501,), por 

exemplo, caverna é uma imagem que representa a profundidade da alma. Nela, é possível 

encontrar os desejos e os saberes mais íntimos. Essa visão dialética liga a caverna ao 

inconsciente. A katábasis representaria, nessa medida, um tipo de experiência profunda com o 

espírito humano. E foi nesse sentido que a Grécia clássica representou a busca pela essência 

profunda do humano, privilegiando, tensamente, a união entre razão e forças instintivas do 

inconsciente. Isso pode, por sua vez, ser lido na disposição espacial dos complexos 

arquitetônicos das cidades clássicas, sobretudo em uma cidade que se tornou um grande 

símbolo para a antiguidade: Delfos. 

 

A DELFOS ANTIGA COMO UM CASO ALEGÓRICO DA POSTURA 

CLÁSSICA DIANTE DA VIDA  
 

Quatro complexos arquitetônicos são sintomáticos para se compreender como esta 

cidade teria sido um tipo de reflexo dessa postura antagônica diante da vida: o ginásio e a 

tholos, na parte baixa da cidade; o templo de Apolo, no centro da acrópole; a arena, na parte 

mais alta da acrópole. Nesse processo, a postura dominante entenderia a vida como um misto 

entre a busca pela racionalidade e as forças instintivas do inconsciente. Partindo do templo, 

que se considera centralidade da crença dominante e do espaço em questão, pretende-se 

compreender como, pelo processo de semântica comparativa de altitude, tão caro aos gregos, 

a disposição dos outros três complexos pode ser vista em grau hierárquico de significação. 

 



83 

CARLOS LUCIANO SILVA COUTINHO 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIÓTICA, BRASÍLIA, V. 1, N. 1 P. 78-90, JUL./DEZ. 2011 

 

  
            (Templo de Apolo – Delfos, Grécia)                    (Ginásio visto do templo de Apolo – Delfos, Grécia) 

 

A edificação em altitude relativamente elevada evidenciaria o movimento de anábasis, 

tão praticada pela crença clássica dominante. Esse movimento, diga-se de passagem, teria sido 

proposto, por Platão, na “Alegoria da caverna”, como um processo de racionalização do 

pensamento. A acrópole de Delfos, por exemplo, guarda uma significação bastante evidente 

desse processo. O templo de Apolo seria já a confirmação do espírito projetivo do homem 

grego clássico em busca da elevação dos pensamentos. Dele se pode visualizar, como se 

observa nas fotos acima, embora não claramente, dois complexos fundamentais na parte de 

baixo da cidade: o ginásio e a tholos. O outro complexo, a arena, não se pode visualizar dele, 

pois se encontra acima de sua posição espacial, no topo da acrópole. 

Se olhado do templo, os dois complexos, na parte baixa da cidade, guardariam uma 

significação inferior, na medida em que o conviva do templo, assumindo um tipo de postura 

olímpica, teria uma visão ampliada do baixo. Essa inferioridade, todavia, não pode ser 

compreendido sob uma perspectiva cristã. Trata-se não de uma dicotomia absoluta, mas antes 

de uma proposta de esclarecimento do antagonismo humano, que passa a ser entendido como 

um misto entre o desejo de elevação racional e a inevitável condição animalesca de 

instintividade inconsciente. 

Como a própria expressão indica, γμναδο (Gimnazo: exercitar-se, fazer exercícios) 

seria um processo de valorização corporal, em que os primeiros passos da formação física de 

um jovem cidadão seriam dados. Nessa perspectiva, observá-lo do templo seria como indicar 

o corpo como finitude e fragilidade humanas. Ao passo que o conhecimento elevado estaria 

representado no templo, pois, nele, se teria a noção ampla de como agem os desejos corpóreos 

e suas intemperanças. 

O templo, de tal maneira, simbolizaria o conhecimento psíquico, que tem capacidade 

de buscar compreender o conhecimento sensorial e principalmente o conhecimento de si 



84 

CARLOS LUCIANO SILVA COUTINHO 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIÓTICA, BRASÍLIA, V. 1, N. 1 P. 78-90, JUL./DEZ. 2011 

 

mesmo. A esfera religiosa do templo, segundo os traços arquitetônicos, transmitiria ao 

conviva não a pura racionalidade, mas a busca desta diante de toda inevitável instintividade 

corpórea e também psíquica, já que esta não estaria livre de suas relações inconscientes, cuja 

cela parece reavivar, propondo relativa comunhão entre corpo e ψυχή e não a abdicação 

daquele por este como no cristianismo romano. 

 “Conhece-te a ti mesmo”, uma inscrição do templo de Apolo, segundo a tradição, 

propõe uma compreensão humana a partir da tensão entre a razão e as forças instintivas do 

inconsciente. Tal sentença pode ser lida como a busca da completude racional e instintiva no 

humano. Na Grécia clássica, Apolo representaria a luz da verdade, que faria os homens terem 

ciência de suas fraquezas. Esse valor psíquico de larga importância é mencionado em Platão. 

O diálogo Alcebíades Maior (129a), de Platão, discute a problemática do cuidado que 

o homem deve ter consigo, partindo da sentença em questão. Platão parece propor que o ato 

de conhecer e de pensar seria o que há de divino na ψυχή humana (133c). Com isso, tendo 

preocupação com o corpóreo, um médico e um professor de ginástica não seriam capazes de 

conhecer a si mesmos. O corpo, nesse diálogo, é colocado como um instrumento da ψυχή, na 

medida em que esta guiaria aquela (130a). 

Assim, o pensamento supostamente escrito no templo de Apolo em Delfos, para 

Platão, representou um tipo de esclarecimento capaz de direcionar o conhecimento humano 

àquilo que não está à vista ao sentido físico da visão, mas à vista da ψυχή. Nesse sentido, um 

homem esclarecido deveria se guiar pela acuidade interior, visto que seria por meio da ψυχή 

que ele receberia impressões ligadas ao entendimento profundo de sua própria interioridade. 

Apolo, portanto, estaria ligado à “loucura profética” (Fedro, 265b), que, ao olhar de 

Parke (apud, DODDS, 2002, p. 80), teria desempenhado, no que diz respeito ao transe, um 

papel fundamental na inteligência humana. É como se, pelo transe apolíneo, fosse possível 

equilibrar os daemons do espírito humano, revelando noções profundas da ψυχή. Nesse 

sentido, aquilo que o homem alcança em uma experiência inconsciente, cujo mito associou ao 

êxtase ou à possessão, é possível que jamais, como sugere Forster (apud, DODDS, 2002, p. 

71), conseguisse alcançar em estágio de consciência. Isso fica evidente no Fedro (243a), 

quando Sócrates diz que o mito tem um poder expiatório em relação à culpa. 

O outro complexo situado na parte baixa da cidade é a tholos de Atena Pronaia. Sua 

forma circular ainda é um mistério, visto a escassez de material escrito a respeito de sua 

semântica. Sabe-se que foi construído aproximadamente em 370 a.C e que há indícios de que 

sua forma circular estaria ligada a rituais ctônicos (STIERLIN, 2009, p. 150). Esses rituais 



85 

CARLOS LUCIANO SILVA COUTINHO 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIÓTICA, BRASÍLIA, V. 1, N. 1 P. 78-90, JUL./DEZ. 2011 

 

dedicados a divindades subterrâneas estariam ligados, também, à deusa Atena, como que para 

apresentar a imagem da inteligência ligada também às forças instintivas do inconsciente. 

 

 
(Tholos de Atena Pronaia – Delfos, Grécia) 

 

Em relação à posição espacial dos complexos, a tholos é colocada em mesmo grau de 

importância do ginásio. Ambos representariam possivelmente um primeiro estágio de 

exercício humano em relação a si mesmo no cosmos: corpo e instintividade. E o templo de 

Apolo seria a relação destas duas concepções somadas à busca da elevação racional. Ou 

melhor, a busca do esclarecimento da essência humana enquanto tensão entre estas instâncias. 

 

  
(Sala do Tesouro de Atreu – Micenas, Grécia) 

 

As formas circulares das tholoi de Micenas acompanham o formato de um pequeno 

monte. Essa expressão estética representa a crença em uma descida ao subterrâneo. É 

provável que isso tenha sido um tipo de inspiração apolínea, em sentido psicológico, de 

manter a crença na decida aos subterrâneos, que, em Delfos, simbolizaria a razão buscando 



86 

CARLOS LUCIANO SILVA COUTINHO 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIÓTICA, BRASÍLIA, V. 1, N. 1 P. 78-90, JUL./DEZ. 2011 

 

vivenciar e compreender a obscuridade do inconsciente. Fato que reforçaria a escritura 

“conhece-te a ti mesmo”. 

Para não viver como animais, Prometeu (ÉSQUILO, Vv. 572-591) teria roubado o 

fogo, símbolo do conhecimento e da manipulação racional, dos deuses para os homens, e 

também para não viver segundo uma ditadura do conhecimento, um pseudo-esclarecimento, 

Prometeu enfrenta a tirania de Zeus. Livrar-se de uma vida puramente corpórea passou a ser 

intento de civilizações muito anteriores à grega, mas a crença dominante dos gregos clássicos 

assumiu uma postura de aceitação do corpo diante da ψυχή, e desta diante daquele. 

Nesse viés, surge, no topo da acrópole, o complexo que simboliza a luta humana 

contra a polarização absoluta da razão, enquanto pseudo-esclarecimento, e da instintividade 

do inconsciente, enquanto retorno à animalidade: a arena. A busca pelo equilíbrio entre esses 

dois pólos seria o intento maior de sua representatividade. A arena, “um estádio destinado às 

competições dos jogos Píticos” (STIERLIN, 2009, p. 152), possivelmente foi utilizada para 

uma prática comum na antiguidade clássica: um tipo de esporte que muito se assemelha com a 

tourada moderna ou algo como a farra do boi. Essa tradição, entretanto, remonta a épocas bem 

mais antigas à clássica. Vinda da tradição minóica, datada entre o terceiro e segundo milênio 

a.C, ela teria se adaptado e assumido uma postura semântica relevante em Delfos. 

 

 
(Afresco minóico encontrado no sítio arqueológico de Cnossos) 

 

Segundo o mito de Minos, rei de Creta, sua desobediência a Poseidon o levou a ser 

traído por sua mulher Pasifae, que acometida por uma loucura advinda do deus teria se 

apaixonado pelo touro, dado a Minos para ser sacrificado a Poseidon, e dessa relação zoofílica 

teria nascido o Minotauro (GRIMAL, p. 275-276). Um afresco encontrado no sítio 

arqueológico de Cnossos representa o grau desportivo para entreter espectadores, dentre eles 

reis e rainhas. Mas o rito, em si, promove outra leitura bem mais profunda: enfrentar o touro 



87 

CARLOS LUCIANO SILVA COUTINHO 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIÓTICA, BRASÍLIA, V. 1, N. 1 P. 78-90, JUL./DEZ. 2011 

 

significaria antes enfrentar o castigo de Poseidon, como uma força da própria natureza 

humana, para superar a loucura imposta a Pasifae pelo deus. Brincar com o touro teria uma 

simbologia fundamental do espírito minóico para demonstrar, em nível consciente desportivo, 

a capacidade de enfrentar as forças inconscientes da natureza humana. 

 

 
(Estádio no alto do monte parnaso – Delfos, Grécia) 

 

Situado acima do templo de Apolo, a arena indica uma semântica espacial relevante 

para se compreender a postura diante da vida presente na cultura de Delfos. A arena assume 

um tipo de projeção do sentimento clássico diante da razão e das forças instintivas do 

inconsciente. A posição da arena, acima do templo, indica principalmente a postura que o 

homem deveria assumir diante da natureza. Essa postura demonstra que o homem não deveria 

ser nem mera corporeidade e instintividade em meio à busca da disciplina e ao fervor da 

loucura, princípio representado pela posição semântica do ginásio e da tholos, que se 

encontram na parte inferior da acrópole, nem pura tensão entre crença e razão, na imagem do 

templo de Apolo, encontrado acima dos outros dois complexos. 

Embora o templo clássico simbolize já um tipo de esclarecimento psíquico, na medida 

em que ele seria uma alegoria do mergulho profundo da ψυχή, ante alguns traços racionais de 

anábasis, a arena representa mais eficientemente a luta do homem grego dominante ante seus 

anseios existenciais. Na arena, esse homem consegue, de modo técnico corporal e racional, 

enfrentar as forças instintivas da natureza. Representadas pelo touro e pela loucura de Pasifae, 



88 

CARLOS LUCIANO SILVA COUTINHO 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIÓTICA, BRASÍLIA, V. 1, N. 1 P. 78-90, JUL./DEZ. 2011 

 

as forças da natureza e as forças instintivas do inconsciente seriam enfrentadas pela razão 

humana. 

A alegoria é concretizada com a concepção de que, ao homem, não haveria espaço 

para o medo do inconsciente, tendo de enfrentá-lo seja qual for a força selvagem que poderia 

acometer aquele que o enfrenta. Lutar, nesse contexto, não significa submeter, ao contrário, 

significa não saber quem vencerá: se as forças da natureza/forças instintivas ou a razão que 

tenta domá-las. 

Ao modelo de Delfos, isso foi concretizado em várias cidades clássicas, mesmo que 

em nível de altitude apenas simbólica como algumas acrópoles da Sicília, por exemplo. O que 

importa, nesse caso, é a simbologia que Delfos teria conseguido efetivar na mente do homem 

grego clássico dominante, na medida em que foi um centro muito importante de influência 

religiosa. 

 

CONCLUSÃO 

 

Certamente o objeto tradado não é tão simples como foi exposto. Dando a impressão 

de que o leitor deve acreditar nas palavras do autor, o texto, por si, cai em uma profunda 

fraqueza. Obviamente, há diversas diferenças entre a filosofia proposta por Platão e as 

estruturas dos espaços clássicos, na maioria das vezes sacralizado. No entanto, a tentativa 

destas poucas linhas foi intensificar uma proposta de que, antes mesmo da filosofia platônica, 

a estética arquitetônica já havia anunciado alguns princípios que, aos poucos, vão sendo 

colocados em papel no corpos platônico, que, aliás, o faz com profunda genialidade. 

Se fossem buscar, entretanto, a origem real dos pensamentos, haveria um 

entrelaçamento de ideias infindáveis que, sempre se renovando e se reprojetando, não se 

chegaria a uma origem concreta. Não se propõe, portanto, neste trabalho, a origem do 

pensamento platônico nos complexos arquiteturais da Grécia de seu tempo. Tampouco que o 

espaço arquitetônico tenha fundado princípios filosóficos. A leitura do artigo, obviamente, 

não deveria, pelo menos, ter esse fechamento. 

O que se buscou foi unicamente mostrar que, mesmo em ruínas de pedras, é possível 

se buscar fazer um trabalho de leitura interpretativo de como os complexos arquitetônicos 

influenciam, e muito, na formação, na confirmação, na fundamentação, mesmo que 

inconsciente, como criadora ou criatura, dos pensamentos de todo um povo. Nesse sentido, o 



89 

CARLOS LUCIANO SILVA COUTINHO 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIÓTICA, BRASÍLIA, V. 1, N. 1 P. 78-90, JUL./DEZ. 2011 

 

que se quis evidenciar foi um diálogo entre diferentes formas de conhecimento, que a 

academia insiste em separar. 

Passa a se tornar uma necessidade, pelo menos nos cursos de arquitetura, uma 

amplitude de visão, para que se perceba que não se precisa apenas de uma morfologia 

arquitetônica, mas de uma semântica, de uma dialética, dentre muitas outras possibilidades 

como disciplina nos cursos de arquitetura no Brasil de modo geral. Isso talvez pudesse 

representar, na prática, uma política mais sintonizada com os princípios mentais de uma 

determinada cidade, assim como a suas necessidades físicas e sociais, na hora de um futuro 

projetista, concretizar seu lavor. 

 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS E OBRAS CONSULTADAS 

 

ADORNO, Theodor & HORKHEIMER, Max. Dialética do esclarecimento. Trad. Guido 

Antônio de Almeida. Rio de Janeiro: Jorge Zahar. 2006. 

 

BÍBLIA DE JERUSALÉM. São Paulo: Paulus, 1985. 

 

CORNELLI, G.. “Filosofia Antiga Underground: Da Katábasis ao Hades à Caverna de 

Platão”. Revista de Estudos da Religião, São Paulo, Ano 7: p. 94-107, setembro, 2007. 

 

DODDS, E. R.. Os gregos e o irrancional. Trad. Paulo Domenech Oneto. São Paulo: Escuta, 

2002.  

 

ELIADE, Mircea. O Sagrado e o Profano. Trad. Rogério Fernandes. São Paulo: Martins 

Fontes, 2008. 

 

ÉSQUILO. Prometeu Acorrentado. Trad. Mario da Gama Kury. Rio de Janeiro: Jorge Zahar 

Editor, 2004. 

 

EURÍPIDES. As Fenícias. Trad. Mario da Gama Kury. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 

2005. 

 

GRIMAL, Pierre. The concise dictionary of Classical Mythology. Translation by A. R. 

Maxwell-Hyslop. Oxford: Basil Blackwell, 1990. 

 

HOMERO. Odisseia, ed. 15. Trad. Jaime Bruna. São Paulo: Cultrix, 2006. 

 

KOTHE, Flávio René. Fundamentos da Teoria Literária. Brasília: Editora UnB, 2002. 

 

NIETZSCHE, Friedrich. Fragmentos do Espólio – Primavera de 1884 a outono de 1885. 

Trad. Flávio R. Kothe. Brasília: Editora UnB, 2008. 

 



90 

CARLOS LUCIANO SILVA COUTINHO 

REVISTA ESTÉTICA E SEMIÓTICA, BRASÍLIA, V. 1, N. 1 P. 78-90, JUL./DEZ. 2011 

 

PLATÃO. A República. Trad. Enrico Corvisiere. São Paulo: Nova Cultural, 2004(a). 

 

_______. Fédon. São Paulo: Nova Cultural, 2004(b). 

 

_______. Alcebiade Maggiore. Trad. Giovanni Reale. Milano: Bompiani, 2008(a). 

 

_______. Fedro. Trad. Giovanni Reale. Milano: Bompiani, 2008(b). 

 

ROBSON, Thomas. A Psicologia de Platão. Trad. Marcelo Marques. São Paulo: Loyola, 

2007. 

 

SÓFOCLES. Édipo em Colono. Trad. Mario da Gama Kury. Rio de Janeiro: Jorge Zahar 

Editor, 2006. 

 

STIERLIN, Henri. A Grécia – de Micenas ao Pártenon. Trad. Ferdando Tomaz. Lisboa: 

Taschen, 2009. 


