
DAS QUESTÕES, VOL. 21, N. 1, DEZEMBRO DE 2025, P. [129—143]. 

ATA DA SEGUNDA 
MILÉSIMA 

VIGÉSIMA QUINTA� 
CARTOGRAFIA 

GEOPOLÍTICA DE 
GAIA

Pós-doutoranda em Educação em Ciências na Amazônia, pela 
Universidade do Estado da Amazônia/UEA/CAPES, com a 
pesquisa “A lembrança de si mesmo: parresía artística em Exu - 
subjetividades dissidentes, docências ativas” (em andamento). 
Doutora em Educação pela Unicamp, linha “Arte e Linguagem 
em Educação”, com a tese “Catimbó Zen – Existências Compar-
tilhadas: uma Filha da Folha e os Exus Zambarado e Calunga 
da Calunga Grande em arte, clínica, educação, alegria e cura”. 
Pensadora, pesquisadora, ensaísta, atriz e cantautora, com 35 
anos de ofício artístico e científico, Déa Trancoso produz resso-
nâncias entre arte, clínica, educação, alegria e cura, a partir da 
filosofia como modo de vida, do conhecimento mágico antigo e 
das ciências divinatórias. 

DÉA TRANCOSO

ASSENTANDO EXU E AS 
CIÊNCIAS DIVINATÓRIAS 

COMO POTÊNCIAS 
EPISTEMOLÓGICAS

129



130 Ata da Segunda Milésima Vigésima Quinta
— DOSSIÊ AQUI —

DAS QUESTÕES, VOL. 21, N. 1, DEZEMBRO DE 2025, P. [129—143]. 

O ensaio parte de um pedido do Exu 
Zambarado: que o ato de pensar se converta 
instantaneamente no ato de entrar em 
acontecimento pela arte da intuição (a terceira 
via de Spinoza). Essa terceira margem advoga 
a filosofia como modo de vida e instaura 
o corpo taru andé radicalmente vivo para 
criar outras condições de existência: gerar 
potências e abrir brechas que confabulem 
(com as ciências divinatórias ancestrais) 
ontologias, epistemologias, metodologias e 
linguagens contracoloniais para a produção de 
conhecimento sobre a vida humana na face da 
terra. Uma terceira margem cheia de telurismos 
francamente medicinais que modulam faixas 
de realidade mais justas, mais fraternas, mais 
bonitas. Esses são os novos atos políticos que 
a Era de Aquário nos exigirá.

exu, ciências 
divinatórias; 
subjetivida-
des dissiden-
tes, corpo 
taru andé 
radicalmente 
vivo, filosofia 
como modo 
de vida.



131 Ata da Segunda Milésima Vigésima Quinta
— DOSSIÊ AQUI —

DAS QUESTÕES, VOL. 21, N. 1, DEZEMBRO DE 2025, P. [129—143]. 

Introdução

Paradigma.

Essa palavra – muitas vezes restrita aos círculos acadêmicos da produção 
de conhecimento – é velha conhecida de uma ciência que não faz parte 
do rol das disciplinas disponíveis nas universidades: astrologia. O motivo 
da ausência talvez seja porque a astrologia é, como diz Emanuele Coccia, 
contrariando o desonesto senso comum de seus detratores, uma ciência 
do chão, uma ciência que fala da intimidade entre as coisas da terra e as 
coisas do céu: da movimentação ressonante de tudo que está embaixo 
com tudo que está em cima.

A movimentação de tudo que está embaixo com tudo que está em cima 
ou vice-versa é o clássico emblema do conhecimento mágico antigo/
CMA1 que, por razões óbvias, possui muitos inimigos no sistema-mundo2, 
afinal colabora para que o grau de amizade entre o espírito humano e Gaia 
(o espírito da terra) aumente a cada movimentação do movimento. Desse 
grau, cada vez mais aumentado de amizade, brotam novas subjetividades 
dissidentes3 criadoras e ativadoras de outros modos de existência4 mais 
inapreensíveis e mais vivos, dispostos a modular outras realidades, a 
fabricar outros mundos possíveis.

Durante quase todo o tempo da nossa convivência, o Exu Zambarado 
chamava a minha atenção para o termo paradigma. Hoje, mais hábil na 

1 Conjunto de disciplinas que compõem o que Giorgio Agamben chama de “ciências divi-
natórias”. Nos seus estudos sobre o método, Agamben sugere por quais caminhos deve-
mos andar na hora de pesquisar em ciências humanas e sociais, entre eles, as assinaturas 
mágicas das “ciências divinatórias”: geomancia, quiromancia, fisiognomonia, hidromancia, 
piromancia, necromancia, astronomia e astrologia. “É na astrologia, por exemplo, que a 
tradição mágico-médica funda as suas raízes” (Agamben, 2019, p. 76). A astrologia é con-
siderada por ele uma assinatura (portanto, um conceito) privilegiada e derivadora.

2 Conceito de Walter Mignolo que classifica o capitalismo como um moderno sistema 
colonial.	

3 Conceito de Deleuze&Guattari para falar de movimentações/corpos que conseguem es-
capar/dissidir (se não dos sutis movimentos prévios da captura e do escaneamento) pelo 
menos da sedação, opressão, repressão e sabotagem do hipercapitalismo.	

4 Étiene Souriau diz que os modos de existência insistem no corpo e que os artistas, 
os pensadores, os filósofos e os escritores são grandes criadores de preexistências (os 
terrenos, ambientes e arquiteturas necessárias à existência dos modos). Souriau chama 
a atenção para o fato de que “a força de um modo de existência é o problema, a questão, 
e que se quisermos ver os mais belos reinos se abrirem em profundidade, é necessário 
correr riscos e correr esses riscos toda vez. Sempre. É necessário se tornar uma Morgana, 
a deusa com extraordinários poderes de mudar de forma. Os modos de existência se fabri-
cam e são sempre luminosas soluções para um problema, uma questão, uma demanda. 
Eles são a soma de exigências espirituais para elevação de um ser a um estar” (Souriau, 
1939, p. 353, tradução minha). O Exu Zambarado diz que modos de existência são pro-
cessos de iniciação à liberdade, alando o corpo de asas que sempre foram suas.	



132 Ata da Segunda Milésima Vigésima Quinta
— DOSSIÊ AQUI —

DAS QUESTÕES, VOL. 21, N. 1, DEZEMBRO DE 2025, P. [129—143]. 

arte de lavar as palavras, presente que ganhei de Gilles Deleuze, vejo que, 
de fato, a “mudança de paradigma”, frase habitual dos corredores e dos 
textos da academia, parece estar incrivelmente ligada à astrologia.

Mas, o que é uma mudança de paradigma?

É algo que traz na sua estrutura algum poder para alterar a tônica civiliza-
tória, mesmo que nós não tenhamos capacidade contemporânea para ver 
e examinar a densidade e o alcance dos fatos. Pelo que tenho observado, 
pesquisado e estudado, esse algo é, geralmente, um acontecimento que 
fratura o espaço-tempo, expondo seus ossos para fora da banalidade cor-
riqueira, deslocando os pontos de onde se olha e ampliando os modos de 
se olhar. O acontecimento5 produz fissuras importantes em vários níveis: 
ontológico, epistemológico, metodológico, social, político e espiritual. O 
poder autóctone e alóctone de alteração do acontecimento está na dupla 
estrutura6 de seu enunciado. Zambarado me disse, certa vez, que se deve 
triplicar a atenção nos momentos em que a dupla estrutura do aconteci-
mento fica visível a ponto de os olhos enxergarem suas pontas principais 
(vida e morte) nas extremidades do mesmo diâmetro e uma inquietante 
sensação física indique que o velho está morrendo, mas o novo ainda não 
encontrou jeito de nascer.

De maneira bastante evidente, os eventos capazes de mudar rumos na 
civilização têm sido produzidos por disputas de poder político, militar e de 
mercado. Foi assim que o sistema-mundo se constituiu e é assim que ele 
se alimenta e se mantém em curso.

Tomemos alguns exemplos:
Anos 113 
Império Romano x Armênia e Império Parta ou Arsácida (Irã). 
Anos 411/412 
Bárbaros Visigodos x Império Romano.
Anos 709/710 
Califado Omíada (exército islâmico) x Reino Visigótico da Espanha. 
Anos 848/849 
Muçulmanos x Cristãos na Região do Mediterrâneo.
Anos 1146/1147 
Segunda Cruzada (França e Alemanha) x Turcos Muçulmanos.

5 Em Gilles Deleuze, é aquilo que fratura e atravessa o cotidiano ordinário das coi-
sas.	

6 Em Deleuze e Exu Zambarado: morte e vida visíveis num mesmo arco de espaço-tem-
po.	



133 Ata da Segunda Milésima Vigésima Quinta
— DOSSIÊ AQUI —

DAS QUESTÕES, VOL. 21, N. 1, DEZEMBRO DE 2025, P. [129—143]. 

Mas, e a astrologia, onde entra?

Nos eventos acima, havia o que a astrologia antiga chama de conjunção 
de planetas maléficos (Saturno e Plutão). Desde 2020, há o que os astró-
logos chamam de tríplice conjunção: Júpiter, Saturno e Plutão – esperada, 
desde 2012, por estudiosos do assunto. Tomando a liberdade de empres-
tar palavras a estes planetas, eu diria que Júpiter é aumentador, Saturno 
é medidor e Plutão é matador7. Segundo Zambarado, a terra estará sob a 
dinâmica dessa equação entre 2020 e 2044, justamente durante a estadia 
de 20 anos de Plutão nos sentidos de Aquário.

Júpiter leva 11,9 anos para dar uma volta em torno do sol. Saturno leva 
29,5 anos. Plutão leva aproximadamente 248 anos. Desse modo, uma lei-
tura possível é a de que Júpiter roda ao sabor das articulações produzidas 
por quem lhe faz companhia, Saturno age sobre as relações da pessoa 
com o espaço-tempo e Plutão rege o paradigma e age sobre o modo-
-mundo, descrevendo um diâmetro maior em altura, largura e tempo.

Se considerarmos os 248 anos da volta solar de Plutão, 35 parece pouco 
tempo. Mas, talvez, para a apreciação profética do texto “As três ecolo-
gias” que Guattari escreveu há 35 anos seja um bom tempo. Nele, o autor 
examina, minuciosamente, um recorte situado nos arredores de 1989, 
para trás e para frente: Chernobyl, aids, novas potências industriais (Hong 
Kong, Taiwan, Coréia do Sul), conflitos do Leste Europeu, estroboscopias 
da era do computador etc. E, também, formações de poder: os poderes 
constituídos do que ele chama de capitalismo mundial integrado/CMI (e 
Antônio Negri e Michel Hardt, de império etéreo) e os poderes teleguiados 
das sociedades, comunidades, tribos e outras minorias inclassificáveis 
(que Negri&Hardt chamam de multidão).

Os poderes do CMI, regulados de maneira unívoca (o padrão da lógica 
dominante), ampliavam, com força estruturante, o controle dos corpos 
humanos, através da captura das subjetividades e das suavidades por 
meio da tecnologia/algoritmo, já apropriados pelo CMI desde o nasce-
douro (ciência, política e jurisprudência). Os poderes da multidão estão 
(desde sempre) estrategicamente agenciados e divididos (na separação 
de que fala Exu e Michel Foucault). É grave: as potências revolucionárias 

7 Ou ainda: Plutão está sentado no topo da cabeça da terra, comprimindo-a para mortes 
e renascimentos. Saturno é o longo prazo. Júpiter é o fio da navalha: expansão e enco-
lhimento com poder de catástrofe. Assim será 2020-2044: Plutão e Saturno endurecem 
os espaços-tempos e Júpiter vai tentando soprar uma brisa que pode virar um furacão: 
parece realmente grave.	



134 Ata da Segunda Milésima Vigésima Quinta
— DOSSIÊ AQUI —

DAS QUESTÕES, VOL. 21, N. 1, DEZEMBRO DE 2025, P. [129—143]. 

das subjetividades e das linguagens da multidão são manipuladas, com 
excelência acachapante, pelos poderes majoritários e parte significativa 
dela, chamada “multidão pensante”, despreza as miudezas subjetivas de 
um corpo no mundo como produtoras do ato político.

Sobre isso, essa passagem de Deleuze&Guattari, em “Mil platôs 4”, é 
desconcertante:

Uma criança está só num quarto escuro e com muito medo. De repen-
te, ela descobre que pode cantar. Depois, descobre que pode escolher 
uma determinada canção. Na sequência, ela canta a canção, baixinho e 
continuadamente. A canção, o corpo, a voz, o canto, o sopro e o vento 
produzidos pelo canto são suas revoluções, suas micropolíticas, suas 
maneiras de proteger, num círculo fechado e provisório, aquilo que será 
imprescindível para tarefas a serem cumpridas, mais tarde, na face da 
terra. A isso eu chamo de subjetividade dissidente: a que está fora do 
alcance do CMI, a que desintoxica o discurso sedativo do CMI. Uma 
micropolítica cheia de uma nova suavidade impossível de ser capturada 
pelo CMI, pois – primeiramente e basicamente –, o CMI não entende 
nada de suavidade (Deleuze&Guattari, 2012, p. 116).

O sistema-mundo não entende de suavidade. O sistema-mundo en-
tende de guerra: de guerra cotidiana. Assim, já não interessa muito, por 
exemplo, que o Corona Vírus possa ter sido forjado num laboratório da 
China, que disputa com os Estados Unidos narrativas políticas, militares 
e de mercado (especialmente tecnologias), porque a guerra clínica que 
ele, supostamente, protagoniza, segundo as turbulentas narrativas que 
atravessam os nossos estilhaçados tempos, não é a guerra principal. A 
guerra principal é cada vez mais subjetiva, bioluminescente, sem der-
ramamento de sangue e, sobretudo, comezinha: desterritorializada e 
reterritorializada de acordo com a agenda de sobrevivência e expansão 
de um invencível hipercapital.

Em “A trégua”, Primo Levi conta que, quando voltava de Auschwitz, um 
sobrevivente grego o interpelou, perguntando: “o que é mais importante 
na guerra: sapato ou comida?”, ao que Levi respondeu: “senhor, a guerra 
já acabou”. Mas, o grego lhe sorriu, abrupto: “não se engane, guerra é 
sempre”. O sistema-mundo mata e/ou manipula, através das máquinas 
de guerra do CMI, todo e qualquer corpo dissidente, toda e qualquer coisa 
ativa, toda e qualquer suavidade. A própria natureza, o grande corpo indô-
mito da terra, agoniza, já mercantilizada de A a Z.

Friedrich Nietzsche postulava que a guerra civil é a matriz principal do 
exercício de poder. Achille Mbembe postula que a política é a “guerra sem 
fim”. Michel Foucault diz que “governar é, acima de tudo, dividir a multi-
dão”. Exu sempre chama a atenção para o fato de que a governabilidade, 
então, se dá na produção da ideia de separação e divisão (para ele, a 
coisa nefasta e o nosso grande déficit]), além de nos lembrar de que os 
poderes majoritários também sabem criar suas próprias brechas como 



135 Ata da Segunda Milésima Vigésima Quinta
— DOSSIÊ AQUI —

DAS QUESTÕES, VOL. 21, N. 1, DEZEMBRO DE 2025, P. [129—143]. 

no espantoso exemplo dos militares de Israel que, em 2002, utilizaram 
conceitos deleuzeanos, numa operação de guerra, avançando sobre os 
inimigos em Nablus (via túneis), a partir de microtáticas de intervalos. Eles 
leem Gilles Deleuze e levam a sério, muito antes de levar a sério8 se tornar 
um conceito central da filosofia advogada por Isabelle Stengers.

Mas, voltemos à desconcertante de suavidade levada a sério em resso-
nância do que está em cima com o que está embaixo. O escritor Albert 
Camus conta que um acontecimento de sua infância seguiu salvando 
sua existência, assim como a proposta contida em “O recado do morro”, 
de Guimarães Rosa. Quando tinha sete anos, o escritor costumava subir 
no telhado de sua casa para “sentir” a conexão entre a terra e o céu que, 
para ele, era o vento. Mais tarde, já “escrevendo a vida”, como costuma-
va responder, quando lhe perguntavam o que estava fazendo da vida, ele 
confessou que a sensação se tornou um modo de compreender, entre 
outras coisas, que o ser revolucionário aparecia primeiro dentro da suavi-
dade do coração e, muito depois, na dureza das trincheiras. Em entrevis-
tas, afirmou, diversas vezes, que a sua literatura era a busca de partilhar o 
que fora produzido entre seu corpo e o vento. A sua literatura seria, então, 
segundo ele, uma escrita furiosa das suavidades daquele vento lhe atra-
vessando a nuca nos encontros que aconteciam no telhado de sua casa, 
seu reino intermediário entre a terra e o céu.

Ainda tem mundo para a gente seguir?

Auguste Blanqui, proletário e escritor (como ele mesmo se apresentava), 
a quem Karl Marx considerava a cabeça e o coração do partido proletário 
da França, foi capturado durante a Comuna de Paris (a mítica revolução, 
abortada de modo sangrento) e passou 37 dos seus 76 anos preso nas 
masmorras. De lá, escreveu, em 1872, um dos textos mais controversos 
das ciências políticas, ainda muito desconhecido, visitado apenas por 
alguns pensadores (entre eles, Walter Benjamin e Jacques Rancière) e, 
mesmo assim, com recortes do que eu chamaria de tendência materia-
lista de abordagem porque admitir a astrologia como ciência que produz 
conhecimento legítimo sobre a vida na terra desde os sumérios, acádios e 
mesopotâmios segue sendo inaceitável até hoje.

O mundo marxista da época aguardava análises políticas das deman-
das da revolução e da luta de classes. Entretanto, o livro de Blanqui, “A 
eternidade segundo os astros”, discorre sobre astrologia e astronomia, 

8 Singelo conceito de Isabelle Stengers pensado de modo mais especial para a crise 
climática mundial: não basta apenas pensar sobre a questão ou fazer reiteradas cartas 
internacionais de intenções. É necessário algo mais cru: simplesmente, de fato, levar a 
sério.	



136 Ata da Segunda Milésima Vigésima Quinta
— DOSSIÊ AQUI —

DAS QUESTÕES, VOL. 21, N. 1, DEZEMBRO DE 2025, P. [129—143]. 

passeando nos seus fundamentos: a formação e o funcionamento do 
cosmos, as intimidades compreensíveis e incompreensíveis da amizade 
entre o céu e a terra, as divergências do nosso DNA com o DNA do sol, as 
linhas híbridas que cruzam o corpo humano – essa grande aventura que 
segue surpreendendo com seu cérebro ainda tão desconhecido quanto o 
próprio cosmos.

Segundo Blanqui, o cosmos trabalha com 100 materiais originais simples 
e cria a eternidade ao repeti-las infinita e sofisticadamente. Para ele, a car-
ne humana é fruto de divergências químicas e físicas entre os inúmeros 
sóis cósmicos. A terra tem outras sósias onde moram outros sósias de 
cada um de nós. Nós somos passantes, mas o cosmos submete os ori-
ginais e as cópias à sua repetitiva e mortal eternidade. A tese de Blanqui 
se aproxima da Samsara, a figura de linguagem da cosmologia oriental 
que vê o mundo como uma roda infernal que nunca para: corpos entram e 
saem de seu movimento ininterrupto, estressante e cansativo.

Mas, qual é e onde estaria a nossa chance de insurreição?

Para Exu, Deleuze&Guattari e deleuzeanos: sempre no intervalo, na fissura 
e na brecha. Para Emanuele Coccia, na astrologia como uma pedagogia da 
terra que ensina a abrir intervalo, fissura e brecha. As combinações entre 
os dados das repetições tanto de Blanqui quanto da samsara poderão criar 
algumas venturosas bifurcações. Isso que está no subtexto de Blanqui 
(como força do acaso) está no texto explícito de Deleuze&Guattari&Exu (e 
na cartilha da samsara) como sendo uma vocação do corpo humano: criar 
intervalo, fissura e brecha – rachaduras por onde possamos exercer a dis-
sidência e a suavidade de que falam Deleuze&Guattari, brechas por onde 
o corpo taru andé radicalmente vivo9 navegará. Ou seja, a bifurcação não 
pode ser apenas uma prerrogativa de precisão militar do CMI em Nablus. 
Ela é, também, a capacidade que os Yanomamis têm de sonhar como um 
ato político para advogar a contraguerra e a vida. Ela é, também, a cons-
trução de modos mínimos de existência de que fala Étienne Souriau para 
enfrentar a hecatombe climática do governo dos sem alma. Ela é, acima de 
tudo, a parresía artística de Exu com sua produção de brechas.

E é, aqui, que eu queria chegar: no deslocamento do ato 
político-revolucionário.

9 Corpo taru andé é um conceito do Povo Krenak, trazido pela voz coletiva de Ailton, que 
propõe o corpo que canta, dança e flui com a terra como a única tecnologia capaz de 
suspender o céu e nos livrar das catástrofes, perseverando a vida. O sufixo radicalmente 
vivo foi acrescentado por Monja Lib (um modo de existência meu, instaurado em existên-
cia compartilhada com o Exu Calunga da Calunga Grande). Corpo taru andé radicalmente 
vivo é uma subjetividade ativa/dissidente.	



137 Ata da Segunda Milésima Vigésima Quinta
— DOSSIÊ AQUI —

DAS QUESTÕES, VOL. 21, N. 1, DEZEMBRO DE 2025, P. [129—143]. 

Na brecha artística de Exu, podemos ver a tremenda tolice que é esperar 
da geopolítica um salvo-conduto.

Podemos utilizar a força contida nessa brecha artística de Exu para traba-
lhar o epigenoma para produzir potência de vida como uma jurisprudência 
comunista da Era de Aquário10, esquentando, novamente, nossa amiza-
de e nossa intimidade com a terra. A Era de Aquário tem uma imagem e 
essa imagem é a floresta. A floresta é o paradigma da tão esperada Era 
de Aquário cuja carta sinótica mostra o cruzamento infinito, à la Blanqui, 
das quatro linhas mestras do quadrante cósmico ao qual Gaia pertence: 
maravilha, lisergia, encantaria e simbiose.

A floresta comunista (simbiose de maravilha, lisergia e encantaria) é cheia 
de intervalo, fissura e brecha: passagens de luz e sombra: constrangedo-
ras misturas: diferenças que convivem em paradoxais intimidades: vene-
no e cura: suavidade e furacão. Na floresta coabitam todas as misturas 
que contêm todas as viradas ontológicas, metafísicas, epistemológicas, 
metodológicas e linguísticas prontas para explodir e sacudir a humanida-
de a qualquer momento.

Mas quem advogará a floresta?

Seremos capazes de enfrentar a holding do crime que administra a Flores-
ta Amazônica para advogá-la?

Quando vamos levar a sério a catástrofe climática que já se instalou no 
Brasil e no mundo?

Quando vamos levar a sério a parresía artística de Exu (com sua filosófica 
produção de brechas) como emergência ontológica, epistemológica, me-
todológica e linguística para enfrentar as misérias do hipercapitalismo?

A taxação das grandes fortunas poderia ser a primeira (alter)ação da mu-
dança de paradigma plutoniana 2020-2044?

Ainda tem humanidade ou, como concluem o xamã Davi Kopenawa e o 
cientista político Achille Mbembe, nunca teve?

10 Aquário, portador da água (espírito da terra), é chamado pela antiga mitologia egíp-
cia de “o comunista”. Se juntarmos essas duas visões, veremos que a aclamada Era de 
Aquário de que falam os astrólogos, desde Paracelso, vai botar a mão na ferida exponen-
cial das desigualdades sociais produzidas pela civilização. Pela realidade climática que 
o planeta enfrenta, agora, a conta parece ser bastante cara. Talvez, somente os povos 
originários ao redor do mundo possam nos dizer como pagar (e se ainda há tempo hábil 
para isso). 	



138 Ata da Segunda Milésima Vigésima Quinta
— DOSSIÊ AQUI —

DAS QUESTÕES, VOL. 21, N. 1, DEZEMBRO DE 2025, P. [129—143]. 

Pier Paolo Pasolini dizia que não é necessário apagar apenas os holofo-
tes dos fascistas, mas as bioluminescências do fascismo em nós. D. H. 
Lawrence, a quem Deleuze amava, diz que no corpo humano moram a 
pequena e a grande vida e que se a gente não colocar a vida menor na 
roda da vida maior, tudo vira desastre. Seguindo a lógica de Lawrence, 
eu ainda sonho (de olho aberto e fechado) com a astrologia ocupando 
agendas acadêmicas e políticas, deslocando, como uma potente ciência 
kafkiana (menor e intempestiva), ontologias, epistemologias, metodolo-
gias e linguísticas, auxiliando na produção de realidades mais fraternas, 
mais justas, mais bonitas.

O império tem um maquinário de guerra. E nós?

Quais são as nossas micropolíticas de contraguerra?

Foucault diz que a nossa grande inventividade é o corpo-guerrilha que, em 
escala diminuta, aprende a dissidir e produzir suavidades heterotópicas, 
ou seja, não a utopia de um mundo melhor, mas outros corpos melhores 
no mundo, (re)embaralhando as cartas do jogo perverso que só sabe lidar 
com os corpos aprisionáveis e visíveis, virando um ninguém sem identi-
dades representativas para enfrentar o Estado, como quer Giorgio Agam-
ben: um ninguém não rotulável, não aprisionável, não manipulável, produ-
tor de brechas por onde possa escapar e se tornar uma ecologia estranha 
menos consumista, mais lisérgica, mais delirante, mais astrológica, mais 
de telhado (fluindo entre o céu e a terra).

Ainda tem mundo para a gente seguir?

Não sei.

O que podemos observar é que o paradigma está mudando.

Finalmente, o século 21 começa a dar as caras, gritando que a falta de 
amizade e de intimidade entre nós e a terra já está nos custando muito 
caro. A conta é caríssima, segundo Exu, pois “a natureza não perdoa nun-
ca”. A noção construída pela cultura11 de que a terra é nossa mãe não pa-
rece correta ao Exu Zambarado. Para ele, a terra não é nossa mãe e nem  
o céu é nosso pai. A terra, o céu, os humanos, os não humanos e tudo o 
mais são corpos de um cosmos gigante, desconhecido e assustador que, 
até agora, só nos deixou ver irrisórios 4% de sua estrutura. Toda a sofis-
ticada tecnologia construída pelos humanos é fruto desses ínfimos 4% e 
ainda não conseguiu combater suas indecências mais fatais: as desigual-
dades, as violências, as guerras, a fome, os preconceitos, os racismos.

11 Cultura, aqui, como a imposição do humano sobre todas as coisas.	



139 Ata da Segunda Milésima Vigésima Quinta
— DOSSIÊ AQUI —

DAS QUESTÕES, VOL. 21, N. 1, DEZEMBRO DE 2025, P. [129—143]. 

Então, o que é o cosmos?

Um emaranhado de elétrons cuja vocação é esperar o nascimento e a 
morte de estrelas? Não sabemos e, talvez, não saberemos nunca.

Entretanto, podemos tirar algumas lições dessa nossa “convivência com 
ele. Exu diz que estar na terra requer a lembrança diária de três coisas 
preciosas.

A primeira: Gaia está suspensa no ar e esse fundamento nos ensina sobre 
a indeterminação da sua estrutura, da movimentação ininterrupta do 
seu (e do nosso) movimento.

A segunda: o que talvez diminua os efeitos colaterais da intrusão de gaia12 
sobre nós é a coabitação e a coexistência, coisas desprezadas pelos 
humanos.

A terceira: para plantar o céu aqui no chão é necessário ver que o céu não 
é o paraíso. Ele é o abismo sobre as nossas cabeças e, no abismo, não há 
possibilidade de criar raízes: estamos pendurados em constante trânsito 
de um burburinho incessante e ensurdecedor.

A quarta é minha: se a terra e o céu estão irremediavelmente juntos, nós 
teremos que esticar o Copérnico que virou clichê (estamos, aqui, de 
passagem, nada é nosso) para nós estamos aqui e, se somos a própria 
passagem, tudo é nosso.

E isso é sobre Saturno e Plutão: a alegria que é estar aqui produz uma res-
ponsabilidade de estar aqui que deve produzir habilidades em estar aqui.

E o que é estar aqui?

Perseverar a vida.

Coisa, também, desprezadíssima.

Se na terra só é possível estar, então, para estar na terra, é obrigatório 
aceitar que o verbo estar pressupõe coexistir e coabitar.

A quem interessa que a gente não saiba mais estar, coexistir e coabitar?

A quem interessa que a gente não saiba produzir intervalo, fissura e 
brecha?

12 Conceito de Isabelle Stengers que abarca toda sorte de catástrofes climáticas e extin-
ção de espécies, pensado a partir de seu pensamento mais corajoso: “a terra é indiferente 
aos humanos”.	



140 Ata da Segunda Milésima Vigésima Quinta
— DOSSIÊ AQUI —

DAS QUESTÕES, VOL. 21, N. 1, DEZEMBRO DE 2025, P. [129—143]. 

Ainda tem mundo para a gente seguir?

Não sei.

Félix Guattari é categórico:

A catálise da retomada de confiança da humanidade será forjada a partir 
de subjetividades dissidentes, a partir de suavidades mais minúsculas 
(Guattari, 1992, em entrevista para a TV Grega).

Quais são os seus minúsculos? Dê passagem a eles.

Eles são os maiores atos políticos agora.



141 Ata da Segunda Milésima Vigésima Quinta
— DOSSIÊ AQUI —

DAS QUESTÕES, VOL. 21, N. 1, DEZEMBRO DE 2025, P. [129—143]. 

Referências Bibliográficas

AGAMBEN, Giorgio. Signatura rerum: sobre o método. São Paulo: Boi-
tempo, 2019. 176 p.

BARBBAULT, Anne. Introdução à Astrologia. Rio de Janeiro: Nova fron-
teira, 1985. 301 p.

BLANQUI, Auguste. A eternidade conforme os astros. São Paulo: Ilumi-
nuras, 2018. 136 p.

CALUNGA DA CALUNGA GRANDE, Exu. Cadernos de sábado: vida, 
sonho e filosofia. Belo Horizonte: Tum Tum Tum Edições, 2014-2023, vol. 
1-11. Org. Déa Trancoso&Monja Lib. 430 p.

CASCUDO, Luís da Câmara. Meleagro: notas sobre o catimbó no Brasil. 
São Paulo: Martins Fontes, 1951. 196 p.

CASTIANO, José P. Referenciais da filosofia africana. Maputo: Sociedade 
Editorial Ndjira, 2010. 253 p.

CASTRO, Eduardo Viveiros de. A floresta de cristal: notas sobre a onto-
logia dos espíritos amazônicos. São Paulo: Cadernos de Campo/USP, 
2007. 20 p.

COCCIA, Emanuele. Astrologia do futuro. https://grupoflume.com.br/
index.php/2020/11/07/a-astrologia-do-futuro-de-emanuele-coccia-
-versao-em-porugues/.

DELEUZE, Gilles. Imanência: uma vida. https://sergiolimanastasi.wor-
dpress.com/2011/11/19/o-ultimo-texto-de-gilles-deleuze-a-imanencia-u-
ma-vida/.

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil platôs, Volume 4. São Paulo: 
Editora 34, 1997. 207 p.

FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. Rio de Janeiro/São Paulo: Paz 
e Terra, 2017. 432 p.

____. O corpo utópico: as heterotopias. São Paulo: N-1 Edições, 2013. 
Edição bilíngue. 29 p.

GUATTARI, Félix. As três ecologias. Campinas: Papirus, 1990. 56 p. 
_____. Entrevista completa para a TV Grega: https://www.youtube.com/
watch?v=tJy3BCn8NeE.

INGOLD, Tim. Chega de etnografia! A educação da atenção como propó-
sito da antropologia. https://revistaseletronicas.pucrs.br/ojs/index.php/
faced/article/view/21690/15179.



142 Ata da Segunda Milésima Vigésima Quinta
— DOSSIÊ AQUI —

DAS QUESTÕES, VOL. 21, N. 1, DEZEMBRO DE 2025, P. [129—143]. 

JAOUI, Laurent. Albert Camus, o filme : https://www.youtube.com/
watch?v=szc0OBcmzM8.

KRENAK, Ailton. Colóquios com Sidarta Ribeiro: https://www.youtube.
com/watch?v=95tOtpk4Bnw.

____. Conversas com Viveiros de Castro: https://www.youtube.com/
watch?v=95tOtpk4Bnw.

____. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 
2019. 90 p.

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: palavras de um 
xamã Yanomami. São Paulo: Companhia das Letras, 2015. 729 p.

LAPOUJADE, David. As existências mínimas. São Paulo: N-1 Edições, 
2017. 128 p.

MIGNOLO, Walter. O pensamento descolonial: desprendimento e abertu-
ra. Bogotá: Universidade Central, 2007. 135 p.

NEGRI, Antônio; HARDT, Michael. Império. Rio de Janeiro: Record, 2005. 
501 p. 

NIETZSCHE, Friedrich. A gaia ciência. São Paulo: Lafonte, 2017. 287 p.

NOVELLO, Mário. O universo inacabado: a nova face da ciência. São 
Paulo: N-1 Edições, 2018. 208 p.

SOURIAU, Étienne. Diferentes modos de existência. São Paulo: N-1 Edi-
ções, 2020. 192 p.

SPINOZA, Baruch de. Ética. 2 ed. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 
2019. 240 p.

STENGERS, Isabelle. No tempo das catástrofes. Rio de Janeiro: Cosac & 
Naify. 2015. 160 p.

____. Uma outra ciência é possível: manifesto por uma desaceleração das 
ciências. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2023. 208 p.

TRANCOSO, Déa. Catimbó zen: existências compartilhadas – uma filha 
da folha e os Exus Zambarado e Calunga da Calunga Grande em arte, clí-
nica, educação, alegria e cura. Tese de doutorado. Unicamp. 2024. 393 p.

ZAMBARADO, Exu. Cadernos de trabalhos de mato: filosofia como modo 
de vida. Belo Horizonte: Tum Tum Tum Edições, 1995-1999, vol. 1-16. 
Org. Déa Trancoso&Bemtevi. 480 p.



143 Ata da Segunda Milésima Vigésima Quinta
— DOSSIÊ AQUI —

DAS QUESTÕES, VOL. 21, N. 1, DEZEMBRO DE 2025, P. [129—143]. 

ZAMBARADO, Exu. Cadernos de sonhos: a lembrança de si mesmo – 
práticas cotidianas de água serenada. Belo Horizonte: Tum Tum Tum 
Edições, 1995-1999, vol. 1-16. Org. Déa Trancoso&Bemtevi. 430 p.

ZÉ MULATINHO, Exu. Processos ancestrais de cambonagem para Exu. 
Belo Horizonte: Tum Tum Tum Edições, 2012. Org. Déa Trancoso&Pa-
poula. 21 p.

ZÉ PELINTRA, Exu. Colóquios breves: pequenas notas supervisadas 
por Tranca Ruas. Belo Horizonte: Tum Tum Tum Edições, 2022. Org. Déa 
Trancoso&Nordestina. 11 p.


