
 

 

XENOFILIA ROJA:  

COMPLICIDAD CON FUTUROS 
ANÓMALOS   

 

 

Ernesto Manuel Román1 
Daniel Adrián Bergamaschi2  

Lucía Candela  Guerrieri3 
 

 
 
 
 
 

 
Resumo 
Vivemos cotidianamente em um mundo que se tornou 
incompreensível e estranho para nós, tanto em sua estrutura física 
quanto em sua dinâmica econômica e social. Daí a desolação e a falta 
de perspectiva de nossa época. Tomando esse diagnóstico como 
ponto de partida, desejamos explorar a seguinte hipótese: e se essa 
estranheza, cujo conhecimento ameaça nos destruir como somos, 
fosse caótica e horripilante apenas para uma mentalidade reacionária 
que busca preservar sua própria identidade diante daquilo que a 
desafia? Se assim for, o grande problema de nossa época seria que 
ela só pode ser vinculada à alteridade radical como um caos 
horripilante que ameaça identidades constituídas e só pode ser 

 

1 Ernesto Manuel Román es Licenciado en Filosofía por la  Universidad Nacional de 
Mar del Plata (UNMdP) y becario doctoral por el Consejo Nacional de Investigaciones 
Científicas y Técnicas (CONICET) en la Universidad de Buenos Aires (UBA). Se 
desempeña como docente en la Facultad de Psicología en la UNMdP. Actualmente 
investiga temas relacionados con la obra de Walter Benjamin, el poshumanismo, la 
ecología, aproximaciones marxistas a la tecnología contemporánea, la ciencia ficción 
y la planificación económica. Contacto: ernestoromannavone@gmail.com  

2 Daniel Adrián Bergamaschi es Profesor de Filosofía egresado de la Universidad 
Nacional de Mar del Plata (UNMdP) y estudiante de Artes Multimediales en la 
Universidad Nacional de las Artes (UNA). Su trabajo actual trata de unificar el ensayo 
filosófico y las artes multimediales entorno a las temáticas de la hiperstición, el 
comunismo, el esoterismo occidental, el intercambio  simbólico y la teoría de la 
planificación económica. Contacto: danielbergamaschi2021@gmail.com  

3 Lucía Candela Guerrieri es estudiante de la Licenciatura en Psicología de la 
Universidad Nacional de Mar del Plata (UNMdP). Actualmente estudia temas 
relacionados al psicoanálisis y la crisis ecológica. Contacto: 
luciaguerrieri@outlook.com  

mailto:ernestoromannavone@gmail.com
mailto:danielbergamaschi2021@gmail.com
mailto:luciaguerrieri@outlook.com


 

 

imaginado como extermínio, extinção ou colapso. Enquanto a 
mentalidade conservadora contemporânea não pode deixar de 
pensar na perda de identidade como extinção, a tradição comunista 
abriga o desejo de encontrar a alteridade radical e de que esse 
encontro seja a ocasião para uma transformação não menos radical 
da própria identidade. Neste ensaio, elaboraremos o conceito de 
xenofilia vermelha para reconstruir uma tradição que inclui 
imaginação utópica, ficção científica marxista, literatura pulp, 
cibercultura e até mesmo ufologia, numa tentativa de reviver aquele 
raro desejo pelo estranho que não vê a intimidade com este último 
como fonte de desconforto, mas sim como o relaxamento alegre e a 
mistura de identidades. 

Palavras-chave: Ficção Científica. Hipestração. Ufologia. Utopia. 
Xenofilia. 
 
 
Abstract 
Cotidianamente vivimos en un mundo que se nos ha vuelto 
incomprensible y extraño, tanto en su estructura física como en sus 
dinámicas económicas y sociales. De ahí la desolación y la falta de 
perspectivas de nuestro tiempo. Teniendo como punto de partida 
este diagnóstico, queremos explorar la siguiente hipótesis: ¿y si esta 
extrañeza, cuyo conocimiento amenaza con destruirnos tal cual 
somos, fuera caótica y horrorosa solo para una mentalidad 
reaccionaria que busca conservar su propia identidad frente a aquello 
que la desafía? De ser así, el gran problema de nuestra época sería 
más bien que solo puede vincularse con la otredad radical como con 
un caos horripilante que amenaza las identidades constituidas y 
únicamente puede ser imaginado como exterminio, extinción o 
colapso. Mientras que la mentalidad conservadora contemporánea 
no puede sino pensar la pérdida de la identidad como extinción, la 
tradición comunista alberga un deseo de encontrarse con la otredad 
radical, y de que ese encuentro sea la ocasión de una transformación 
no menos radical de la propia identidad. En el presente ensayo, 
elaboraremos el concepto de xenofilia roja, para reconstruir una 
tradición donde se encuentran la imaginación utópica, la ciencia 
ficción marxista, la literatura pulp, la cibercultura e incluso la ufología 
en un intento de resucitar ese raro deseo por lo extraño que no ve en 
la intimidad con este último una fuente de malestar, sino la alegre 
distensión y mixtura de las identidades. 

Keywords:  Ciencia Ficción. Hiperstición. Ufología. Utopía. Xenofilia.



xenofilia roja                                                                                                         76 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

Introducción 

Benjamin Labatut (2021) comienza su ensayo La 

piedra de la locura citando el dictum lovecraftiano con el que 

inicia La llamada de Cthulhu:  

 

Las ciencias, cada una avanzando en su 
propia dirección, nos han perjudicado poco 
hasta el momento; pero algún día la suma de 
todo ese saber disgregado abrirá una 
perspectiva tan aterradora sobre la realidad, 
y sobre el espantoso lugar que ocupamos en 
ella, que nos volveremos locos producto de 
esa revelación, o huiremos de la luz hacia la 
paz y la seguridad de una nueva edad oscura 
(p. 10).  

 

Partiendo de esta idea, Labatut caracteriza nuestro 

presente como una época lovecraftiana, signada por un caos 

que nadie puede llegar a conocer ni controlar. Cotidianamente 

vivimos en un mundo que se nos ha vuelto incomprensible y 

extraño, tanto en su estructura física como en sus dinámicas 

económicas y sociales. De ahí la desolación y la falta de 

perspectivas de nuestro tiempo. El horror cósmico de Lovecraft, 

que se nutre de la íntima convivencia con lo inenarrable, 

aparece como una poderosa alegoría de nuestro extraño eon.  

Teniendo como punto de partida este diagnóstico, 

en este ensayo queremos explorar la siguiente hipótesis: ¿y si 

esa radical otredad y extrañeza, cuyo conocimiento amenaza 

con destruirnos tal cual somos, fuera caótica y horrorosa solo 

para una mentalidad reaccionaria que busca ante todo 

reafirmar y conservar su propia identidad frente a aquello que 

la desafía? O incluso, más aún ¿aquello que aterra al misógino 

y racista Lovecraft no podría ser la propia utopía comunista (tan 

inenarrable como los grandes antiguos), en tanto ésta implica 

una transformación radical de nuestra vida y de nuestras 

sociedades? De ser así, el gran problema de nuestra época sería 



xenofilia roja                                                                                                         77 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

más bien que solo puede vincularse con la otredad radical como 

con un caos horripilante que amenaza las identidades 

constituidas y únicamente puede ser imaginado como 

exterminio, extinción o colapso. Mientras que la mentalidad 

conservadora contemporánea no puede sino pensar la pérdida 

de la identidad como extinción, la tradición comunista alberga 

—desde los utopistas decimonónicos— un deseo de 

encontrarse con la otredad radical, y de que ese encuentro sea 

la ocasión de una transformación no menos radical de la propia 

identidad. El contacto con lo desconocido no es una amenaza 

sino la feliz oportunidad de liberarnos de la prisión de nuestra 

identidad, tal como Marx afirmaba que el proletariado era el 

sujeto social  que tenía como interés objetivo el dejar de existir.  

En este contexto, la ciencia ficción, al igual que el 

pensamiento utópico, nos proporciona un nutrido reservorio 

para re-erotizar (y des-thanatificar) nuestro vínculo con lo otro 

en tanto “actúa como una caja china, un recipiente para 

intervenciones embrujadoras del mundo. El marco es a la vez 

usado (para ocultar) y roto (las ficciones potencian cambios en 

la realidad)” (CCRU 2021, p. 29). En el presente ensayo, 

queremos elaborar el concepto de xenofilia roja, partiendo de 

ciertas ideas de A. M. Gittlitz (2020), para reconstruir una 

tradición donde se encuentran la imaginación utópica, la ciencia 

ficción marxista, la literatura pulp, la teoría posmoderna e 

incluso la ufología en un intento de resucitar ese raro deseo por 

lo extraño que no ve en la intimidad con este último una fuente 

de malestar, sino la alegre distensión y mixtura de las 

identidades. 

 

 

 



xenofilia roja                                                                                                         78 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

Ciencia Ficción, Utopía e Hiperstición 

I. 

En Arqueologías del futuro, Fredric Jameson (2009) 

toma prestada de Coleridge la distinción entre ilusión [fancy] e 

imaginación [imagination] para cribar dos aspectos presentes 

en los textos de la tradición utópica. Por un lado, identifica la 

imaginación utópica, los grandes proyectos constructivos e 

inventivos que las y los utopistas proponen como modelos para 

formar sociedades radicalmente diferentes. Por el otro, 

sostiene que todas las utopías suelen contener, en su afán por 

imaginar este otro mundo hasta sus más mínimos detalles, 

montones de rasgos que parecen más bien arbitrarios; 

agregables o quitables según el gusto o capricho de cada autora 

o autor. Como ejemplo de esta ilusión utópica, Jameson glosa 

un pasaje de Walden Dos de Skinner, en el cual se sostiene que 

las bandejas de los comedores colectivos —como en tantas 

otras utopías, la cena en familia o en solitario es sustituida por 

la comida colectiva— deben ser transparentes, pues así podría 

verse si está limpia o no de ambos lados, sin la necesidad de 

voltearlas.  

Esta distinción, que podría parecer bastante trivial, 

adquiere una mayor gravedad cuando notamos que estos 

cumplimientos de deseos apenas disfrazados (las ilusiones 

utópicas) dependen de la posición de sexo, raza y clase que 

ocupan las y los utopistas en cuestión, lo que lleva a una 

pregunta clave a la hora de valorar el género utópico ¿logran las 

utopias imaginar verdaderamente otro mundo o se agotan en 

ilusiones que proyectan arbitrariamente deseos fraguados en 

este mundo? Una respuesta negativa a esta pregunta provee 

uno de los argumentos más cáusticos en contra de cualquier 

forma de utopía: no hay posibilidad real de imaginar algo 

radicalmente distinto al mundo tal cual es, si acaso se sueña con 



xenofilia roja                                                                                                         79 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

lejanas islas o planetas, estas son las pantallas en las que se 

proyectan disfrazados y distorsionados, los deseos, miedos y 

ansiedades de este mundo. En resumen: la utopía sería solo 

ideología, de la cual, como es sabido, no hay afuera, pues es 

justamente quien se cree dueño de una perspectiva no 

distorsionada de la realidad quien más preso está de la 

distorsión capitalista del mundo. Por eso, si la imaginación 

utópica es posible, no puede basarse en la capacidad de 

neutralizar la ilusión utópica, conquistando un punto de vista 

exento de los condicionamientos epocales de clase, género o 

raza desde el cual imaginar libremente, sino más bien es una 

precaria y siempre dudosa atención a aquellas señales que 

acaso puedan transmitirnos otros mundos posibles, mundos 

que son menos un afuera del mundo que —por decirlo como 

Benjamin— las posibilidades incumplidas del nuestro. El o la 

utopista ya no sería quien, con su voluntad, conquista un punto 

de vista exterior al mundo y logra algo así como una 

imaginación incondicionada, sino aquella o aquel que afina su 

escucha a formas ontológicamente anómalas, capaces de poner 

en dificultades la simple dicotomía entre lo que es y lo que no 

es. De la misma manera, la linealidad del transcurso del tiempo 

es puesta en cuestión: como es sugerido en obras como Mujer 

al borde del tiempo de Piercy o La última y la primera 

humanidad de Stapledon, quizás sea solo nuestra pobre 

concepción lineal del tiempo la que nos hace pensar que la 

utopía es una forma de imaginar el futuro desde el presente. 

Quizás, la imaginación utópica no sea tanto la acción de un 

sujeto presente sino una débil señal que la humanidad futura le 

envía a ese mismo sujeto y que él logra sintonizar, aunque solo 

sea como ecos o interferencias en el ruido de sus propias 

ilusiones. 



xenofilia roja                                                                                                         80 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

Este problema intrínseco al género utópico 

adquirirá una nueva declinación cuando, al calor del desarrollo 

tecnológico del siglo XX, la utopía se vuelve inseparable de la 

ciencia ficción. El problema de la posibilidad de vincularse con 

lo radicalmente otro reaparece en las especulaciones sobre la 

vida extraterrestre. Alienígenas y utopías parecieran ser 

igualmente incognoscibles, formas de vida tan radicalmente 

diferentes que hacen pensar que todo lo que podamos llegar a 

decir de ellos es solo una ilusión proyectiva de nuestros miedos 

y ansiedades. De la misma manera que Utopía de Moro puede 

ser explicada como un malestar con el naciente capitalismo y el 

estado absolutista, una añoranza de la sencillez igualitaria de la 

vida monástica y una fascinación por las historias que llegaban 

del nuevo mundo, así también puede decirse que los grises 

encarnan el miedo del ciudadano americano a la tecnociencia 

sin pruritos morales y al deep state, con su opacidad mentirosa 

y su ilimitado poder frente a los individuos inermes.  

Teniendo esto en mente, resulta natural que 

cuando la ciencia ficción salga del fango de los panfletos 

políticos y del pulp, el problema del carácter incognoscible (y no 

solo desconocido) de la vida alienígena pase a primer plano, 

sobre todo —como veremos, a diferencia de sus 

predecesores— en la ciencia ficción soviética de la segunda 

posguerra, en obras como Solaris de Lem o Picnic al borde del 

camino de los Strugatski. A esta idea Jameson la llama “tesis de 

la incognoscibilidad”, una especie de neo-gorgianismo que 

sostiene que no podríamos siquiera identificar a los aliens como 

formas de vida, y si acaso logramos hacerlo no podríamos 

conocer nada de ellos, y si llegamos a conocerlos, aunque sea 

mínimamente, no podríamos en ningún caso comunicarnos con 

ellos.  



xenofilia roja                                                                                                         81 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

En el extremo opuesto, autores como Olaf 

Stapledon especulan con la posibilidad de lograr no solo una 

comunicación con los aliens sino incluso una unión psíquica 

que, al ser pensada según el modelo de la simbiosis, lleva a la 

idea de una simpsiquis, una simbiosis psíquica capaz de crear 

nuevas y complejas mentes colectivas. Claro está que este 

proceso no es sencillo, implica un detenido trabajo de volverse 

íntimo con lo extraño. Stapledon imaginó en sus curiosas 

“novelas” (las comillas vienen al caso, pues sus textos narrativos 

carecen casi por completo de personajes individuales y tramas 

narrativas convencionales) una plétora multiforme de 

corporalidades alienígenas: la “otra humanidad” (criaturas 

antropomórficas que tienen como sentido principal el gusto), 

aracnoides e ictioideos (una especie semejante a una araña o 

cangrejo que está simbióticamente unida a otra con forma de 

pez o delfín), insectoides (mentes colmenas de criaturas 

semejantes a insectos que solo tienen inteligencia cuando 

actúan como enjambre), nautiloides (seres similares a barcos 

que habitan un planeta océano), seres planta (plantas 

inteligentes que de día hacen fotosíntesis y de noche 

deambulan y crean cultura), etc. En esta barroca diversidad, se 

estudian de forma materialista los modos en los que se 

articulan las condiciones planetarias, la corporalidad de los 

aliens que los habitan, su forma de percibir el mundo, sus 

estructuras sociales, sus artes, su cultura y su religión. Tal 

ejercicio de imaginación le permite a Stapledon postular una 

trabajosa pero fructífera posibilidad de conocer, comunicarse y 

finalmente conformar conjuntamente formas de conciencia y 

pensamiento multiespecie.  

 

 



xenofilia roja                                                                                                         82 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

II. 

En su texto Simulacro y simulación, Baudrillard 

(1994) postula tres órdenes de simulacros: los naturalistas, los 

productivistas y los simulacros de simulación, los cuales serían 

correspondientes a la utopía, la ciencia ficción y, a una forma de 

simulación completamente nueva, cuyo nombre propio sería 

esquivo, pero que se puede asociar a los textos de Ballard, Dick 

o incluso al ciberpunk. Cada orden de simulación achica la 

brecha entre ficción y realidad: mientras que en la utopía, como 

forma preindustrial de simulación, “toma forma una esfera 

trascendente, un universo radicalmente diferente” (Baudrillard 

1994, p. 122)4, en la ciencia ficción, en tanto forma propiamente 

industrialista de simulación, se da “una proyección sin límites 

del mundo real de la producción, pero sin diferencia cualitativa 

con respecto a este” (Baudrillard 1994, p. 122)5. A la 

trascendencia utópica y a la proyección de la ciencia ficción, se 

enfrenta el tercer orden, en el cual la misma distancia entre la 

ficción y la realidad, entre la simulación y lo simulado, colapsan 

en la inmanencia cibernética: si “ya no podemos imaginar otro 

universo” es porque el mismo “afuera”, ya sea como espacio 

trascendente al cual escapar (utopía) o como territorio virgen al 

cual proyectarse (ciencia ficción), ha sido reabsorbido en lo que 

Baudrillard llama la hiperrealidad. Siguiendo estas ideas, el 

CCRU (Unidad de Investigación de la Cultura Cibernética 

[Cybernetic Culture Research Unit]) acuña el concepto de 

hiperstición, entendiendo por él ficciones que se hacen reales a 

sí mismas, profecías autocumplidas, bucles de 

retroalimentación entre lo real y lo ficticio en los cuales ya no 

es posible dirimir qué pertenece a uno o a lo otro. La posibilidad 

 
4 La traducción es nuestra. 

5 La traducción es nuestra. 



xenofilia roja                                                                                                         83 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

de captar otros significantes depende de un “contrabando 

semiótico” (CCRU 2021, p. 29) que permita “un tráfico de 

materiales para decodificar la realidad dominante que de otro 

modo sería proscrito” (CCRU 2021, p. 29). Los portadores 

proliferan y multiplican las narrativas; “producen toda una serie 

de mitos hipersticionales coherentes pero inherentemente 

desintegrados” (CCRU 2021, p. 27).  

Como es sabido, Jameson y Baudrillard se 

encuentran en las antípodas teóricas el uno del otro: para 

Jameson, Baudrillard es un panegirista del capitalismo tardío, 

un antiutópico posmodernista que afirma que no hay un afuera 

del capitalismo y, en ese sentido, su cancelación de la 

exterioridad radical anticipa el realismo capitalista. Aunque 

probablemente esto sea cierto, pensamos que su teoría puede 

ser movilizada —incluso contra él mismo— para repensar la 

relación entre realidad y ficción, interioridad y exterioridad, 

dentro del marco de una reinvención de la ficción utópica que 

le permita “entrar en el ciberespacio”, es decir, ser 

políticamente productiva en la era de la cibernética, internet, 

las redes sociales y los memes. Para ello, primero podemos 

revisar si acaso las utopías, sobre todo las del siglo XX, en vez 

de ser intentos de trascendencia, no funcionan más bien como 

hipersticiones. Luego podremos ver cómo una adopción de 

conceptos como los de hiperstición o hiperrealidad nos pueden 

permitir reconocer en ciertas figuras marginales de la izquierda, 

usualmente tildadas de “poco serias”, “delirantes” e incluso 

“cínicas”, una utopía 2.0, una actualización del deseo llamado 

utopía que le permita infiltrarse como un virus en las redes del 

tecnocapital contemporáneo.  

Tanto las utopías como la ciencia ficción, son 

“géneros” literarios que tienden a poner en cuestión los límites 

entre la ficción y la realidad, provocando todo tipo de derrames 



xenofilia roja                                                                                                         84 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

entre ambas. Icaria existió primero como novela, pero luego fue 

fundada en la “realidad”, al igual que muchas ciudades-jardín, 

falansterios y demás comunidades utópicas. Esto es más 

notorio aún, como ha mostrado Michel Nieva (2024), en el 

terreno de la ciencia ficción: submarinos, cohetes, estaciones 

espaciales o satélites, todos ellos fueron primero ideas de 

ficción que galvanizaron la imaginación de físicos e ingenieros, 

quienes posteriormente las llevaron a la práctica. En este 

sentido, un ejemplo que ha sido negligentemente dejado de 

lado, es el de la temprana ciencia ficción soviética. Oscilando 

entre la ilusión y la ficción utópica, la imaginación soviética, con 

sus alcances y limitaciones, es, de acuerdo a Richard Stites 

(1989), “un escape a través de la Revolución hacia lo totalmente 

desconocido en búsqueda de un mundo mejor” (p. 189)6. La 

otredad en estas fantasías se constituye en el mundo 

revolucionario y post-revolucionario como una fuerza directriz 

que impulsa las acciones transformadoras en el tiempo 

presente y, a la vez, se presenta como un mapa mental para el 

futuro, una verdadera “geografía del tiempo y espacio 

desconocidos” (Stites 1989, p. 173)7. En ellas, el futuro no 

adquiere un carácter negativo ni transmite aversión alguna. A 

diferencia de la mayoría de la ciencia ficción anglosajona de la 

época (la llamada “Edad de Wells”), donde el futuro se presenta 

con un alto desarrollo tecnológico, pero en un contexto social 

pesimista (sino directamente catastrófico) la fantasía científica 

soviética resalta por su avasallante optimismo en la forma en 

que concebían las posibilidades de ese mundo desconocido. 

Uno de sus primeros representantes, 

verdaderamente llamativo por su carácter precursor, fue el 

 
6 La traducción es nuestra. 

7 La traducción es nuestra. 



xenofilia roja                                                                                                         85 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

filósofo, militante y médico, Alexandr Bogdánov, quien en su 

obra Estrella roja de 1908 (y su “precuela” Ingeniero Menni de 

1913) utiliza su amplio conocimiento de física y biología para 

construir la que puede ser considerada la primera utopía 

propiamente bolchevique, la cual nos pone en la piel de Leonid, 

un militante que es llevado a Marte para atestiguar la sociedad 

comunista hipertecnológica que prospera en dicho planeta. En 

su viaje, Leonid atestigua un mundo que ha superado la 

gravedad (con sus naves espaciales impulsadas gracias a la 

“materia negativa”)  tanto como la explotación del trabajo, la 

dominación masculina (mediante la crianza colectiva y la 

automatización de las labores domésticas) tanto como la 

escasez (mediante el uso de dispositivos, similares a 

computadoras, que permiten ver en tiempo real las cantidades 

de trabajo necesarias y organizar la producción de forma 

“automática”, por medio de una especie de retroalimentación 

negativa cibernética). 

Partiendo de la obra de Bogdánov, toda una 

generación de escritores-militantes rusos se lanzó, durante la 

década de los ´20, a cartografiar las posibilidades que se 

abrirían con el triunfo de la revolución. Ejemplos de esto 

pueden ser aquellos que se encuentran en las novelas como La 

Tierra de Gonguri de Vivian Itin, en la cual aparece un mundo 

donde el trabajo ha sido transformado en celebración colectiva, 

las ciudades son palacios de vidrio y jardines continuos, y la 

violencia, la miseria y el Estado han desaparecido. Por otra 

parte, Yakov Okunev, en El Mundo Venidero y Mañana, 

construyó imágenes de un planeta completamente urbanizado, 

interconectado por túneles, puentes y datos estadísticos; una 

humanidad igualitaria y armonizada por la tecnología, donde el 

gobierno ha sido reemplazado por redes de administración 

rotativa y automatizada. En la misma línea, V. D. Nikolsky 



xenofilia roja                                                                                                         86 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

propuso en En mil años un futuro donde la vida se desarrolla 

entre bosques, museos y comunidades acristaladas conectadas 

por trenes de levitación magnética; un mundo sin ciudades, sin 

alienación, donde el trabajo es placer y la producción, un acto 

artístico. Finalmente, en La Tierra de los Felices, Jan Larri ensayó 

una utopía situada en el territorio mismo de la URSS, con 

jóvenes que trabajan cinco horas a la semana, sin jerarquías ni 

propiedad, donde la música y la alegría impregnan cada aspecto 

de la vida diaria. 

Como se puede ver, la ciencia ficción utópica de los 

años 20 “resumía los experimentos de la Revolución 

sintetizándolos en grandes visiones sobre el futuro” (Stites 

1989, p. 174)8. Esta funcionaba como un discurso en donde los 

sueños inspirados por la Revolución tomaban conciencia 

propia. En ese mismo proceso buscaban re-elaborar, 

popularizar y completar la gran deuda de la teoría marxista 

clásica con la posible naturaleza de la sociedad comunista por 

venir.  En línea con lo anterior, Stites sostiene que la terrible 

situación pre-revolucionaria y la crisis profunda de la guerra 

civil, se manifiestan en la ciencia ficción en una forma de 

otredad radical. El mundo del futuro debía ser uno en donde lo 

opuesto a las circunstancias vividas era elevado a lo máximo 

deseable. Las posibilidades reales de la ciencia y la tecnología 

para transformar la sociedad, propiciaron la unión con la ciencia 

ficción y las convirtió, a ambas, en discursos completamente 

futurológicos. De este modo, la ilusión utópica se convirtió en 

un catalizador de la ficción utópica, en un movimiento que 

borró las barreras elevadas entre ambas:  

 

Como visión, surge de la fantasía; como 
hipótesis, está enraizado en la ciencia y la 

 
8 La traducción es nuestra. 



xenofilia roja                                                                                                         87 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

observación empírica. La especulación 
literaria, científica y política sobre el futuro 
en la Rusia soviética de los años veinte 
intentó crear un paisaje mental del porvenir, 
fundamentándolo en el marxismo 
“científico”, vinculándolo con la sociedad 
revolucionaria y poetizándolo mediante la 
fantasía (Stites 1989, p. 173)9. 

 

Las líneas de retroalimentación entre las 

posibilidades de la ciencia y la tecnología, la fantasía y las 

acciones revolucionarias no son posibles de distinguir. En este 

sentido, el discurso utópico soviético adquirió un carácter 

hipersticional: el de una ficción que se vuelve real a sí misma. 

Ejemplo de esto fueron muchos de los conocidos Biocosmistas, 

fieles seguidores de la utopía científico-mística de Nikolai 

Fedorov, que influenciados por el lema de “Inmortalismo e 

Interplanetarianismo” accedieron a diferentes puestos 

administrativos, técnicos y políticos en la URSS e impulsaron 

diversos desarrollos como los planes de urbanización, la 

planificación económica o el programa espacial soviético. Entre 

ellos podemos encontrar a Konstantín Tsiolkovsky, considerado 

el padre de la astronáutica soviética, pionero en teoría de 

cohetes y vuelos espaciales. También a la primera generación 

de científicos soviéticos en tecnología espacial, discípulos 

intelectuales de Tsiolkovsky como N. E. Zhukovsky, F. A. 

Tsander, Yu. V. Kondratyuk y N. N. Kovalëv. 

Otros nombres clave que formaron parte de esta 

retroalimentación de discursos utópicos fueron los 

planificadores urbanos como L. M. Sabsovich, alto funcionario 

del Gosplan (el Comité Estatal de Planificación de la URSS) y jefe 

del Instituto Estatal de Urbanismo, desde donde dirigió 

directamente los proyectos de transformación urbana del país. 

 
9 La traducción es nuestra. 



xenofilia roja                                                                                                         88 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

Su plan, “La URSS en diez años”, no era un ejercicio teórico, sino 

una propuesta programática concreta desde el corazón mismo 

de la burocracia soviética, que buscaba reorganizar la vida de 

millones mediante la construcción de ciudades comunales 

densamente pobladas, cuyo trabajo reproductivo estaba 

comunalizado e integrado con la arquitectura. En el mismo 

período, Mikhail Okhitovich, miembro del Partido Comunista y 

colaborador de organismos de planificación, operó como asesor 

de política urbana desde el influyente grupo de arquitectos 

O.S.A. Aunque sus ideas desurbanistas —que proponían la 

disolución de la ciudad en redes lineales descentralizadas— 

iban a contramano del modelo urbano centralizado, su 

presencia en los debates oficiales del primer plan quinquenal 

muestra hasta qué punto los discursos utópicos eran 

considerados estratégicamente por el Estado soviético. 

Sin embargo, a pesar de estos proyectos en los 

inicios de la URSS,  el deseo por un devenir alien fue 

paulatinamente abandonado y minimizado conforme se 

consolidaba el régimen estalinista y su énfasis en el socialismo 

realmente existente en un solo país (que reabre las puertas al 

nacionalismo ruso), y su complemento estético, el realismo 

socialista. Posteriormente, la mayoría de los movimientos de 

izquierda, desde las luchas por la emancipación nacional en el 

sur global, hasta las demandas de derechos por parte de 

colectivos oprimidos en el norte, pusieron el acento en 

reivindicar las identidades que el capital sometía y obliteraba 

en su reproducción. La lucha por la liberación empezó a verse 

más como la conquista de la posibilidad de no ser aniquilado 

simbólica o materialmente por el capitalismo global. La 

importancia de los movimientos de liberación nacional y de las 

luchas identitarias es innegable, éstas articularon nuevas y 

decisivas formas de lucha y visibilizaron formas de dominio y 



xenofilia roja                                                                                                         89 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

opresión que la izquierda marxista del siglo XX invisibilizó bajo 

el centralismo de la clase. Hacer inteligible el lazo estructural y 

constitutivo de la dominación racista y patriarcal con la 

reproducción del capital es un logro teórico y práctico 

indiscutible. Sin embargo, mientras que la liberación de la 

propia identidad se puso al frente, la destrucción alegre y 

transformadora de lo que somos se vió obligada a refugiarse 

nuevamente en su última plaza fuerte: el arte y la contracultura, 

que tuvieron ambiguas y muchas veces conflictivas relaciones 

con los movimientos de izquierda marxista.  

 

 

III. 

En 1998 el sexto Simposio Mundial de Ufología, 

realizado en la Serenísima República de San Marino, fue 

perturbado por la intervención de un grupo anómalo, incluso 

para los estándares de dichos simposios. Irrumpieron en el 

escenario con una bandera que proclamaba “UFO al popolo” 

para pronunciar, según afirma Gittlitz en su libro I Want to 

Believe, la siguiente proclama: 

 

[Los ufólogos radicales] saben bien que el 
empuje centrifugador generado por el 
autonomismo OVNI, frente a los paradigmas 
obsoletos del capital terrestre, es el terreno 
donde se juega la última partida por la 
hegemonía: la revolución será exoplanetaria 
o no será en absoluto. Desde hace tiempo, la 
policía pan-capitalista terrestre vigila y 
reprime las tensiones subversivas y 
desestabilizadoras inherentes a la búsqueda 
de alianzas entre terrestres y extraterrestres; 
han comprendido bien que el fin del sistema 
del aburrimiento, integrado a nivel del 
espectáculo endoplanetario, pasa por la 
práctica ufológica autónoma para la 
autodeterminación de una evolución inter-
especies. (Gittlitz 2020, p. 201) 

 



xenofilia roja                                                                                                         90 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

Luego de esta declaración de principios, los 

autoproclamados ufólogos radicales fueron expulsados del 

evento. Pero el MIR (Men in Red) ya había hecho su acto de 

presentación. Además de los dos volúmenes de su revista 

homónima, este colectivo político no identificado realizó todo 

tipo de intervenciones: desde simples pegatinas callejeras hasta 

la elaboración de videos que muestran presuntos contactos con 

alienígenas. Las fuentes teóricas y militantes de las que se nutre 

el MIR son diversas y heteróclitas. Por una parte, el grupo 

proviene del colectivo de escritores Luther Blisset (jugador de 

fútbol jamaiquino que erróneamente fue comprado por un club 

italiano confundiéndolo con otro jugador más talentoso) 

posteriormente rebautizado Wu Ming (que significa “anónimo” 

o “sin nombre” en chino, las dos primeras palabras del Tao Te 

Ching) creadores de una nueva épica subversiva, ágiles y 

atrapantes narraciones pop que puedan erigirse como 

auténticos mitos revolucionarios, capaces de transformar en 

experiencias accesibles y apropiables las memorias históricas 

de las luchas del pasado (han novelado las revueltas campesinas 

alemanas, la revolución francesa, las comunidades de esclavos 

cimarrones, la revolución rusa, las luchas contra el apartheid 

americano, los años de plomo en Italia, etc.).  

Como desprendimiento psicodélico de este 

laboratorio de mitos modernos, el MIR apuesta a ganar la 

fascinación que produce el fenómeno OVNI para la causa 

revolucionaria. Y curiosamente, no es el primero en intentarlo, 

lo que nos lleva a la otra fuente principal de los ufologos 

radicales: ¿Por qué los extraterrestres no hacen contacto 

públicamente? [Perché gli extraterrestri non prendono contatto 

pubblicamente], un voluminoso libro que el militante trotskista 

argentino (oriundo de Santa Rosa) Dante Minazzoli redactó 

luego de ser expulsado del movimiento del que fue parte y que 



xenofilia roja                                                                                                         91 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

lo llevó al exilio: el POR-P (Partido Obrero Revolucionario — 

Posadista). Minazzoli fue uno de los dirigentes más importantes 

del pintoresco movimiento posadista, organizado en torno al 

liderazgo carismático de J. Posadas (nombre de guerra por el 

que es conocido Homero Cristalli), quien llegó ser convencido 

por Minazzoli de que los aliens no solo existen, sino que esperan 

el momento indicado para contactarnos y, lo más importante, 

son comunistas. El núcleo del argumento, que Posadas expone 

en un texto en francés titulado Platillos voladores, el proceso de 

la materia y la energía, la ciencia, la lucha de clases y 

revolucionaria y el futuro socialista de la humanidad [Les 

soucoupes volantes, le processus de la matière et de l’énergie, 

la science, la lutte de classes et révolutionnaire et le future 

socialiste de l’humanité], no es muy distinto del que expresara 

implícitamente Bogdánov en Estrella roja y del que Lenin se 

haría eco en su legendario cross over con Wells: solo una 

sociedad que haya superado la valorización del capital como 

meta última de sus fuerzas productivas puede desarrollar una 

tecnología que permita los viajes espaciales, logrando —en un 

vuelco hegeliano que une el origen y la meta— un comunismo 

tan avanzado que es indistinguible de la magia. Por tanto, si los 

extraterrestres llegaron hasta la Tierra, no vienen con 

intenciones coloniales (Lenin le reprocha a Wells que imagine a 

los marcianos como británicos imperialistas que vienen a la 

Tierra a saquearla) sino a invitarnos fraternalmente a una unión 

de planetas socialistas. 

El MIR toma esta matriz —que sin duda expresa algo 

profundo del ideario marxista, pues se repite en contextos 

diversos no interconectados— pero le da un tono, una forma y 

un estilo que recupera las críticas autonomistas al verticalismo 

partidocéntrico trotskista o estalinista y la perspectiva 

altermundista del subcomandante Marcos y los zapatistas. Y, lo 



xenofilia roja                                                                                                         92 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

que es decisivo para nuestro argumento, parece querer elevar 

estas fantasías, utópicas y de ciencia ficción, al tercer nivel de 

simulación de Baudrillard, es decir, ve su práctica teórica y 

ficcional no como la conquista de una trascendencia a la 

realidad o como la proyección hacia un afuera, sino como una 

“estrategia (...) patafísica, en cierta forma, ‘una ciencia de 

soluciones imaginarias’, es decir, una ciencia ficción del vuelco 

del sistema contra sí mismo en el límite extremo de la 

simulación” (Baudrillard 1980, p. 9). Burlándose de la diferencia 

misma entre creyentes en los OVNIS y escépticos racionalistas, 

entre ficción irreal y realidad objetiva, el MIR entiende a la 

ficción no solo como un arma al servicio de la revolución (es 

decir, como ficción que busca dejar de ser ficticia) contra la 

realidad a la que ataca, la cual sería algo definido y distinto de 

esa misma ficción, sino que considera que ambas —ficción y 

realidad— son componentes indiferenciables de una 

hiperrealidad donde solo valen los bucles de retroalimentación 

que somos capaces de crear.  

Contra toda forma de realismo y severidad política, 

el MIR lanza su broma seria, sin miedo a la marginalidad ni el 

ridículo, para activar las energías explosivas que se esconden en 

los desechos de la industria cultural capitalista. Quizás, esto nos 

ayude a explicar en buena medida por qué el segundo tomo de 

la revista MIR contiene una foto de Baudrillard quien, sonriendo 

muestra a la cámara el primer tomo de la revista 

(desconocemos si la foto en cuestión es un montaje o si 

Baudrillard la leyó efectivamente, pero ¿acaso tiene algún valor 

preguntárselo?). Y es justamente desde este rincón marginal de 

la hiperrealidad que algo así como una xenofilia, un amor por lo 

extraño, puede ser la clave para recomponer un movimiento 

proletario no basado en la homogeneidad ni en figuraciones 



xenofilia roja                                                                                                         93 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

militaristas, una clase no compacta, sino solidaridaria y 

distendida. Como podemos leer en el primer tomo de MIR: 

 

Siempre hemos entendido el 
internacionalismo como dimensión psíquica 
de base para cualquier forma de radicalidad. 
Así lo hicimos con Palestina, Irlanda, el País 
Vasco, Sudamérica. No nos interesaban las 
reivindicaciones identitarias de esos pueblos 
sino más bien la puesta en red del 
antagonismo, la solidaridad de lo que por 
necesidad de síntesis seguiremos llamando 
proletariado; nos interesaba la posibilidad de 
un antagonismo planetario desde abajo. 
Considerar al otro como fragmento sobre el 
que construir una sociedad fundada en la 
valorización de las diferencias, pieza 
invaluable para una inteligencia colectiva 
emergente que rechace la explotación en 
todas sus formas. 
El subcomandante Marcos nos enseñó algo 
cuando tituló el encuentro de 1996 en 
Chiapas 'Conferencia Intergaláctica por la 
Humanidad y contra el Neoliberalismo'. Dejó 
claro que el internacionalismo 
endoplanetario es solo fruto de una miopía 
histórica que imagina un capital operando 
solo en el 'plano terrestre', cuando sabemos 
que el Otro está en todas partes, en cada 
galaxia, en cada sistema (MIR 1998, p. 4). 

 

Paradójicamente, el contacto con los aliens puede 

cumplir una función desalienante. Haciéndonos capaces de 

abandonar nuestro condicionado punto de vista 

endoplanetario, nos permite, mediante un giro copernicano 

(que bien leído siempre es un giro extra-terrestre), poner de 

manifiesto las condiciones trascendentales que determinan 

nuestra percepción de la realidad. Así es que el CCRU ha leído 

el criticismo kantiano como un caso de abducción y cooperación 

alienígena, pues “Kant es el primer testigo histórico de un EC-8, 

y en su testimonio (porque su obra es, desde luego, testimonial 

de una experiencia más allá de toda experiencia humana) radica 

su grandeza” (CCRU 2021, p. 154). La posibilidad de conocer las 



xenofilia roja                                                                                                         94 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

condiciones de la experiencia por fuera de la misma, es algo a 

lo que Kant, según el CCRU, tuvo acceso después de haber 

tenido un singular contacto con seres extraterrestres. Lo 

trascendental solo puede ser pensado desde fuera: “Porque 

solo desde fuera es posible adquirir la perspectiva necesaria 

para comprender no sólo las condiciones de lo posible, sino el 

lugar (o el tiempo) en el que habitan esas condiciones” (CCRU 

2021, p. 154). 

Con el cambio de siglo, el MIR y otras asociación 

similares, como la Asociación de Astronautas Autónomos 

(quienes ponían el acento en disputar el monopolio de la 

construcción de naves espaciales a los estados, los poderes 

militares y las corporaciones, con un perfil más marcadamente 

horizontalista y anárquico) fueron perdiendo fuerza. Pero la 

llama del neo-posadismo resurgiría en el ciberespacio con la  

Intergalactic Worker’s League - Posadist (IWL-P), una página de 

Facebook y un Blog desde el cual el anónimo “dirigente” de la 

liga intergaláctica, llamado Comrade Communicator, difundió 

memes y posteos que recuperaban las ideas más alocadas del 

posadismo, no solo el contacto con los camaradas del espacio 

exterior, sino también la perspectiva de un comunismo 

posnuclear y la posibilidad de comunicarnos con otras especies 

animales, particularmente los delfines.  

En efecto, a diferencia del tema de los “platillos 

voladores” que fue más bien marginal, uno de los aspectos más 

importantes del posadismo clásico fue la idea de que una guerra 

atómica entre los “estados obreros” (la URSS) y las potencias 

capitalistas crearía las condiciones idóneas para una revolución 

global que, encabezada por la cuarta internacional trotskista, 

reconstruiría el mundo sobre bases socialistas. Por su parte, el 

tópico de los delfines proviene del entusiasmo generado en 

Posadas por ciertos experimentos soviéticos con partos bajo el 



xenofilia roja                                                                                                         95 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

agua en el Mar Negro, en los cuales se acercaron cetáceos que 

parecían querer asisitir a las parturientas. La triada de 

comunismo intergaláctico, posnuclearismo y delfines resultó 

verdaderamente explosiva en los entornos digitales y 

rápidamente los memes posadistas encontraron gran difusión y 

entusiasmo entre las juventudes izquierdistas norteamericanas, 

al punto tal que, a día de hoy, la figura de Posadas es más 

famosa en Estados Unidos que en su Argentina natal.  

La IWL-P fue un intento deliberado de superar las 

escleróticas formas de intervención política de la izquierda roja 

—las marchas cansinas, los paros domingueros o las retóricas 

vacías que apelan a una clase obrera industrial en peligro agudo 

de extinción— cuyas liturgias se han vuelto tan marginales 

como carentes de creatividad y poder de seducción. Con 

plantillas como el chad/virgin o Pepe the frog, los neoposadistas 

intentaron articular una xenofilia, un amor por los otros 

(inmigrantes, disidencias sexuales, etc.) y por lo otro (seres no 

humanos, alienígenas, etc.) capaz de disputarle los entornos 

digitales de internet a la xenofobia, la misoginia y el 

antropocentrismo, mediante el uso de sus propias armas. Las 

proclamas semi-irónicas y la “magia de los memes” apuntan a 

poner el humor y las bromas no al servicio de una denigración 

autoafirmativa de la otredad, como hacen los neofascistas 

digitales, sino en pos de una apertura desalienante a la otredad:  

 

Canalizando hábilmente el repudio 
generalizado al neoliberalismo contra 
cualquier alternativa progresista, Duterte, 
Farage, Trump, Salvini, Duque, Bolsonaro y 
Boris Johnson cabalgaron cada uno una 
correspondiente ola revanchista de 
xenofobia, misoginia, homofobia, 
nacionalismo y autoritarismo de ‘mano dura’ 
hacia el poder. 
Nacido en la misma turbulencia, el 
neoposadismo representa un contrapunto 



xenofilia roja                                                                                                         96 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

inquebrantable a la política neofascista de 
exclusión. En su núcleo yace una apertura 
radical, no solo en su xenofilia hacia 
inmigrantes, refugiados, queers, 
extraterrestres y animales no humanos, sino 
también en su rechazo a las divisiones 
fundamentales que Marx describió como la 
‘cuádruple alienación’: la separación de los 
humanos de sí mismos, de los individuos 
entre sí, de los grupos sociales y poblaciones 
entre sí, y de los humanos respecto a su 
mundo (Gittlitz 2020, p. 215). 

 

Más aún, siguiendo el hilo de nuestro argumento, la 

IWL-P logró entender que, en la época de la hiperrealidad, las 

teorías conspiranoicas y las fake news, la intervención política 

eficaz no está obligada a tener propuestas “realizables”, porque 

la realidad misma ha estallado en mil pedazos, en mil bucles de 

retroacción cuya efectividad política se mide únicamente por su 

capacidad de replicarse y “viralizarse”. La ficción ya no es un 

afuera de la realidad, es la técnica de su producción, pero esto, 

lejos de obligarnos a renunciar a todo afuera del capitalismo, 

debería llevarnos a intentar construirlo activamente como un 

glitch en la matrix mediante la disputa de los códigos ficcionales 

con los que el capital programa nuestra realidad virtualizada. 

Sin embargo esto, como veremos a continuación, implica que 

seamos capaces de auto-abolirnos, auto-abducirnos, para 

poder ser los cómplices sin rostro de futuros anómalos. 

 

 

Temor a la Revolución 

Uno de los mantras de nuestra época, repetido y 

refritado hasta el hartazgo, es la famosa frase de Jameson 

(2003): “es más fácil imaginarse el fin del mundo que el fin del 

capitalismo” (p. 103), popularizada por Mark Fisher y Slavoj 

Zizek. En Fisher (2018) podemos encontrar toda una teorización 



xenofilia roja                                                                                                         97 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

sobre lo que él llama “la lenta cancelación del futuro” producto 

de la lucha de clases desde arriba desatada por el 

neoliberalismo desde los 70.  El realismo capitalista, según 

Fisher (2016), es la premisa sobre la que descansa el orden 

neoliberal global. Que no haya otro sistema posible, que no 

haya alternativa al capitalismo: he aquí la Stimmung común a 

toda la amplitud del espectro político. 

Los lectores atentos de Fisher entienden que sus 

textos, lejos de ser nostálgicos, proclaman la recuperación de 

un futuro y de un afuera radical para la izquierda: “¿dónde está 

la izquierda que pueda hablar con confianza de un futuro 

alienígena?” se pregunta en Realismo capitalista. Sin embargo, 

en nuestro punto actual, se da una situación curiosa. La 

aceptación y comprensión de la tesis de Fisher es casi universal 

en el campo académico y artístico, pero a pesar de su difusión 

y ansiosa aclamación, estas se siguen repitiendo y trabajando 

como si no hubiera otro futuro posible. Las aspiraciones 

políticas radicales de Fisher caen en oídos sordos. Por ejemplo, 

la literatura de ciencia ficción en nuestro continente sigue 

repitiendo los tropos clásicos del cyberpunk con actualizaciones 

superficialmente latinoamericanistas. El futuro es un lugar de 

biochips, cuerpos mutantes, empresas extractivistas y 

gobiernos dictatoriales, nada muy diferente al presente ¿cómo 

podemos decir comprender el deseo post-capitalista y no 

darnos cuenta de que el capital está replicándose en nuestras 

fantasías literarias? Ante esta extraña situación, la teórica Amy 

Ireland puede darnos una pista sobre lo que realmente está 

pasando entre estos supuestos radicales: 

 

Apreciando a Mark Fisher, tal vez no estemos 
tan acosados por aquel futuro perdido y aún 
sin realizar que el Modernismo nos había 
enseñado a esperar, pero que finalmente no 



xenofilia roja                                                                                                         98 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

nos entregó, ya que somos incapaces de darle 
crédito a la idea de un futuro que 
sencillamente no nos pertenezca [...] Dónde 
se halla entonces el camino revolucionario: 
en la afirmación del sujeto y la represión del 
proceso, o en la afirmación del proceso y la 
destrucción del sujeto (Ireland 2022, p. 134). 

Aunque Ireland está lejos de las líneas marxistas, 

esta cita ilumina nuestra presente paradoja. La izquierda y la 

ciencia ficción se encuentran en un punto muerto porque no 

pueden conciliar la idea de su negación con la idea de un futuro 

otro. En otras palabras, la revolución implica la destrucción de 

la humanidad tal cual la conocemos. Lo que nos traba, por lo 

tanto, no es el fracaso del proyecto modernista, sino el terror 

que nos inspira, en nuestra faceta antropocéntrica, su 

consumación en una otredad radical. En esto es claro el análisis 

de Land (2011) cuando identifica a derecha e izquierda por igual 

como parte del sistema de seguridad humano que trata de 

parar la autonomización del Capital. Sin embargo, contra Land: 

¿qué tal si la otredad radical verdadera no es el virus del Capital 

Terrestre, sino el Comunismo Estelar?  

Ireland realiza, desde esta perspectiva, una lectura 

a contrapelo de la modernidad. Para ella, esta última no es la 

autoafirmación antropocéntrica del progreso de la historia 

humana en su dominio de la naturaleza no humana, sino una 

entidad no humana bastarda e híbrida, cyborg y monstruosa, 

tan alienígena como gaiana y subterránea que, al liberarse de 

sus cadenas, hace saltar por los aires el continuum de la historia:  

 

Eso es una cosa acéfala y Alien, ‘una enorme 
columna plástica de pesadilla, con una 
iridiscencia negra y fétida’, semejante a un 
‘seno de 15 pies de altura’, ‘protoplasma 
informe’, (ruido absoluto), la pre-condicion 
de toda vida, ‘cobrando una velocidad 
profana’. Y también es la modernidad. Para 
ser más precisos, se trata de un elemento 
concreto de la modernidad que, a pesar de 
haberse desarrollado a partir de ella, regresa 



xenofilia roja                                                                                                         99 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

a la racionalidad ilustrada y al humano desde 
una posición fuera de ella, con la tremenda 
fuerza de una interrupción. Esta inclinación 
ruidosa para la ruptura y la carrera, para la 
deformación y el desbarajuste, para el 
derrumbe de todos los límites entre el arte y 
la vida, entre el hombre y la máquina, entre 
la reproducción de reproducción y la 
reproducción de producción (como gesto 
definitivo del colapso entre la reproducción y 
la producción en sí misma), pertenece a lo 
que D.H. Lawrence denominó la ‘voluntad 
inhumana’ de la vanguardia modernista: un 
enviado del futuro, efectivamente más allá 
del tiempo (Ireland 2022, p. 67). 

 

Siguiendo con los monstruos de Ireland y discutiendo 

con los análisis de Labatut, la idea del comunismo como aquella 

otredad radical reprimida puede ser encontrada en los textos 

hipersticionales de H.P. Lovecraft. Múltiples pistas de esto están 

diseminadas a lo largo de su obra. Por ejemplo, la siguiente cita de En 

las montañas de la locura, acerca la descripción de los Antiguos, 

productores de fascinación y horror a la vez, al socialismo y la 

tradición utópica, al sostener que “su forma de gobierno [de los 

Antiguos] era evidentemente muy compleja y probablemente 

socialista, a pesar de que ninguna certeza sobre esto puede ser 

deducida de las esculturas que vimos” (Lovecraft 2019, p. 470). En los 

textos de Lovecraft los Antiguos comparten varias caracterizaciones 

abominables que en muchas ocasiones se le ha adjuntado a las 

fuerzas que tradicionalmente Occidente veía como amenazantes: los 

negros, los orientales, los pueblos originarios. En Lovecraft, siempre 

son los personajes de clases coloniales o de clases marginadas 

proletarias obreras los que terminan en comunión con estas 

entidades primigenias. De la misma manera, Lovecraft nos dice que 

en las ciudades de los Yith —la Gran raza que domina los viajes en el 

tiempo y que se nos retrata detalladamente en En la noche de los 

tiempos— “imperaba un sistema político y económico que recordaba 

a nuestro socialismo” (Lovecraft 2019, p. 478). Finalmente, vale la 

pena descartar una coincidencia menos literal pero no menos 

significativa. En Arqueologías del futuro, Jameson afirma que “poder 



xenofilia roja                                                                                                         100 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

imaginar un color nuevo es una alegoría de la posibilidad de imaginar 

todo un nuevo mundo social” (Jameson 2009, p. 152), lo que no 

puede despertar sino cierta sorpresa en cualquier lector de El color 

que cayó del cielo, el cual es justamente, un intento insuperable de 

imaginar dicho color por fuera del espectro visible, pero no ya como 

alegoría de la utopía, sino como de un horror sensible aunque 

inenarrable:  

 

cuando al ser calentada ante el 
espectroscopio mostró unas brillantes 
bandas distintas a las de cualquier color 
conocido del espectro normal, se habló de 
nuevos elementos, de raras propiedades 
ópticas, y de todas aquellas cosas que los 
intrigados hombres de ciencia suelen decir 
cuando se enfrentan con lo desconocido 
(Lovecraft 2019, p. 195). 

 

Los Antiguos son un modelo de la praxis 

hipersticional: todo “elemento de cultura efectiva que se hace 

real a sí misma” (CCRU 2021, p. 27)  es también una “llamada a 

los Antiguos” (CCRU 2021, p. 28). Tanto Cthulhu, como el 

comunismo, han sido definidos por aquellos que los temen 

como “los destructores de la civilización occidental”. Además de 

los utopistas rusos, de los que hemos hablado anteriormente, 

la hiperstición de izquierda también puede encontrarse en los 

surrealistas franceses, cuyas intervenciones, según Peter 

Levenda (2013), parecen estar vinculadas fuertemente con 

Cthulhu. Este, en un juego de sincronicidades, vincula a los 

surrealistas con la obra de Lovecraft mediante la coincidencia 

de ambos en el período de extrañeza general, locura y sueños 

perturbadores descrito en "La llamada de Cthulhu", cuyo inicio 

se produjo con el terremoto del 28 de febrero y duró hasta el 2 

de Abril de 1925, día de la famosa reunión del grupo surrealista 

francés, donde decidieron la forma en que el movimiento 



xenofilia roja                                                                                                         101 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

artístico se volvería políticamente activo dando lugar al 

Memorándum de la Revolución Surrealista. Levenda nos narra: 

 

Lovecraft, por supuesto, nunca menciona 
esta reunión, y es dudoso que tuviera 
conocimiento de ella. Sin embargo, la 
combinación de un terremoto por un lado y 
el Memorándum Surrealista por el otro es 
perfectamente coherente con la narrativa de 
Lovecraft. El efecto devastador del terremoto 
que sacude la ciudad hundida donde Cthulhu 
yace muerto, pero soñando, despertándolo 
de su antiguo letargo, y el ‘cierto estado de 
furia’ que inspiró el movimiento surrealista 
mientras estos artistas de vanguardia 
luchaban con estados alterados de conciencia 
y estados políticos alterados... todo esto se 
convierte en parte del Zeitgeist lovecraftiano 
(Levenda 2013, p. 153)10. 

 

Y Levenda continúa: 

 

El terremoto despierta a Cthulhu, y los 
artistas —los más vanguardistas, los más 
sensibles al ocultismo, la psicología profunda 
y la escritura automática— se reúnen en un 
‘cierto estado de furia’ para decidir cómo la 
transgresión artística y la transgresión 
política pueden trabajar juntas para causar la 
destrucción de la civilización tal como la 
conocían. Los sueños de los surrealistas se 
filtraron en los sueños de los comunistas, y 
estos sueños fueron sembrados por el sumo 
sacerdote de los Antiguos, quien necesita 
agitación social y dislocación para dar a sus 
seguidores el espacio para realizar la orgía 
necesaria para abrir los canales, las Puertas, 
al Inframundo (Levenda 2013, p. 153)11. 

 

Levenda marca una línea directa entre surrealistas, 

comunistas y antiguos. Los tres implican la destrucción de la 

civilización, de la humanidad tal cual la conocemos y la apertura 

a una otredad radical que el occidente blanco y cristiano solo 

 
10 La traducción es nuestra. 

11 La traducción es nuestra. 



xenofilia roja                                                                                                         102 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

puede concebir sumido en el terror más puro. El pensamiento 

utópico entonces se debate entre la psicosis y la psicodelia. Por 

lo tanto, una izquierda que se aboque sólo a defender sus 

pasadas y lastimosas conquistas, que persevere en su instinto 

de autoconservación y que sólo tenga deseo por lo humano, no 

puede llegar demasiado lejos en el camino hacia la Revolución, 

porque de hecho esto es lo que menos desea. Su cumplimiento 

sería la consumación de su terror más profundo. Como afirma 

Marcuse en Eros y civilización (1983), toda la melancolía de 

izquierda puede ser interpretada entonces como una forma de 

la culpa, producto de un acto no cometido, la liberación: 

 

El destronamiento del rey padre es un 
crimen, pero también lo es la restauración 
(...). El crimen contra el principio de la 
realidad es redimido por el crimen contra el 
principio del placer: así la redención se 
cancela a sí misma. El sentido de culpa se 
mantiene a pesar de la repetida e 
intensificada redención: la angustia persiste 
porque el crimen contra el principio del 
placer no es redimido. Hay sentido de culpa 
respecto a un acto que no ha sido realizado: 
la liberación (Marcuse 1983, p. 75). 

 

La revolución, como los Grandes Antiguos, 

parecería provocar esa mezcla de fascinación y horror que es la 

clave del encanto de los mitos de Cthulhu. Y los revolucionarios, 

al igual que los personajes de Lovecraft, retroceden 

horrorizados frente a aquello mismo que han liberado. La 

dialéctica de la civilización occidental se ha apropiado de ello 

para perfeccionar los dispositivos de dominación y represión, la 

cual, de revolución fallida en revolución fallida, se vuelve ubicua 

y llega a venderse a sí misma como verdadera liberación, 

mediante la mercantilización total de la existencia. 



xenofilia roja                                                                                                         103 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

En algunos relatos de Lovecraft, los protagonistas 

suelen sin embargo encontrar un destino incluso peor que 

enfrentarse al horror inefable: reconocer que ese horror es 

parte de ellos mismos. Tal es el caso de Arthur Jermyn, quien 

descubre que él mismo es descendiente de la unión de sus 

antepasados con una raza de simios blancos (este es uno de los 

relatos más abiertamente racistas de Lovecraft) oriundos de lo 

profundo de las selvas africanas. Como los revolucionarios, no 

soporta la culpa de encarnar en sí mismo aquello que le aterra, 

no soporta que su pretendida identidad y su noble apellido se 

vuelvan sinónimos de monstruosidades inhumanas. Opta 

entonces por suicidarse para limpiar su buen nombre. 

Sin embargo, esta no es la única posibilidad en el 

mundo de Lovecraft, si bien parece ser la que él mismo elegiría 

en tal situación. Pues, por el contrario, el anónimo protagonista 

de La sombra sobre Innsmouth, al enterarse que él mismo es 

parte del linaje de los repugnantes Profundos —criaturas 

antropomorfas que habitan las profundidades de los océanos— 

primero se aterra, pero luego va perdiendo el miedo y 

finalmente vuelve al mar a vivir eternamente en las ciclópeas 

ciudades sumergidas. Estar dispuesto a zambullirse en las 

negras aguas de lo desconocido y no retroceder, quitarse el 

miedo y la culpa y hasta la propia identidad como un reptil 

muda su piel: quizás esta sea la tarea de los revolucionarios 

antes y durante las insurrecciones que vendrán. Porque, como 

le recordaba Adorno a Benjamin —en una época no menos 

pavorosa que la nuestra—: “la meta de la revolución es la 

pérdida del miedo” (Adorno y Benjamin 1998, p. 137)  

 

 

Marxismo Posthumanista 



xenofilia roja                                                                                                         104 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

Lo que empezamos a vislumbrar es que si el 

marxismo quiere conservar una posición revolucionaria deberá 

imbuirse nuevamente del discurso utópico de la otredad 

radical. Esto significa que el marxismo debe ser posthumanista 

y, al mismo tiempo, si el posthumanismo no quiere derivar en 

un nihilismo tecnófilo extincionista o en un neoprimitivismo 

localista y represivo, deberá necesariamente ser marxista. La 

revolución implica la transformación radical de la humanidad, 

es su negación última, es la liberación del principio del placer, 

la apertura del pasaje al Inframundo. 

El marxismo será posthumanista porque la 

revolución no sólo plantea la superación del sujeto humanista, 

sino la incorporación de todos los sujetos no-humanos en el 

proyecto revolucionario. Plantas y animales, minerales y 

químicos, planetas y estrellas, leyes y variables de la física, 

todos tienen agencia en el proceso revolucionario y son 

vectores y sujetos de la liberación. El posthumanismo será 

marxista porque no existe jerarquía ni explotación alguna en la 

comunidad de los seres. El sistema de retroalimentación 

interconectado que conforman los planetas y las galaxias nos 

demuestra que no existen seres prescindibles o insignificantes. 

El marxismo posthumanista y el posthumanismo marxista 

entienden que economía, política, ecología y geología son sólo 

categorías humanistas para designar a un proceso total que 

supera cualquier noción de sujeto moderno y cuya comprensión 

implica necesariamente la superación revolucionaria de lo 

humano. 

 
En este sentido, el futuro de la experiencia corporal, 

de la consciencia y del inconsciente se prestan a grandes 

debates sobre su expansión y alteración total en el marco post-

revolucionario. La transformación de las relaciones de 



xenofilia roja                                                                                                         105 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

producción y las fuerzas productivas implica necesariamente la 

transformación psico-física de nuestras capacidades. Un mundo 

postcapitalista convivirá con varios tipos de sociedades 

constituidas por amalgamas de los más diversos seres post o 

transhumanos. El cuerpo ya no estará sujeto a los imperativos 

de la producción, sino que ahora estará disponible para el libre 

juego de todas sus posibilidades creativas desde la expansión 

sensorial hasta la mismísima inmortalidad. Recién en este 

momento entenderemos realmente, en toda su profundidad, 

de qué es capaz un cuerpo, porque cuando los humanos dejen 

de trabajar, ya no serán más humanos. El significado de 

humanidad y lo que llamamos su felicidad será muy diferente a 

cualquier concepto que podamos concebir por ahora. La 

conciencia será también sujeta a cambios revolucionarios. 

Nuestra percepción de la realidad y nuestra relación con el 

inconsciente entrarán en un modo que sólo podemos entender 

como análogo al trance psicodélico. Como indica Fisher en su 

ensayo Comunismo Ácido:  

 

El rasgo definitivo de la psicodelia es la 
cuestión de la conciencia y su  relación con lo 
que se experimenta como realidad. Sí se 
pueden alterar los fundamentos más básicos 
de nuestra experiencia, como nuestra 
percepción del espacio y tiempo ¿Acaso eso 
no significa que las categorías según las 
cuales vivimos son plásticas, mutables? 
(Fisher 2021, p. 142). 

 

Si nuestro cuerpo es transformado radicalmente 

junto con el modo de producción (o mejor aún, si ya ni siquiera 

existirá un modo de producción en sí) nuestra conciencia del 

tiempo y del espacio, nuestra noción y experiencia de la 

realidad mutará.  “La repetición monótona del trabajo pesado 

cedería paso a exploraciones sin rumbo de territorios extraños” 



xenofilia roja                                                                                                         106 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

(Fisher 2021, p. 142). Entraríamos en otra modalidad del 

tiempo. La revolución se convierte así en un estado alterado de 

conciencia aún más lúcido que nuestra conciencia ordinaria. 

Nuestra experiencia de la realidad sería análoga a la de un 

sueño lúcido. Toda la especie y sus acompañantes no-humanos 

entrarían en un detournament evolutivo-psicodélico. Se hace 

necesaria una teoría de la dérive psiconaútica. La construcción 

de una conciencia post-revolucionaria no implica sólo la 

transformación de nuestra relación con el tiempo y el espacio, 

sino también la de nuestra relación con las otras conciencias. 

Los límites de nuestros cuerpos e identidades serán 

ampliamente modificados y con ellos la extensión de nuestras 

conciencias. La comunidad de bienes implicará algún tipo de 

comunidad de conciencias en donde, como se ve en las 

teorizaciones de Stapledon, las categorías de lo individual y lo 

colectivo serán rebasadas. La dificultad de la creación de esta 

comunidad posthumana radica en que se trata de una tarea en 

donde debemos producir algo que todavía no existe, pero, 

fundamentalmente, se trata de crear algo que todavía no 

podemos saber cómo y qué será realmente. Es la promesa del 

comunismo ácido de Fisher: “una nueva humanidad como un 

nuevo ser, un nuevo pensamiento, un nuevo amor” (Fisher 

2021, p. 150). 

En este carácter posthumano, la revolución parece 

obtener cierto estatuto de singularidad cuyo único 

acercamiento posible es mediante una teología negativa. Sin 

embargo, para no caer en formas trascendentalistas, lo mejor 

sería pensarla como una experiencia límite, como un estado 

alterado de conciencia política. En esta experiencia al mismo 

tiempo al límite y fuera del espacio, tiempo y conciencias 

ordinarias “la entidad que lo atraviesa no puede ser el sujeto 



xenofilia roja                                                                                                         107 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

ordinario de experiencia; debe ser un x anónimo, un ser sin 

rostro” (Fisher 2021, p. 147): la Otra Humanidad. 

No podemos pensar la expansión de la conciencia 

sin concebir la liberación del inconsciente: por esto nos 

referimos a la organización de la sociedad a partir del principio 

del placer (aquí también volvemos a la expansión de los límites 

corporales). Siguiendo a Marcuse, la liberación de este principio 

no implicaría la destrucción de cualquier posibilidad de 

civilización (tal cual imaginan Lovecraft y Labatut), sino la 

erotización de la totalidad del cuerpo y del tejido social, que 

daría a luz a un Eros que unifica y trasciende la individualidad 

yoica. La condición de posibilidad de supervivencia de la 

humanidad no es la represión sino la liberación del principio del 

placer, proceso que una vez iniciado promete la redención de 

cada ser de la naturaleza en un Eros Universal. 

Es así que un marxismo posthumanista corre el 

verdadero inicio de la historia humana hacia adelante. Si Marx 

consideraba que las fases previas al capital constituían una 

prehistoria de este, nuestra posición implica que el verdadero 

suceso histórico sólo puede ocurrir en las postrimerías del 

proceso revolucionario. Los verdaderos problemas de la 

humanidad ampliada se encuentran después de asegurar su 

supervivencia en el vecindario estelar. La revolución desde una 

perspectiva posthumanista implica, en un primer momento, 

vencer en la lucha de clases para, luego, poder concentrarse en 

el enemigo mayor de toda la vida: la entropía. Una civilización 

basada en una sociedad de clases tarde o temprano sucumbirá 

a las mareas del tiempo termodinámico. 

La hiperstición aparece entonces como el 

dispositivo narrativo necesario para recuperar el deseo 

revolucionario por la otredad radical. Como en la ciencia ficción 

revolucionaria analizada por Stites, el futuro sólo puede ser 



xenofilia roja                                                                                                         108 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

concebido como una negación absoluta del presente. No se 

trata ya de proyectar mejoras o reformas sobre lo existente, 

sino de afirmar su completo agotamiento, su inasumible 

continuidad. El porvenir deseable sólo puede surgir como 

oposición activa al ahora, como inversión total de sus lógicas. 

La hiperstición, al operar sobre el tiempo, permite activar 

ficciones con efecto de realidad, producir anticipaciones que 

desgarran el presente desde su imposibilidad. El marxismo 

posthumanista no puede limitarse a una crítica de lo real: debe 

volverse fábrica de futuros. Futuros que no extiendan la miseria 

de lo humano, sino que la atraviesen hasta hacerla 

irreconocible. 

Recuperar el deseo por la otredad es, en este 

sentido, recuperar la posibilidad de una política del imposible. 

La revolución no será la gestión racional del mundo tal como lo 

conocemos, sino su mutación integral. El pasaje al Inframundo, 

el Eros Universal, la deriva psiconaútica, no son metáforas: son 

nombres provisorios de una experiencia aún innombrable, de 

una transformación tan profunda que vuelve obsoletas 

nuestras categorías actuales de realidad, cuerpo y conciencia. 

La revolución no es un acontecimiento histórico dentro de la 

humanidad, sino el inicio de la verdadera historia. El marxismo 

posthumanista no mira al pasado en busca de purezas perdidas, 

sino que orienta su deseo hacia aquello que todavía no existe. 

Y sin embargo, desde esa imposibilidad futura, algo ya nos 

llama. 

  



xenofilia roja                                                                                                         109 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ADORNO, Theodor. & BENJAMIN, Walter. Correspondencia 
(1928-1940). Madrid: Trotta, 1998, pág. 137. 

BAUDRILLARD, Jean. Simulacra and simulation. United States: 
The University of Michigan Press, 1994,  pág 122.  

BAUDRILLARD, Jean. El intercambio simbólico y la muerte. 
Caracas: Monte Ávila Editores, 1980, pág 9. 

CCRU. Hiperstición. Segovia: Materia Oscura, 2021, págs. 27, 
28, 29 y 154. 

FISHER, Mark. Comunismo ácido. En: K-punk: Volumen 3. 
Buenos Aires: Caja Negra, 2021, págs. 142, 147 y 
150. 

FISHER, Mark. Los fantasmas de mi vida: Escritos sobre 
depresión, hauntología y futuros perdidos. Buenos 
Aires: Caja Negra Editora, 2018.  

FISHER, Mark. Realismo capitalista: ¿No hay alternativa?. 
Buenos Aires: Caja Negra Editora, 2016. 

GITTLITZ, A. M. I Want to Believe: Posadism, UFOs and 
Apocalypse Communism. Londres: Pluto Press, 
2020, págs. 201 y 215.  

IRELAND, Amy. Filosofía-Ficción: Inteligencia artificial, 
tecnología oculta y el fin de la humanidad. España: 
Holobionte Ediciones, 2022, págs. 67 y 134.  

JAMESON, Fredric. Arqueologías del futuro: El deseo llamado 
utopía y otras aproximaciones de ciencia ficción. 
Madrid: Akal, 2009, pág. 152.  

JAMESON, Fredric. La ciudad futura. New Left Review, 21, 2003, 
91-106, pág. 103. 

LABATUT, Benjamin. La piedra de la locura. Barcelona: 
Anagrama, 2021, pág. 10. 

LAND, Nick. Fanged Noumena: Collected Writings 1987–2007. 
Londres: Urbanomic/Sequence Press, 2011.  

LEVENDA, Peter. The Dark Lord: H. P. Lovecraft, Kenneth 
Grant, and the Typhonian Tradition in Magic. 
United States: Ibis Press, 2013, pág. 153. 



xenofilia roja                                                                                                         110 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 74-110                 

 

LOVECRAFT, Howard Phillips. Cuentos completos Vol. II. 
Buenos Aires: Del fondo, 2019, pág. 478.  

LOVECRAFT, Howard Phillips. Cuentos completos Vol. III. 
Buenos Aires: Del fondo, 2019, págs. 195 y 470. 

MARCUSE, Herbert. Eros y civilización: Una investigación 
filosófica sobre Freud. Barcelona: Ariel, 1983, pág. 
75. 

MIR. Rivista di ufologia radicale.  Roma: Libreria Italia — URSS, 
1998, pág. 4. 

NIEVA, Michel. Ciencia ficción capitalista: Cómo los 
multimillonarios nos salvarán del fin del mundo. 
Barcelona: Anagrama, 2024. 

STITES, Richard. Revolutionary Dreams: Utopian Vision and 
Experimental Life in the Russian Revolution. 
Londres: Oxford University Press, 1989, págs. 173 y 
189. 


