
 

 

A crise hipersticional do 

pensamento de esquerda:  

da hiperstição negativa à 

imaginação instituinte, por uma 

mitopolítica menor 

 

Felipe Fortes 1 

Émerson Pirola 2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Resumo: O conceito de hiperstição, originariamente proposto pelo 
CCRU, tanto ajuda a explicar o funcionamento imagético do 
capitalismo, quanto se revela crucial para a construção de uma ação 
política voltada para o futuro, orientada por contrahiperstições 
emancipatórias. No entanto, o pensamento de esquerda parece ter 
se enredado em hiperstições negativas que, em vez de mobilizar as 
lutas contemporâneas, acabam por paralisá-las. Assim, este artigo 
propõe, primeiramente, uma definição e uma crítica das hiperstições 
negativas presentes na esquerda dogmática, ao mesmo tempo em 
que sugere uma aliança entre os exercícios hipersticionais e o método 
(pós-)operaísta da tendência, com o objetivo de desbloquear as 
potências criativas da imaginação. Em seguida, a partir dessas lutas 
hipersticionais, propomos a imaginação política como uma 
capacidade instituinte (inspirada por Spinoza e Castoriadis) e 
resgatamos, à luz de Deleuze, o papel essencial da afetividade, do 
mito e da fabulação no exercício hipersticional libertário. Dessa 
forma, buscamos fundar uma mitopolítica imanente, estruturada por 
mitos menores, abertos ao porvir, ao invés de por mitos maiores, 
arcaicos e transcendentes. 

 
1 Doutor em Filosofia. Pós-doutorando no PPG de Comunicação e Cultura da UFRJ. 
Bolsista FAPERJ. Pesquisador da Rede Uninômade. E-mail: ffortes1999@gmail.com. 
2 Doutor em Filosofia pela PUCRS. E-mail: emerson.pirola@acad.pucrs.br. 



 

 

Palavras-Chave: hiperstição, imaginação; mitopolítica; 
Abstract: The concept of hyperstition, originally proposed by the 
CCRU, not only helps to explain the imagetic functioning of capitalism 
but also proves crucial for constructing a political action directed 
toward the future, guided by counter-hyperstitions of emancipation. 
However, leftist thought seems to have become entangled in 
negative hyperstitions that, instead of mobilizing contemporary 
struggles, end up paralyzing them. Thus, this article first proposes a 
definition and critique of the negative hyperstitions present in 
dogmatic leftism, while also suggesting an alliance between 
hyperstitional exercises and the (post-)operaismo method of 
tendency, aiming to unlock the creative potential of imagination. 
Subsequently, from these hyperstitional struggles, we propose 
political imagination as an instituting capacity (inspired by Spinoza 
and Castoriadis) and recover, in the light of Deleuze, the essential role 
of affectivity, myth, and fabulation in the liberatory hyperstitional 
exercise. In this way, we seek to establish an immanent mythopolitics, 
structured by smaller myths, open to the future, rather than larger, 
archaic, and transcendent myths. 
 
Keywords: hyperstition; imagination; mythopolitics; 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



a crise hipersticional                                                                                                  445 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

— Is it Future or is it Past? — Twin Peaks 

 

Em memória de David Lynch (1946 -∞) 

 

 

 

 

1. Introdução: a esquerda na sala vermelha da hiperstição do 

capital 

— “Is it Future or is it Past?” — a pergunta, repetida 

ao Agente Cooper na atmosfera onírica e distorcida da Red 

Room (ou Waiting Room) em Twin Peaks, captura a 

indeterminação entre passado, presente e futuro. No espaço 

hipnótico e inquietante criado por David Lynch, essa questão 

retorna como um eco deformado, sempre presente e 

inescapável, assombrando as escolhas — nem sempre 

voluntárias — de suas personagens. Estamos presos em um 

loop, no eterno retorno do passado, ou diante da possibilidade 

de uma abertura para o futuro? O eterno retorno do mesmo ou 

o eterno retorno da diferença? 

A ambiguidade temporal experimentada por essas 

estranhas figuras lynchianas ressoa diretamente com a crise da 

imaginação enfrentada pela esquerda contemporânea, que 

parece estar imersa em sua própria Red Room: um espaço 

fantasmático de espera onde as derrotas do passado se 

repetem como se fossem inevitáveis e o futuro permanece 

interditado e assombrado por figuras nocivas do passado: o 

operário, Stalin, a URSS. Se, por um lado, é inegável que paira 

no ar uma crítica à imaginação política da esquerda, por outro, 



a crise hipersticional                                                                                                  446 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

essa mesma crítica, ao apontar a crise da imaginação, 

frequentemente reproduz as próprias condições de sua crítica, 

ou seja, involuntária ou deliberadamente acaba por reafirmar 

uma suposta invencibilidade do capitalismo, como se este 

tivesse capturado por completo o presente e o horizonte de 

expectativas do futuro e, nesse sentido, o “realismo capitalista” 

de Mark Fisher (2020) é sintomático. 

Neste texto, buscamos, por meio de uma crítica da 

crítica, traçar um caminho distinto. Argumentamos que a crise 

da imaginação política da esquerda é real, mas não apenas um 

sintoma da força do capitalismo, sua simples e inexorável 

consequência. Ela também é efeito de uma hiperstição negativa 

ou involuntária: um circuito de crenças derrotistas tornadas 

“profecias autorrealizáveis” que, ao serem reiteradas e 

circularem, moldam nossa perspectiva política sobre a 

realidade. Argumentamos, pela introdução de um ponto de 

vista distinto, baseado nas lutas e nas transformações históricas 

do capitalismo, através do método operaísta/pós-operaísta de 

leitura, que, pelo menos desde a queda do Muro de Berlim, a 

esquerda tem reproduzido essa hiperstição menos por coerção 

externa e mais por sua própria incapacidade de interpretar as 

transformações, tanto do capitalismo quanto da composição 

técnica e política das lutas contemporâneas. 

Mobilizaremos, portanto, o conceito de hiperstição, 

desenvolvido pelo Cybernetic Culture Research Unit (CCRU), útil 

para descrever como certas “ficções” se tornam reais à medida 

que são acreditadas e reiteradas. Diferente da superstição, que 

expressa crenças infundadas e possui um efeito de privação, 

separando as potências do que elas podem (Deleuze, 2017, p. 

300), a hiperstição opera ativamente no tecido do real, 

produzindo como realidade aquilo que parecia ficcional. Deste 



a crise hipersticional                                                                                                  447 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

modo, o CCRU elabora uma teoria da imaginação como força 

produtiva, afirmativa e imaginativa. Como argumentaremos, a 

hiperstição negativa da esquerda contribui para a 

espectralização de formas nocivas do passado e sua infecção 

cancerígena no presente, bloqueando o porvir, concedendo-o 

de antemão àquilo que podemos chamar de um “ponto de vista 

do capital”, nos deixando presos a um cativeiro do futuro que é 

mero desdobramento do passado via captura do presente. 

Enquanto o capitalismo soube mobilizar esse princípio 

hipersticional de maneira eficaz — transformando promessas 

futuristas em realidades concretas, da automação ao 

“aceleracionismo” do capital e ao bitcoin, por exemplo —, a 

esquerda frequentemente se enraba em hiperstições de 

impotência, reiterando narrativas de derrota, ou insuflando 

futuros que já nascem obsoletos, como nas narrativas “anti-

imperialistas”, que só se sustentam pois suspendem qualquer 

possibilidade de sua revisão histórica, concreta e material.  

A crise da esquerda, portanto, não reside apenas na 

sua incapacidade de agir, mas na sua limitação imaginativa, 

aprisionada em uma hiperstição negativa que bloqueia o 

horizonte de possibilidades. Para superar isso, defenderemos 

que é necessário recuperar uma imaginação instituinte, que 

não apenas reage ao presente, mas cria novos futuros a partir 

das lutas concretas. Nesse contexto, buscamos desenvolver a 

noção de uma “mitopolítica menor” que emerge como uma 

prática política de fabulação, capaz de gerar mitos 

emancipatórios, que, longe de serem representações fixas ou 

idealizadas, se configuram como forças dinâmicas, abertas ao 

porvir. Ao invés de reproduzir narrativas de derrota ou 

nostalgia, trata-se de um processo criativo que reinventa o real, 

oferecendo novas formas de organização e resistência para as 

lutas contemporâneas. 



a crise hipersticional                                                                                                  448 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

Como escapar dos labirintos que se conectam à Sala 

de Espera e reativar a potência do pensamento político sem 

reproduzir os espectros e seus Doppelgänger — estalinismo, 

autoritarismo, fascismo — que nos assombram? Em vez de 

enxergar transformações históricas como aberturas para novas 

lutas, parte da esquerda as interpreta unilateralmente, 

reproduzindo um ponto de vista automático da vitória do 

capitalismo, portanto, como derrotas definitivas, reforçando a 

crença na sua insuperabilidade. Nesse sentido, o dilema 

proposto por Twin Peaks é também um dilema político: 

estamos fadados a reviver fantasmas do passado, repetindo 

derrotas como se fossem destinos inevitáveis, ou seremos 

capazes de reimaginar o futuro? O tempo da política, assim 

como o tempo lynchiano, não é linear nem pré-determinado, 

mas um campo de disputa, de antagonismo, perspectivista, um 

entrelaçar-se de múltiplas temporalidades (MORFINO, 2021). 

Romper com a hiperstição da impotência significa escapar da 

Red Room da paralisia histórica da esquerda e do ponto de vista 

totalitário do capital e afirmar um futuro que não seja apenas 

uma repetição fantasmática do passado. 

 

 

2. Hiperstição e sua dimensão política: antecipar, fabricar, 

acelerar tendências 

Desenvolvido na órbita do CCRU (Cybernetic Culture 

Research Unit)3, o conceito de hiperstição pode ser definido 

como uma “profecia autorrealizável”, ou seja, ficções que 

operam no real a partir da construção de suas próprias 

 
3 Coletivo teórico experimental fundado na Universidade de Warwick, na Inglaterra, 
nos anos 1990, que rapidamente rompeu com a academia e se tornou uma entidade 
independente e underground, influenciada por filosofia pós-estruturalista, teoria 
cibernética, ocultismo, ficção científica e cultura rave, tendo entre seus membros 
figuras como Nick Land, Sadie Plant, Mark Fisher, Luciana Parisi, entre outros. 



a crise hipersticional                                                                                                  449 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

narrativas, ideias ou conceitos, que vão tomando forma e se 

propagando ao se disseminar de modo memético e viral 

(swarm-machines); portanto, “o termo refere-se a ‘ficções que 

se tornam reais’” (CCRU, 2015, p. 25). Em sua dimensão crítica, 

o CCRU se insere em um debate com o pós-modernismo 

“negativo” de autores como Baudrillard (1991) e Lyotard 

(2015), seja em sua crítica de que a realidade é substituída por 

simulacros representacionais (o hyper-real), seja que vivemos 

em uma era marcada pelo fim das metanarrativas. Por sua vez, 

ao mobilizar a hiperstição (uma junção de “hype” + 

“superstição”), busca-se produzir uma crítica materialista do 

pós-modernismo, evitando cair na ilusão de um mundo cindido 

entre a verdade perdida e a realidade simulada, assimilando 

tanto como narrativas especulativas e ficções tecnológicas 

podem se tornar reais ao serem aceitas e disseminadas, quanto 

demonstrar que uma hiperstição pode operar como uma 

metanarrativa alternativa, capaz de se infiltrar na realidade e 

moldá-la. Ao defender a operação hipersticional, o CCRU 

pretende curto-circuitar as divisões binárias entre o imaginário 

e o simbólico, o real e o ficcional, demonstrando que o que 

entendemos por realidade nada mais é do que uma imbricação 

complexa entre esses elementos: “a ficção não se opõe ao real. 

Pelo contrário, a realidade é entendida como composta de 

ficções — terrenos semióticos consistentes que condicionam 

respostas perceptuais, afetivas e comportamentais” (CCRU, 

2015, p. 25)4. 

 Por mais que, no contexto do CCRU, se trate de 

propor processos inventivos e literários de “escrita” 

experimental e “mágica”, não se trata, efetivamente, de um 

processo puramente estético, mas pragmático, como 

 
4 Traduções de línguas estrangeiras são de nossa responsabilidade. 



a crise hipersticional                                                                                                  450 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

defendido pelos mesmos autores: “[não é] algo estético, mas 

funcional, ou seja, mágico, com a magia definida como o uso de 

signos para produzir mudanças na realidade” (CCRU, 2015, p. 

25; cf. BUSCH; CLUNESS, 2021). Se é pragmático, esse processo 

tensiona diretamente o campo do político. Entretanto, para não 

fazermos o salto do imaginário ao político tão bruscamente, 

vamos primeiro fazer uma aproximação da teoria da hiperstição 

com um dos elementos do método desenvolvido pelos teóricos 

marxistas do operaísmo italiano5, o método da análise das 

tendências (NEGRI, 2016), para melhor cimentar uma posição 

política hipersticional.  

Calcado nas lutas selvagens italianas dos anos 1960 

e 1970, os marxistas heterodoxos do operaísmo, em oposição à 

cristalização do materialismo dialético nos partidos e sindicatos 

sob a sombra do stalinismo e do togliattismo, defendiam que a 

análise teórica não deveria se limitar a uma descrição empírica 

e crítica dos fenômenos sociais, políticos e de classe. Pelo 

contrário, sustentavam um perspectivismo político irredutível, 

capaz de antecipar, nos conflitos entre capital e trabalho, uma 

série de tendências — ou seja, potências, forças e virtualidades 

— que poderiam impulsionar as lutas de classe em uma direção 

que rompesse o equilíbrio da balança em favor da classe 

operária do período. Nos anos 1960, o operaísmo buscava 

antecipar, organizar e acelerar as lutas operárias ao interpretar 

as tendências ambivalentes do processo intensivo de 

massificação fordista do trabalho. Esse processo resultou na 

decomposição das vanguardas operárias nos moldes 

bolcheviques, um fenômeno que se alastrou pela Europa. Na 

massificação operária, essas ambiguidades — posteriormente 

vistas pela esquerda apenas como sinais de derrota — eram, 

 
5 Para uma apresentação geral do operaísmo italiano: (FORTES, 2024). 

 



a crise hipersticional                                                                                                  451 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

para os operaístas, no calor do momento, tendências abertas, 

que precisavam ser disputadas e organizadas politicamente. 

Um exemplo marcante foi a alienação em relação ao trabalho, 

fruto da migração interna italiana, que levou trabalhadores do 

Sul semifeudal ao Norte industrializado, colocando lado a lado, 

nas fábricas, uma geração de jovens sem qualquer tradição no 

movimento operário e operários qualificados ligados à tradição 

comunista. 

Esses jovens operários foram rapidamente alvos de 

críticas dentro do movimento operário, acusados de não se 

adequarem à ideologia do desenvolvimento defendida na 

época. Eram rotulados como alienados, uma força estranha 

anexada ao corpo de uma classe operária “desenvolvida”. Para 

os operaístas, no entanto, sua recusa à disciplina do trabalho 

fabril representava uma força latente que, se mobilizada e 

organizada politicamente, poderia expressar o ápice da 

contradição capitalista entre capital e trabalho. Tratava-se de 

uma força de recusa ao trabalho que, portanto, colocava em 

xeque, como um todo, a própria relação capitalista de 

exploração. 

Nesse contexto, a escrita experimental dos 

operaístas não era meramente uma experiência literária, mas 

sim uma experiência política da escrita. Muitas vezes anônimos, 

os panfletos que circulavam de mão em mão entre os operários 

nas fábricas não apenas os informavam, mas coorganizavam 

suas lutas. Essa dinâmica se ampliou socialmente ao longo dos 

anos 1970, transbordando os limites das fábricas e da própria 

identidade operária, ao mobilizar novos sujeitos e 

experimentações, como as rádios livres piratas, que se 

espalharam como meios de difusão e ação política. Nesse 

sentido, é visível um paralelo entre o método da análise da 

tendência operaísta com a escrita hipersticional do CCRU. Por 



a crise hipersticional                                                                                                  452 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

mais que com objetivos distintos, os dois métodos tratam de 

buscar formas de expressão de forças intensivas, virtuais, que, 

no entanto, são completamente materializáveis em processos 

experimentativos, potencialmente políticos e politicamente 

potentes.  

Apesar do esoterismo da linguagem típica do CCRU, 

é um procedimento semelhante ao método operaísta da 

tendência que aparece na descrição da hiperstição: 

 

O processo hipersticional de entidades ‘se 
tornando reais’ é precisamente uma 
passagem, uma transformação, na qual 
potenciais — virtualidades já ativas — se 
realizam. A escrita não opera como uma 
representação passiva, mas como um agente 
ativo de transformação e um portal através 
do qual entidades podem emergir (CCRU, 
2014, p. 25-6). 

 

Em paralelo com essa citação, podemos dizer que, 

para os operaístas, a escrita era um modo de agência ativa que 

criava um “portal” no qual as entidades emergentes “do futuro” 

eram as novas figuras proletárias que atacavam e disputavam o 

presente. Exemplos disso são o operário-massa, que colocou 

em crise o fordismo nos anos 1960; o operário-social, que nos 

anos 1970 ampliou a socialização das lutas, da fábrica à 

sociedade, à fábrica social; e mesmo a multidão negriana dos 

anos 2000, protagonista dos ciclos de luta da alterglobalização 

(HARDT; NEGRI, 2004), todos teorizados simultaneamente ao 

momento em que esses “ciclos de luta”  aconteciam. 

Encontramos outro paralelo político importante entre a 

hiperstição e o método da tendência ao observar que o CCRU 

defende que as hiperstições combatem entre si, pois estão 



a crise hipersticional                                                                                                  453 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

acopladas a “programas de realidade” distintos e antagônicos. 

Ora, como já mencionamos, o operaísmo se destaca por 

introduzir, no marxismo, um perspectivismo radical baseado no 

ponto de vista operário, das lutas, “desde baixo”. Esse ponto de 

vista operário, que constitui uma ciência própria do 

antagonismo, combate precisamente a ciência “universalista” 

do ponto de vista do capital (cf. FORTES, 2024, p. 375-387). 

Aqui, vale explicarmos brevemente o “giro 

copernicano” de Mario Tronti (1976). Trata-se de sua radical 

inversão da relação tradicional entre capital e classe operária. 

Enquanto o marxismo clássico via o desenvolvimento do capital 

como determinante para a luta de classes, Tronti e os operaístas 

argumentam que é a resistência e a luta da classe operária que 

impulsionam as transformações do capital. Em outras palavras, 

o capital reage às lutas dos trabalhadores, e não o contrário. 

Essa perspectiva, no qual as lutas vêm primeiro, coloca o 

proletariado no centro da análise, enfatizando sua autonomia e 

protagonismo nas dinâmicas de transformação do capitalismo. 

O que se sobrepõe, aqui, é um ponto de vista operário, primeiro 

e irredutível ao ponto de vista da ciência capitalista. Em um 

paralelo com a hiperstição do CCRU, podemos, portanto, 

afirmar que o ponto de vista define um programa de realidade 

que não é neutro, mas que antagoniza com pontos de vista 

contrários. Assim, configura-se um programa de realidade que 

é político, convergindo, pela tangente, com a análise do 

antagonismo hipersticional dos programas de realidade do 

CCRU: 

Essas operações [hipersticionais] não 
ocorrem em um território neutro, [...] todas as 
condições de existência [são] resultados de 
conflitos cósmicos entre agências de 
inteligência concorrentes. [...] e cuja 



a crise hipersticional                                                                                                  454 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

existência está em conflito com outros 
programas de realidade (CCRU, 2015, p. 26). 

 

Portanto, tanto para o operaísmo, em relação aos 

pontos de vista, quanto para o CCRU em relação à hiperstição 

— que produz um ponto de vista —, trata-se de “sair dos 

códigos de controle para desmontá-los e reconfigurá-los” 

(CCRU, 2015, p. 26). Esse paralelo entre o método da tendência 

no operaísmo e a hiperstição será retomado ao longo do texto 

com outras nuances. Aqui, ele nos serve para demonstrar como 

a hiperstição é um processo não apenas estético, mas político, 

exatamente por dar forma a forças ambivalentes que 

combatem outros pontos de vista, portanto, outras 

hiperstições. 

Para avançarmos no problema e em nossa crítica, é 

necessário, no entanto, nos afastar de alguns pressupostos do 

CCRU e, inclusive, do locus de seu pensamento. Para o CCRU, há 

um programa de controle “definitivo”, que eles denominam 

OGU (One God Universe). Essa hiperstição será retomada por 

Nick Land, mas, na linha de seu “aceleracionismo fáustico” 

(GONÇALVES; MARQUES, 2021), transformada: a do capital 

como uma força alienígena que, vinda do futuro, captura toda 

a história. Desse modo, podemos afirmar que o OGU se torna a 

própria história universal do capitalismo6. 

Para nós, esse “programa de controle da realidade”, 

na esteira do operaísmo, não é, em primeiro lugar, nem 

absoluto, nem total; outros pontos de vista possíveis 

antagonizam com ele, sobrevivem a ele e o forçam a se adaptar 

 

6 Aqui, poderíamos opor a história universal do capitalismo, ou seja, essa OGU, à 
história universal da contingência apresentada no terceiro capítulo de O Anti-Édipo 
(2010) de Deleuze e Guattari. Essa história universal da contingência, portanto, é a 
própria história das lutas contra as diversas máquinas sociais de poder. 



a crise hipersticional                                                                                                  455 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

constantemente. O ponto de vista do capital é totalitário: ele 

intenta abarcar a totalidade social, cósmica, inclusive; mas ele 

não é totalizante ou total, ele não a totaliza efetivamente, nem 

o poderia. Em segundo lugar, o programa de realidade com o 

qual nos interessa antagonizar é apenas um ponto de vista, o 

ponto de vista parcial dos capitalistas sobre a realidade e suas 

múltiplas dimensões. Como veremos, ele é apenas um ponto de 

vista entre outros, por mais que preze por sua universalização, 

o que evidencia ainda mais sua parcialidade. A esquerda, ao 

definir o capitalismo como totalizante, acaba por reforçar a 

imagem hipersticional de que o capital é uma entidade absoluta 

(por mais que histórica: o “fim da história” é sua absolutização), 

e esse é um dos aspectos que enfraquecem sua crítica e sua 

capacidade de mobilização. 

Nossa primeira crítica ao CCRU (e suas derivas em 

Nick Land) é que o capital não é uma “entidade”, mas apenas 

uma relação de antagonismo entre trabalho e o próprio capital. 

A transformação do capital em uma entidade é, ela mesma, 

uma hiperstição — tanto de direita quanto de esquerda — que 

precisamos combater para recuperar os sentidos possíveis do 

futuro. Aqui aparece uma ambiguidade da crítica marxiana da 

economia política. Em suas vertentes mais sofisticadas, o 

capital é entendido como o sujeito automático do processo de 

valorização do valor, de acordo com o Marx de O Capital (Marx, 

2013). Esse entendimento não é, por si só, errado. Pelo 

contrário: nos parece que é dele que devemos partir, é com 

esse pressuposto que devemos trabalhar. Entretanto, essa 

mesma crítica abstrata, logicista e sofisticada do capital, pode 

ter como efeito perverso uma imobilização política. A má 

abstração é a que perde a dinâmica real das lutas e suas 

potencialidades. O capitalismo se torna um processo absoluto 

e totalizante do qual não há escapatória e toda ação política 



a crise hipersticional                                                                                                  456 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

parece condenada de antemão. Ignorando aqui as nuances que 

diferenciam essas escolas, parece que elas trabalham com 

pressupostos totalizantes que bloqueiam a atividade política: 

contra a totalidade social do modo de produção capitalista 

movida pela lógica do valor, apenas uma crítica e uma atividade 

política que a abarcasse por completo e de uma vez seria válida. 

Toda atividade política e crítica parcial é relegada ao campo da 

impotência. O resultado é uma espécie de crítica total que se 

identifica com um niilismo político. Voltando ao tema da 

hiperstição, parece que essas vertentes críticas são cooptadas 

pela própria hiperstição capitalista, em que o exterminador do 

futuro é inescapável. É a mesma hiperstição de Land e do 

aceleracionismo de direita, mesmo se o sinal valorativo é 

trocado. Entretanto, o desafio é duplo: captar ao mesmo tempo 

essa natureza totalitária mas hipersticional, ficcional do capital, 

em que ele vem do futuro e se alimenta das forças de seu 

hospedeiro no presente, e afirmar uma crítica perspectivista 

contra essa pretensão ficcional totalitária. O desafio é afirmar, 

contra a hiperstição capitalista — que é real —, uma 

contrahiperstição, uma hiperstição parcial, que possa levar a 

realidade para outros caminhos que não aos do simples 

processo de retroalimentação positiva do “sujeito automático 

do valor”. 

Dizer, no entanto, que essa imagem do capitalismo 

como totalizante é uma hiperstição não significa que ela não 

funcione ou não exista; pelo contrário, ela tem moldado não 

apenas as práticas políticas do pensamento capitalista, mas 

também, e mais problematicamente, o próprio pensamento da 

esquerda, chegando a formatar o que significa ser de esquerda, 

ser marxista etc. Nesse sentido, podemos dizer que, no campo 

hipersticional, são figuras como Nick Land e Curtins Yarvin que 

“puxam as cordas” de suas “entidades” políticas, como Elon 



a crise hipersticional                                                                                                  457 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

Musk, Peter Thiel, entre outros, que tem reconfigurado o 

espaço global. Desse modo, a esquerda tem reproduzido um 

“programa de controle dominante”, justamente porque, 

paradoxalmente, acaba por reproduzir o ponto de vista 

totalitário do capital ao reafirmar a ideia de uma derrota 

completa das lutas diante do domínio do capitalismo. 

Essa é a história de um “longo erro” que vem se 

autorreproduzindo e que acaba por sabotar as próprias lutas. 

Enquanto os defensores do capitalismo parecem ter 

engendrado uma série de novas hiperstições — como a que 

fundamenta o funcionamento das criptomoedas e mesmo a 

própria noção de um aceleracionismo (do capital, da catástrofe) 

—, a esquerda, presa em sua crise de imaginação, parece 

mobilizar, involuntariamente ou não, apenas a hiperstição do 

capitalismo vencedor e, portanto, de sua auto infligida derrota. 

Para entender melhor esse processo, devemos investigar como 

as narrativas de fracasso se introjetaram tão profundamente na 

imaginação da esquerda a ponto de se tornarem 

metanarrativas e mesmo em meta-história, convertendo-se em 

um vetor hipersticional embebido de realidade que vem 

bloqueando a própria imaginação política. 

 

3. A esquerda e sua auto-hiperstição da derrota: as 

hiperstições negativas e os postulados da imagem dogmática 

de esquerda 

A hiperstição não explica as derrotas ou vitórias dos 

movimentos sociais, que são sempre ambivalentes, oscilando 

entre avanços, retrocessos e recomposições, mas sim a 

predominância de um discurso derrotista no campo 

academicista-progressista da esquerda. Esse discurso, muitas 



a crise hipersticional                                                                                                  458 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

vezes apresentado como um diagnóstico rigoroso da 

conjuntura, na prática funciona como um mecanismo de 

desmobilização, ao enfatizar a inevitabilidade do fracasso das 

lutas em vez de contribuir para sua articulação e composição 

política. Assim, em vez de fomentar a construção de 

alternativas e fortalecer a capacidade das ações coletivas 

possíveis, ou seja, que já estão aí, em funcionamento, ele 

reforça uma postura de ceticismo e paralisia, enfraquecendo a 

confiança na transformação social. A moeda das lutas pode 

estar desvalorizada, mas sua circulação ainda é fundamental. 

Essa crise da imaginação da esquerda não é, 

portanto, meramente teórica ou estética, mas política, porque 

seu impacto sabota diretamente as lutas ao bloquear a 

capacidade de projetar futuros possíveis e agir para realizá-los. 

O pessimismo analítico se torna, assim, um fator ativo de 

desarticulação, alimentando a ideia de que qualquer 

mobilização popular está condenada ao fracasso desde o início. 

Dessa maneira, essa forma de hiperstição, mesmo que 

involuntária, opera como uma captura da esquerda por vetores 

antidemocráticos, separando-a dos movimentos sociais e das 

disputas concretas pelo presente e pelo futuro. 

No entanto, os próprios movimentos sociais, ao 

buscarem interpretar sua trajetória e formular estratégias, 

acabam recorrendo ao que está disponível dentro do campo 

acadêmico. O problema é que, frequentemente, essa produção 

intelectual não só não dialoga com as lutas, mas também as 

invalida ao submetê-las a critérios abstratos e transcendentes, 

ou ainda, quando um ciclo de lutas emerge, os teóricos críticos 

não tem nada a dizer, a não ser erigir um sistema de julgamento 

moral. “Como juízes, devem estar acima do réu; contudo, só 

chegam tardiamente”, dizia Nietzsche (2017, p. 94) a respeito 

dos que julgam a história. Nesses casos, o discurso acadêmico 



a crise hipersticional                                                                                                  459 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

não oferece ferramentas para entender e intervir na realidade, 

mas sim sentenças definitivas sobre o que não seria uma luta 

“verdadeiramente anticapitalista”, deslegitimando práticas 

concretas, que partem, às vezes, de pontos de vista muito mais 

materiais, como o aumento de tarifas sobre passagens de 

transporte público, o assassinato de um jovem negro em uma 

favela pela polícia, etc. 

Agora, listamos algumas das hiperstições negativas 

da esquerda, que não necessariamente aparecem dessa forma 

e nem esgotam os cenários, podendo se acoplar em uma ou 

mais visões no mesmo discurso, nos servindo somente como 

ilustração aproximativa do problema: 

“Não há mais lutas”. Essa afirmação funciona como 

uma negação da história em curso, ignorando as múltiplas 

formas de resistência que emergem, ainda que de maneiras 

diferentes das lutas do passado e fora do script da ortodoxia de 

esquerda. Ela desconsidera o ressurgimento das greves, os 

levantes populares, as ocupações, os movimentos indígenas, 

feministas, antirracistas e ambientais que se proliferam em 

diversas partes do mundo, ao mesmo tempo, nega formas de 

resistência legítimas, como a resistência ucraniana. Ao afirmar 

que “não há mais lutas”, esse discurso legitima a inação e 

reforça a ideia de que qualquer tentativa de transformação está 

fadada ao fracasso. Mais do que um diagnóstico, trata-se de 

uma hiperstição que desqualifica a ação presente e bloqueia a 

possibilidade de futuros alternativos. 

“A classe trabalhadora acabou”. Esse enunciado 

reflete uma visão estreita e estática da classe trabalhadora, 

baseada na ideia de que o proletariado industrial dos séculos 

XIX-XX era o único sujeito revolucionário possível. A 

transformação do trabalho, a precarização e o crescimento do 

setor de serviços e do empreendedorismo de multidão (HARDT; 



a crise hipersticional                                                                                                  460 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

NEGRI, 2018) não significam o desaparecimento da classe 

trabalhadora, mas sua reconfiguração. O problema desse 

discurso é que, ao decretar o fim da classe trabalhadora, ele 

naturaliza a desmobilização e inviabiliza a organização política 

de novas formas de trabalho e exploração. Assim, em vez de 

buscar compreender como se dão as lutas no novo cenário do 

capitalismo global, essa hiperstição simplesmente enterra 

qualquer possibilidade de resistência antes mesmo que ela 

aconteça. 

“O capitalismo venceu”. Essa ideia remonta à tese 

do “fim da história”, defendida por Francis Fukuyama nos anos 

1990, mas continua ressurgindo no imaginário de setores da 

esquerda. Ao decretar a vitória definitiva do capitalismo, esse 

discurso invisibiliza suas crises, contradições e resistências, 

apresentando-o como um sistema inabalável. No entanto, o 

capitalismo, longe de ser uma estrutura homogênea e 

invencível, sobrevive por meio de ajustes, repressão e crises 

cíclicas. A aceitação passiva dessa hiperstição negativa desarma 

a luta ao sugerir que não há alternativa possível. Mas se o 

capitalismo “venceu”, então qual seria o sentido da própria 

análise crítica, ou mesmo das greves, das revoltas e dos 

movimentos populares que continuam a desafiar as lógicas 

exploratórias? 

“Toda luta é capturada de antemão”. Esse discurso 

parte de uma crítica válida à capacidade do capitalismo de 

absorver e neutralizar resistências, mas o transforma em um 

dogma. A ideia de que qualquer movimento será 

inevitavelmente cooptado ou desviado antes mesmo de gerar 

impacto político gera um ceticismo paralisante, que impede a 

própria tentativa de ação. Embora seja verdade que o sistema 

busca capturar lutas e esvaziá-las de seu potencial radical, a 

história demonstra que há momentos de ruptura, 



a crise hipersticional                                                                                                  461 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

deslocamento e conquistas reais. Aqui, a hiperstição opera 

como uma desqualificação preventiva da luta, pois, se tudo será 

capturado, por que lutar? Essa lógica leva a uma inação 

estratégica, que ironicamente facilita o próprio processo de 

captura que denuncia. 

“Toda crítica ao capitalismo é recuperada e tornada 

espetáculo ou mercadoria”. Essa tese é análoga à anterior, mas 

em vez de estar no nível prático da luta política, está no do da 

crítica, adentrando o próprio pensamento e sua expressão. É 

outra hiperstição negativa e derrotista, que paradoxalmente 

critica o capitalismo no mesmo movimento em que torna essa 

crítica impotente, “recuperada” de antemão. Os direitos 

críticos do pensamento são, desse modo, subsumidos de 

antemão à lógica do capital e perde-se qualquer verve 

antagonista imanente à verdadeira crítica. Por mais que o 

capitalismo efetivamente “recupere” as críticas, as transforme 

em mercadoria e espetáculo, não se deve confundir o que o 

capitalismo faz com a crítica com a sua potência própria. Como 

com o trabalho, o capitalismo é um vampiro que transforma a 

crítica viva em crítica morta. 

“Ou o fim do capitalismo ou nada”. Parte da 

esquerda dita mais radical, comunista etc. acaba por opor à 

pretensão totalitária do capitalismo uma visão totalizante e 

transcendente de crítica e de revolução. Para muitos autores e 

atores, parece que se uma ação política não derruba a 

totalidade do edifício capitalista, ela não tem valor político, não 

tem relevância. Essa posição, que pode refletir um desejo 

genuíno e nobre de mudança, se torna um problema quando 

estabelece transcendentemente, “no Comunismo”, “na 

Revolução”, uma instância de julgamento moral: a partir daí, 

qualquer luta que não estabeleça de imediato ou não vise o 

objeto transcendente, ao invés de ser analisada e criticada em 



a crise hipersticional                                                                                                  462 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

suas contradições, ambiguidades e potências, além de ser 

engajada, acaba por ser simplesmente julgada, condenada. 

Essas “teses”, dentre outras, funcionam, para 

brincar com as categorias de Deleuze (2006b; 1974), como 

“postulados” de uma imagem dogmática, ortodoxa ou moral da 

esquerda. Essa imagem da esquerda não esgota as forças reais 

que se aglutinam sobre esse nome, mas serve como uma 

combinação do “bom senso” e do “senso comum” à esquerda 

do espectro político, passando desde a esquerda institucional à 

extrainstitucional, da moderada à radical, da popular à 

acadêmica. A imagem dogmática de esquerda faz com que o 

pensamento e a ação políticos sejam bloqueados ou 

invisibilizados, se distanciando das lutas reais, atuais e virtuais, 

ao postular imagens de luta e de classe antigas e estéreis. 

Contra essa imagem dogmática, moral, ortodoxa, é necessário 

produzir e projetar uma outra e uma nova imagem da esquerda, 

o que só é possível partindo de uma esquerda sem imagem. 

Para nos colocarmos em um ponto de vista de 

crítica da crítica, não basta apenas acusar os discursos da 

imagem dogmática de serem intoxicados e envenenados por 

uma paixão trágica pela derrota, uma hiperstição impotente 

que obscurece qualquer horizonte de transformação. Se nos 

contentarmos em apenas denunciar esse derrotismo, 

acabamos por reforçá-lo em outro nível, pois não oferecemos 

nenhuma chave para entender por que ele se tornou uma 

posição dominante e hegemônica na esquerda. A questão 

central, então, não é apenas refutar a negatividade, mas buscar, 

genealogicamente, as causas que explicam essa série de erros 

que, em cascata, tornam o futuro um refluxo contínuo de 

ressentimento e impotência que bloqueia qualquer 

possibilidade de recomposição política. O verdadeiro desafio é 

ir além da mera denúncia e buscar uma genealogia desse 



a crise hipersticional                                                                                                  463 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

derrotismo, compreendendo suas raízes históricas, teóricas e 

políticas que, de certa forma, se confundem com a própria 

história do movimento operário oficial e dos partidos de 

esquerda institucional e seu “destino”. Ao invés de aceitar as 

repetições melancólicas de esquerda, podemos analisar como 

certos setores da esquerda chegaram a uma posição onde 

qualquer mudança no capitalismo e na composição de classe é 

vista automaticamente como um sinal de derrota, o que, além 

do mais, coloca a esquerda numa paradoxal posição 

conservadora, cujo papel autoimposto é preservar o status quo 

do capital. Esse processo não ocorreu por acaso, mas sim por 

meio de uma série de erros analíticos e estratégicos, que se 

reforçaram mutuamente, até cristalizar uma visão de mundo 

onde a única “certeza” é a impossibilidade da luta. Para isso, 

podemos recorrer, novamente, ao método operaísta e pós-

operaísta de análise, que se propôs a interpretar as mutações 

do capital e das lutas não como sinais de derrota, mas como 

pistas para novas formas de resistência; não como 

confirmações de um destino trágico, mas como o próprio 

terreno onde novas formas de resistência emergem. 

Um dos fatores centrais desse derrotismo crônico 

reside na incapacidade de certos setores da esquerda de 

realizar uma análise materialista das transformações do capital 

e da composição de classe. Em vez de examinar como as 

mutações do capital reconfiguram as formas de exploração e 

resistência, em resposta às próprias dinâmicas das lutas, muitos 

intelectuais e militantes assumiram essas mudanças como 

meros sinais da própria derrota. Assim, o problema não está na 

transformação em si, mas no olhar que a interpreta a partir de 

um paradigma fixo e fossilizado de classe e luta. Em definitivo, 

a luta de classes nunca foi estática: ao longo da história, ela se 

reconfigurou constantemente, à medida que o capitalismo 



a crise hipersticional                                                                                                  464 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

transformava suas formas de extração de valor, suas relações 

de produção e seus regimes de acumulação. Em vez de analisar 

essas mutações como oportunidades para novas estratégias de 

resistência, grande parte da esquerda passou a interpretá-las 

exclusivamente como emblemas de um ciclo de derrotas 

intermináveis. Esse erro pode ser identificado em duas 

tendências principais: 

● O lamento pelo fim do proletariado tradicional: muitos 

intelectuais e militantes se apegaram à imagem do 

operário industrial como o único sujeito revolucionário 

legítimo, em uma simplificação imagética do que é a 

classe. Com a fragmentação e a precarização do 

trabalho, essa figura perdeu sua centralidade, mas isso 

não significou o fim da luta de classes, apenas sua 

recomposição em novas formas. No entanto, ao invés de 

reconhecer esse deslocamento, a resposta foi decretar 

a morte da classe trabalhadora e, com ela, da 

possibilidade das revoltas, o que muitas vezes é 

acompanhado de um discurso reacionário perante a 

emergência da luta das subjetividades minoritárias e um 

apego nostálgico a uma mítica classe operária formal 

e sindicalizada. 

 

● A leitura fatalista da globalização: com a reestruturação 

produtiva e o deslocamento de fábricas para países 

periféricos ou para a China (processo hipersticionalizado 

por Nick Land em Meltdown, “Neo-China Arrives from 

the future”)  a esquerda ocidental muitas vezes 

interpretou esse processo como a consolidação 

irreversível do neoliberalismo, em vez de buscar 

entender como a luta de classes se reorganizava, 



a crise hipersticional                                                                                                  465 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

potencialmente, em escala global. Isso levou a uma 

paralisia teórica, que ignorou tanto as novas formas de 

exploração (trabalho de plataforma, logística, serviços 

precarizados, empreendedorismo endividado7) quanto 

as novas formas de resistência que emergiam nesses 

setores. 

Esse tipo de leitura não apenas falha em explicar a 

realidade, mas contribui ativamente para a desmobilização, 

pois transforma a mudança em sinônimo de derrota, 

impossibilitando a busca por novas formas de organização. Essa 

falha explica por que muitos ainda insistem na ideia de que a 

classe trabalhadora “acabou”, quando, na verdade, ela apenas 

assumiu novas formas e dinâmicas. O trabalho precário, as 

plataformas digitais, a fragmentação e reconfiguração dos 

sujeitos explorados não significam a dissolução da luta de 

classes, mas sim sua recomposição. O problema é que, ao invés 

de analisar essas mudanças de maneira estratégica, muitos 

setores da esquerda preferiram declarar o jogo encerrado antes 

mesmo de tentar jogá-lo. 

Nos anos 1960 e 1970, o operaísmo italiano já se 

diferenciava do marxismo tradicional ao enfatizar a 

necessidade de estudar a composição de classe real em cada 

momento histórico, em vez de se apegar a categorias fixas. Essa 

perspectiva permitiu a identificação de novas formas de conflito 

que não eram reconhecidas pelo marxismo ortodoxo 

(representado pelos PCs mundo afora, alinhados à URSS). O 

conceito de multidão, por exemplo, desenvolvido por Negri e 

Hardt (2004), não é um eufemismo para a dissolução da classe 

trabalhadora, mas uma tentativa de compreender como novas 

 
7 Sobre a relação entre empreendedorismo e endividamento na nova configuração 
do trabalho, ver: (Pirola, 2020). 



a crise hipersticional                                                                                                  466 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

formas de cooperação social podem gerar resistência no 

capitalismo contemporâneo, inclusive em termos de classe (cf. 

PIROLA, 2018a). Do mesmo modo, a ideia de composição de 

classe dinâmica e mutável rompe com o determinismo e sugere 

que a luta não depende da reprodução exata das condições do 

passado, mas da capacidade de identificar e explorar pontos de 

antagonismo emergentes (cf. FORTES, 2024). 

Entretanto, enquanto os operaístas viam nessas 

mudanças um campo de possibilidades para novas formas de 

organização e luta, outros setores da esquerda preferiram se 

prender a diagnósticos de fracasso, vendo qualquer mutação no 

capitalismo como uma prova de que o neoliberalismo triunfou 

sem resistência - isso quando não afirmam que o neoliberalismo 

é resultado direto do ciclo de lutas “de 68”. Esse é um dos 

pontos em que a hiperstição negativa se cristaliza: ao invés de 

compreender a crise como um terreno fértil para a reinvenção 

das lutas, perspectiva amplamente ignorada por setores da 

esquerda, combatem sua própria hiperstição de estimação. 

Poucos eventos foram tão decisivos para consolidar 

a hiperstição negativa da esquerda quanto a Queda do Muro de 

Berlim em 1989. Para a esquerda tradicional, esse evento 

representou o triunfo irreversível do neoliberalismo, a 

confirmação de que o capitalismo havia vencido e que qualquer 

projeto socialista estava definitivamente enterrado. Deste 

modo, é exemplo paradigmático, gerando um impacto 

devastador no imaginário político da esquerda, consolidando 

uma hiperstição derrotista que, desde então, molda grande 

parte das análises sobre o presente. Para os herdeiros do 

operaísmo, a Queda do Muro de Berlim não foi apenas uma 

derrota, mas a socialização das lutas e, nesse sentido, foi uma 

vitória contra os resquícios intragáveis do estalinismo. Não 

fossem as mesas espíritas da mediunidade tankie, este teria 



a crise hipersticional                                                                                                  467 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

sido a oportunidade perfeita para se libertar do fantasma de 

Stalin. O colapso dos regimes socialistas burocráticos não 

significou o fim da resistência ao capitalismo, mas um passo 

importante de desmantelamento de uma forma específica de 

organização autoritária que, de nenhuma forma, expressava as 

potencialidades reais das lutas “desde baixo”. Era um momento 

de abertura para novas formas de organização, livres do peso 

das burocracias estatais e do seu ciclo de perseguições políticas, 

repressão e assassinatos. 

O erro da esquerda tradicional foi confundir o 

colapso do socialismo de Estado, um modo pobre, insuficiente 

e autoritário de organização social, com a impossibilidade de 

qualquer alternativa ao capitalismo. O marxismo hegemônico 

fora construído em cima de uma promessa teleológica: a 

história nos levava ao comunismo. O socialismo real encarnava 

esse telos, o colocava no campo de forças geopolítico. A Queda 

do Muro, desse modo, representou o fim de qualquer telos, 

provou que a história não leva inexoravelmente ao comunismo. 

Os marxistas, desse modo, sem garantia teleológica, abraçaram 

pelo avesso a tese de Fukuyama do fim da história e apenas 

mudaram o sinal valorativo. Enquanto os neoliberais viram a era 

do progresso enfim alcançada, aos marxistas restou a nostalgia 

de uma época em que a revolução não era apenas possível, mas 

metafisicamente necessária. Nada mais distante do imperativo 

marxiano de que a revolução precisa enterrar seus mortos e 

deve colher sua poesia não no passado, mas no futuro (MARX, 

2011, p. 28-9). 

O exemplo do fim do socialismo real mostra como a 

interpretação dos acontecimentos gera efeitos políticos 

concretos: enquanto a esquerda que viu a Queda do Muro 

apenas como derrota perdeu a capacidade de projetar futuros, 

os operaístas buscaram imaginar o que poderia emergir 



a crise hipersticional                                                                                                  468 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

daquela transformação, que era, em si, benéfica no quadro de 

lutas contra o autoritarismo. Essa diferença de perspectiva 

segue crucial hoje: ou encaramos as crises como um chamado 

para novas estratégias, ou nos rendemos à narrativa do fim da 

história, que apenas prolonga a inércia e a resignação. 

Se a hiperstição negativa bloqueia a imaginação 

política da esquerda, a tarefa não é combatê-la com um 

otimismo ingênuo, mas reconstruir a capacidade de ler as 

mutações do capital e da composição de classe sem cair no 

derrotismo automático. Isso exige retomar a análise 

materialista com atenção às novas formas de exploração e 

resistência, sem nostalgias paralisantes8. A crise da esquerda 

não está apenas nas derrotas concretas, mas na forma como 

escolheu interpretá-las. A alternativa não é um retorno ao 

passado, mas a disposição para experimentar novas estratégias 

e composições e, acima de tudo, abandonar a compulsão 

melancólica pela derrota. 

O terreno da luta nunca desaparece, somente se 

desloca, exigindo novos mapas, diagramas e cartografias. Para 

superar a crise da esquerda, é essencial romper com a 

hiperstição negativa e recuperar a capacidade de imaginar e 

fomentar as novas formas de luta que já estão aí, dando a elas, 

um mais-valor de corporalidade no presente e de incorporação 

 
8 Um exemplo claro de hiperstição negativa pode ser visto na maneira como parte da 
esquerda enxerga Putin como um líder “anti-imperialista”, muitas vezes ignorando 
sua lógica autoritária e a continuidade, sobre outros meios, da violência estatal que 
remonta à era soviética. A União Soviética, por meio dessa hiperstição, é reativada 
na Rússia de Putin, que, materialmente, reproduz novas formas de totalitarismo, 
como na injustificável invasão Russa da Ucrânia. Embora Putin não seja Stalin, ele, 
hipersticionalmente é, sendo uma espécie de “Stalin do presente”, reproduzindo os 
mesmos terrores — como os gulags — mesmo que de forma diferente. A superstição 
ideológica nesse caso é a de que Putin seria o retorno de uma luta legítima contra o 
“imperialismo”, uma alternativa ao “Ocidental neoliberal”. Contudo, 
hipersticionalmente, sua ação funciona completamente oposta, assombrando as 
possibilidades de novas lutas e resistências no futuro. 

    

 



a crise hipersticional                                                                                                  469 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

pelo futuro, um “mais-valor de conhecimento sobre a 

verdadeira consistência da realidade contemporânea” 

(AVENASSIAN; HENNIG, s. d., p. 13). Não se trata de otimismo 

vazio, mas de um rigor materialista que analise as 

transformações do capitalismo sem assumir que toda mudança 

é uma derrota, ao mesmo tempo em que já analisa, nas 

tendências, as possibilidades do porvir. O que precisamos, 

portanto, não é apenas criticar a hiperstição negativa, mas 

combatê-la com análises materiais, estratégias renovadas e 

tecidas na imanência dos eventos e problemas políticos de 

nosso tempo, em resposta às nossas demandas subjetivas e 

afetivas, e correspondentes a uma imaginação política 

descolada do passado e que mostre as linhas do futuro, em ação 

no nosso problemático, mas não perdido, presente. O futuro 

não precisa ser um calabouço, pode ser um grito que rompe o 

silêncio, uma mão que manuseia uma granada e a atira em 

direção ao corpus dos poderes, um novo afeto, uma nova forma 

de cooperação social que fertiliza as ruas globais, ou mesmo 

novas imagens que precisamos ainda hipersticionar em nossas 

maquinações e hibridizações com os corpos sociais das lutas, 

abrindo caminhos onde os que não imaginam só enxergavam 

inércia. 

 

 

4. Do fluxo de imaginação ao fluxo de estagnação: a máquina 

capitalista sem mundo por vir 

No terreno hipersticional da crítica (e crise) da 

imaginação, aquele que aposta mais alto e corre riscos tem 

grandes chances de vencer. O capitalismo, e seu 

desenvolvimento de uma lógica ficcional, abstrata e altamente 

especulativa da finança, foi um procedimento bem-sucedido, 

pelo menos em boa parte de sua história: é sinônimo de uma 



a crise hipersticional                                                                                                  470 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

hiperstição que moldou efetivamente os mercados globais — 

compostos de números que se encarnam em sistemas de 

crença, projeção e delírio — organizando não apenas fluxos 

econômicos, mas também afetivos, culturais e subjetivos, como 

na reprodução circular da lógica das bets. Não se trata apenas 

de uma economia de cifras e algoritmos, mas de uma 

maquinaria semiótica que captura desejos, medos e 

expectativas futuras, transformando-os em ativos, dívidas e 

bolhas, todas maquinadas com altas cargas de desejo. 

A tendência da abstração na sociedade capitalista é, 

ela mesma, uma grande bolha especulativa e ficcional, na qual 

o “corpo-sem-órgãos” do capital funciona como superfície 

absorvente de inscrição e registro, não apenas do dinheiro, mas 

também de sonhos, delírios, imagens e signos dispersos — 

outras formas de moeda —, organizando-os em torno de sua 

própria lógica de valorização infinita, em si mesmo, um conceito 

delirante, imaginativo, que se antecipa e se prolonga no futuro, 

sem equivalentes na imagética miserável do socialismo, 

comunismo e da imagem dogmática da esquerda 

Deleuze e Guattari (2010) estavam certos ao 

recusar uma oposição moral ou externa ao capitalismo. O 

problema não está na sua potência esquizofrênica — essa 

máquina delirante que desterritorializa incessantemente os 

corpos, os signos e os desejos —, mas sim em sua face 

paranoica, na mão que reaparece para reterritorializar 

compulsivamente essa força cósmica e criadora. Trata-se de 

uma força feita de desejo e imaginação, que o próprio 

capitalismo captura e injeta em seu corpo inchado, dando 

origem a novas formas de estriamento, de controle, de neo-

arcaísmos e recomposições identitárias. O que o torna singular, 

nesse sentido, é sua capacidade de operar não contra, mas com 

as forças que o ameaçam: ele não reprime a esquizofrenia 



a crise hipersticional                                                                                                  471 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

social, mas a absorve e a reconfigura como fluxo econômico, 

marca, narrativa publicitária ou derivativo financeiro, formas 

imateriais, mas saturadas de desejo. A hiperstição capitalista, 

então, não é um efeito colateral, mas tornou-se um dos 

próprios motores de sua dinâmica histórica, estruturando-se 

como um dispositivo de antecipação especulativa e captura 

imaginativa, onde o real e o fictício não se distinguem, mas 

coexistem como variáveis de um mesmo jogo especulativo. 

No entanto, esse funcionamento está visivelmente 

em crise: o paradoxo é que o capital precisa constantemente da 

força cósmica da imaginação, esse desejo incontrolável de criar 

mundos, de investir afetos, de projetar futuros, para expandir 

seus domínios, mas precisa também conter essa potência em 

formas que sejam úteis à sua reprodução. O segundo elemento 

tem contido o primeiro, a partir do momento em que o campo 

de imaginação entra ele mesmo em crise e acaba por reproduzir 

a dinâmica da captura do futuro que o capital pretende operar. 

O paradoxo é que, se hoje o capitalismo não 

consegue oferecer nenhuma solução imaginativa para suas 

crises, para além da reprodução infinita de sua própria crise (na 

forma da guerra, da estagnação dos mercados, etc.), é porque 

ele não tem mais vitalidade para sugar. Ou seja: a crise atual 

não é só econômica ou política, é uma crise do imaginário 

coletivo. 

A esquerda, enquanto campo simbiótico, semiótico, 

simbólico e imaginativo, perdeu a capacidade de projetar 

futuros possíveis, e, sem isso, o próprio capital, que sempre 

vampirizou essas projeções, também perde sua vitalidade 

hipersticional. Como um vampiro simbiótico e semiótico, o 

capital não cria futuros por si só, ele se alimenta dos futuros 

imaginados, desejados e projetados pelas lutas sociais, pelos 



a crise hipersticional                                                                                                  472 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

movimentos de resistência, pelas contra-imaginações, pelo 

trabalho vivo, pela crítica viva. 

Sem esse alimento e nutrição, ele só consegue 

reproduzir sua própria crise, sua própria estagnação como um 

espelho de uma crise da própria esquerda e das lutas que ela 

mobiliza, na forma de guerras, bolhas financeiras, políticas de 

medo e retrocessos culturais. Por isso, a impotência e paralisia 

da esquerda reverberam no capital, e vice-versa, criando um 

ambiente simbiótico e semiótico de exaustão imaginativa, onde 

nenhum dos dois polos consegue operar com vitalidade. 

O capital precisa das lutas e de seu imaginário de 

mundos possíveis para continuar se expandindo, reinventando-

se e, paradoxalmente, controlando essas mesmas lutas. Era o 

mesmo movimento paradoxal da relação entre trabalho e 

capital, que, aqui, exploramos em relação à imaginação. Sem 

essa relação que serve de lubrificante, a máquina hipersticional 

capitalista emperra e está emperrada, apesar de alguma ou 

outra inovação que, no máximo, reproduz a crise em níveis mais 

complexos: a economia do compartilhamento tornada gig 

economy, a socialidade virtual tornada algoritmo. 

Sem essa vitalidade, o capitalismo se alimenta, hoje, 

da força imaginativa da extrema-direita. No entanto, isso não 

deixa de aprofundar sua própria crise. A extrema-direita opera 

na lógica da reterritorialização, sempre restauradora, 

nostálgica, baseada na recuperação imaginária de passados 

idealizados (impérios nostálgicos, ordem, valores tradicionais, 

identidades fixas que o próprio capitalismo, ou melhor, as lutas 

dentro dele e contra ele, destruíram). Portanto, ela não imagina 

futuros propriamente ditos, apenas ficcionaliza o passado. Seu 

horizonte simbólico é, portanto, regressivo, não expansivo. O 

capitalismo, enquanto máquina de futuro e captura de futuro, 

depende de uma força de imaginação de mundos possíveis que 



a crise hipersticional                                                                                                  473 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

desterritorializa os fluxos desejantes do real que ele absorve em 

sua relação de antagonismo, fuga e captura com as máquinas 

desejantes das lutas. Quando ele precisa recorrer a essas forças 

puramente reterritorializantes, já codificadas de antemão, na 

forma de gestão de símbolos e afetos conservadores, o capital 

começa a operar sem um real dinamismo de futuro: a máquina 

torna-se, puramente, parasitária de sua própria captura do 

futuro, uma pura forma vazia de comando. O capital como 

sujeito automático do processo periga rodar no vazio, sem 

substância. 

O resultado: o capitalismo torna-se mais gregário. O 

termo “gregário” significa que, em vez de operar como força 

desterritorializante, criadora de novos fluxos, o capitalismo se 

fecha sobre si mesmo, se aglutina em torno de formas sociais 

arcaicas, estriadas e identitárias. Ele passa a funcionar como 

uma máquina de pertencimento imaginário, ao invés de uma 

máquina imaginária de abertura, fluxos e captura desses fluxos. 

O recurso do capitalismo contemporâneo às forças 

conservadoras e à extrema-direita não expressa sua força, mas 

sim uma fraqueza estrutural: a incapacidade de produzir novos 

imaginários coletivos. Nesse ponto, o perspectivismo ajuda a ir 

além da hiperstição tecnofascista de Nick Land: o capital não é 

o exterminador do futuro, mas um parasita alienígena que 

habita nosso corpo social como hospedeiro. E justamente por 

isso, também nós, do ponto de vista do capital, somos um corpo 

estranho, um alienígena que ele tenta assimilar por simbiose ou 

hibridização. Sem imaginação própria, o capitalismo se torna 

uma máquina regressiva, incapaz de projetar o futuro: um 

aparelho hipotônico de imagens desgastadas, que opera por 

flashbacks instantâneos e translúcidos. Em vez de abrir o 

tempo, fecha-o num presente espectral, ativando apenas 

pertencimentos reacionários e dispositivos gregários. Esse 



a crise hipersticional                                                                                                  474 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

capital-imagem se alimenta do passado como espetáculo, como 

inércia, não mais como vitalidade e promessa de futuro. 

Resgatando sua força da poesia do passado, a revolução 

conservadora do capital em sua deriva fascista só é capaz de 

entregar a catástrofe. O salto na direção de um passado que 

nunca foi cai num futuro que não pode ser. 

No fundo, isso intensifica sua carência vital de uma 

imaginação potente, porque essas forças mobilizadas mais pela 

extrema-direita, mas também pelas nostalgias de esquerda, 

não oferecem ao capital nenhum novo território de expansão, 

só o espetáculo da crise, da ordem simulada e do ressentimento 

performado. O esgotamento criativo do capitalismo, 

paradoxalmente, é o mesmo que o nosso: incapaz de produzir 

novos mundos possíveis, só podemos mobilizar forças 

conservadoras como as da extrema-direita e da esquerda 

nostálgica derrotista, mas apenas de forma imagética, 

espetacular. Como o pensamento da extrema-direita é 

estruturalmente regressivo,  baseado na nostalgia de passados 

idealizados, na segurança de identidades fixas e na promessa de 

pertencimento afetivo que, paradoxalmente, alimentam hoje o 

próprio horizonte do que restou do pensamento “progressista” 

de esquerda, ele não oferece nenhum horizonte de futuro real, 

apenas o simulacro de uma ordem restaurada, não o simulacro 

como cópia, mas como “impotência” do falso, ou seja, o 

modelo, para brincar com a tese de Deleuze (1974; 2006a; 

2006b). 

No fundo, isso somente aprofunda sua crise 

imaginativa: sem a potência da imaginação das lutas sociais e 

seus futuros possíveis, historicamente vinculadas ao campo 

imaginativo da esquerda, o capital só consegue antecipar o 

porvir prolongando o horizonte fechado da crise e do 

ressentimento, tanto da esquerda quanto da direita que, desse 



a crise hipersticional                                                                                                  475 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

modo, se tornam a mesma substância amorfa e indiferenciada. 

Se “o que diferencia a esquerda da direita, vai dizer Fisher, é o 

compromisso com a ideia de que a libertação está no futuro, 

não no passado” (GONÇALVES; MARQUES, 2021, p. 403), uma 

esquerda que procura suas energias no passado não é diferente 

da direita. 

 

 

5. Hiperstição instituinte, imaginação e mitopolítica: 

engajando com as potências do falso 

Para além da crítica das hiperstições negativas da 

esquerda dogmática, é o caso de afirmar hiperstições 

propriamente ditas, hiperstições ativas, positivas. Se não 

negamos que o exercício ficcional já é, ele mesmo, político, com 

a análise operaísta da tendência já mostramos como ele passa 

da ficção literária para a dimensão propriamente política, 

encontrando uma força ficcional própria da ação política 

orientada ao futuro (GONÇALVES; MARQUES, 2021) e calcada 

nos desejos e nas lutas. Como Avanessian e Mackay comentam 

na “Introdução” ao Acelerationist reader, são necessárias 

“novas práticas científico-ficcionais, ainda que não 

necessariamente em forma literária” (2014, p. 37. Grifo nosso). 

Para finalizar esse texto, vamos discutir a natureza política da 

hiperstição através de sua relação com a imaginação e com o 

mito e a relação destes com o futuro. 

Enquanto o conceito de hiperstição é utilizado, no 

contexto do CCRU, ao redor de discussões sobre ficção, nosso 

objetivo é atentar à natureza ficcional dos desejos imanentes às 

lutas. Há uma série de mundos expressos libidinal e 

imaginariamente em cada movimento de luta política, de 

classe, minoritária, democrática. As lutas expressam suas 

próprias narrativas, e é nelas em que a indistinção entre ficção 



a crise hipersticional                                                                                                  476 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

e realidade mais se mostra em sua radicalidade. Se as 

hiperstições são “narrativas capazes de efetivar sua própria 

realidade por meio do funcionamento de circuitos de 

retroalimentação, gerando novos atratores sociopolíticos” 

(Williams, 2013, p. 9), as lutas são excelentes formas de criar 

atratores sociopolíticos novos, operando uma “engenharia 

libidinal” (O’SULLIVAN, 2017b) imanente, nelas mesmas, 

transformando em ato os comportamentos e desejos de uma 

dada composição de classe. 

O capital, enquanto hiperstição totalitária, intenta 

produzir o “One God Universe” de sua valorização. Como coloca 

o CCRU (2015, p. 26), o OGU incorpora todas as ficções 

concorrentes com a dele em sua própria metanarrativa, 

reduzindo qualquer realidade alternativa ao “Mal”, como se 

fossem ilusões e enganos. Além disso, o OGU funciona por 

ficções que negam seu próprio caráter de ficções, ficções que 

se apresentam como a realidade mesma (o realismo político da 

Realpolitik, o Realismo Capitalista). É exatamente por isso que 

a produção de ficções alternativas, e que se apresentam como 

criações fictícias da realidade, podem ser uma arma contra o 

OGU do ponto de vista “absoluto” do capital. As lutas políticas 

de nosso século, daquilo que Negri (& Hardt) chamaram de 

multidão, por exemplo, são um vetor ficcional, hipersticional, 

de produção da realidade, a tentativa de um êxodo em relação 

ao OGU da pretensamente unívoca realidade contemporânea. 

 

 

5.1 Imaginação, luta e instituição 

Embora o conceito de hiperstição seja recente, há 

uma pré-história conceitual que lida com uma problemática 



a crise hipersticional                                                                                                  477 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

bastante próxima. O conceito de imaginação política, como 

aparece em Spinoza (2014) e em Castoriadis (1982), por 

exemplo, já apontava para um papel ativo da imaginação e 

criticava uma distinção simples entre uma pretensa realidade 

objetiva e dada e um exercício imaginário que lhe seria externo 

e ilusório. 

Comecemos por Spinoza. Saar (2015, p. 116) atenta 

que, a partir de Spinoza, há uma dupla conexão entre 

imaginação e política: de um lado, a política é feita com o 

imaginário e através dele, já que a política é necessariamente 

mediada por imagens e suas associações, que dependem dos 

mecanismos da imaginação; de outro, a política e suas ações 

transformam o imaginário, gerando imagens que, por meio da 

ação coletiva, são moldadas e politicamente negociadas. 

Durante muito tempo, a leitura hegemônica de Spinoza 

relegava à imaginação um papel negativo, ilusório, sendo a 

imaginação ligada às superstições, ao erro epistemológico e à 

passividade afetiva. Essa leitura se baseia na teoria 

althusseriana da ideologia enquanto “opacidade do imediato”, 

em que a realidade é percebida de maneira imaginária, mas, 

precisamente, de forma deficiente e inadequada (cf. PIROLA, 

2025). Entretanto, embora a imaginação de fato tenha também 

esse papel, ele não esgota sua natureza. A imaginação não é um 

problema enquanto tal, visto que ela é uma necessidade do 

funcionamento humano. A imaginação pode ser um problema, 

mas ela também pode ser uma potência: 

 
as imaginações da mente, consideradas em si 
mesmas, não contêm nenhum erro; ou seja, a 
mente não erra por imaginar, mas apenas 
enquanto é considerada como privada da 
ideia que exclui a existência das coisas que ela 
imagina como lhe estando presentes. Pois, se 
a mente, quanto imagina coisas inexistentes 
como se lhe estivessem presentes, soubesse, 
ao mesmo tempo, que essas coisas realmente 



a crise hipersticional                                                                                                  478 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

não existem, ela certamente atribuiria essa 
potência de imaginar não a um defeito de sua 
natureza, mas a uma virtude, sobretudo se 
essa faculdade de imaginar dependesse 
exclusivamente de sua natureza, isto é, se ela 
fosse livre (SPINOZA, 2014, EIIP17esc.). 

 

Ou, como resume Hippler, “o erro não é uma 

consequência da imaginação, mas da ignorância do caráter 

imaginário da imaginação” (2011, p. 60). A teoria da imaginação 

spinozana, portanto, já aponta para algo essencial ao conceito 

de hiperstição: sua natureza ativa. O problema não está em 

imaginar, mas em imaginar sem saber que o está fazendo. A 

imaginação, quando ciente de seu caráter imaginário, se torna 

uma potência. É essa a base da distinção entre a imaginação 

enquanto passividade e erro, e a imaginação enquanto 

atividade e potência (ou, em Althusser, entre a ideologia como 

ilusão e a ideologia como conjunto de ideias que fundamenta 

uma atividade política, refletindo a ambiguidade do termo 

“ideologia” na tradição marxista). O próprio conceito de 

hiperstição é por vezes oposto ao de superstição, que Spinoza 

ligava à imaginação passiva, à ideologia. A hiperstição é, 

portanto, o exercício imaginário que sabe que imagina. A 

superstição, ao contrário, não sabe que imagina, sofre 

passivamente com as imagens, e não reconhece o estatuto 

imaginário destas imagens. Como colocam Avenassian e 

Henning, “as hiperstições conceituais se desencadeiam 

exatamente onde o simulacro se torna indistinguível da verdade 

ou da realidade — embora com o resultado exatamente oposto 

ao da ideologia, que se sustenta na não reconhecibilidade da 

ficcionalidade do presente” (s. d., p. 2). 

Essa discussão sobre a imaginação em Spinoza está 

longe de ser simplesmente “epistemológica”. A imaginação, 

para esse autor, é condição de possibilidade da ação: “tudo o 



a crise hipersticional                                                                                                  479 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

que um homem imagina não poder fazer, ele imagina-o 

necessariamente, e esta imaginação o dispõe de tal maneira 

que ele realmente não pode fazer o que imagina não poder. 

Com efeito, durante todo o tempo em que imagina não poder 

fazer isto ou aquilo, não é determinado a fazê-lo e, 

consequentemente, é-lhe impossível fazê-lo” (SPINOZA, 

EIIIdef.28). Por um lado, uma superstição bloqueia a ação ao 

criar uma imagem falsa que separa o corpo de suas 

possibilidades; por exemplo: acreditar que sair na sexta-feira 13 

dá azar e impede a ação; acreditar que o poder dos reis é divino 

impede a multidão de se opor a seu comando. Por outro lado, 

uma hiperstição habilita a ação ao imaginar uma luta política 

como possível, afetando o corpo para agir. Só se faz aquilo que 

se imagina que pode9. Só se luta por aquilo que se imagina 

poder lutar. Uma imagem é, precisamente, a “marca” mental 

de um afeto no corpo (DELEUZE, 2017, p. 162): sou afetado de 

modo a aumentar ou diminuir minha potência, resultando em 

tristeza ou alegria; afeto e imaginação são duas dimensões de 

um mesmo processo. Portanto, as hiperstições negativas 

ligadas à crise da imaginação de uma esquerda presa em uma 

imagem dogmática de si ganham aqui mais uma camada, 

afetiva: as teses e postulados do gênero “Não há mais lutas” e 

“Toda crítica é recuperada” são correlatas de afetos tristes, 

impotentes. Imaginar que “um outro mundo é possível” é se 

alegrar, e se alegrar é aumentar a potência política. Quando 

cedemos à hiperstição capitalista, nos entristecemos 

necessariamente, não apenas como estado de alma, mas como 

diminuição da potência do corpo. A hiperstição capitalista, a 

ideia de que o capital é totalizante e inescapável, de que o OGU 

 
9 Entretanto, não se pode tudo o que se imagina: não posso voar só por imaginar que 
posso. Ao mesmo tempo, foi a imaginação e o desejo de voar que alimentou a 
construção das máquinas voadores, dos aviões etc. 



a crise hipersticional                                                                                                  480 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

controla toda a realidade, é também uma superstição que 

separa os corpos do que eles podem, separa as lutas e seu 

conatus de suas capacidades. Por isso, é fundamental lembrar 

que “a imaginação produz um antagonismo visceral no cerne do 

político que não pode ser neutralizado ou contido 

completamente” (WILLIAMS, 2007, p. 361). 

A imaginação é, portanto, indissociável dos afetos, 

da afetividade, da afetação, políticas. A política é imbuída, em 

um mesmo movimento, na economia afetiva daquilo que 

Spinoza, antes de Negri, denominava de multidão e em seu 

imaginário: “A política, de acordo com Spinoza, é acima de tudo 

localizada na esfera das paixões e, portanto, da imaginação” 

(HIPPLER, 2011, p. 64). Há, portanto, a partir de Spinoza, um 

conatus da imaginação, um esforço propriamente humano e 

multitudinário que transforma o desejo em imaginação: “A 

mente esforça-se, tanto quanto pode, por imaginar aquelas 

coisas que aumentam ou estimulam a potência de agir do 

corpo” (SPINOZA, EIIIP12). O conatus, em seu próprio 

desenvolvimento e expansão, se torna imaginação, e a 

imaginação é constituinte de novas instituições (NEGRI, 2020, p. 

29; 38). Passamos, assim do papel da imaginação das e nas lutas 

ao seu papel instituinte. Passamos, assim, a Castoriadis. Em sua 

obra-prima, A instituição imaginária da sociedade (1982), 

Castoriadis faz uma extensa crítica ao engessamento 

funcionalista, positivista, economicista e teleológico do 

marxismo. Para Castoriadis, a tradição hegemônica de 

pensamento nunca conseguiu pensar efetivamente o real do 

social-histórico, pois nunca teve uma teoria efetiva do 

imaginário, deficiência que também recaía sobre o 

materialismo dialético. Para ele, a instituição da própria 

realidade é inerentemente imaginária. Há um imaginário radical 

que é fonte do imaginário efetivo (as imaginações instituídas), 



a crise hipersticional                                                                                                  481 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

um imaginário radical que faz constantemente a sociedade 

instituinte contra o engessamento da sociedade instituída. O 

autor demonstra e fundamenta, ao longo de seu livro, que a 

sociedade e o real, as significações sociais, e a própria 

racionalidade, são frutos dessa atividade do imaginário radical. 

Há uma atividade imaginária instituinte que produz as diversas 

instituições da sociedade, contra a pretensa realidade dada e 

“objetiva” do estabelecido. Assim, juntando Spinoza e 

Castoriadis, através de Negri e do conceito de hiperstição10, 

podemos dizer que o exercício hipersticional calcado no desejo 

das lutas é o que cria as condições de possibilidade de arrancar 

o futuro do imaginário/ficcional capitalista, que se apresenta 

como inexorável, para transformar imaginariamente a própria 

instituição do real, produzindo novas instituições sociais. Os 

conceitos de “comunismo”, de “comum”, e mesmo o tão 

abatido e ameaçado — mas importante — conceito de 

“democracia”, são exemplos dessas instituições hipersticionais. 

A hiperstição criativa, passando pelas lutas, chega à instituição 

do novo. 

Por fim, vale lembrar o adágio do Realismo 

Capitalista, do OGU, popularizado por Fisher (2020): “É mais 

fácil imaginar o fim do mundo do que imaginar o fim do 

capitalismo”. Ou, como aparece no original, de Jameson, que 

inspirou Fisher: “Parece ser mais fácil para nós hoje imaginar a 

 
10 Podemos adicionar a essa trinca um ás: Claude Lefort (2011), amigo de Castoriadis 
e pensador radical da democracia, assim como Negri. Lefort, ao enfatizar a ideia de 
que a democracia é sempre incompleta e em constante reconstrução, a entende 
como um processo aberto e essencialmente contingente. A democracia, contra 
qualquer autoritarismo e totalitarismo, é o único sistema que permanece aberto às 
lutas, permitindo que a disputa pelo poder e pela organização social seja constante 
e dinâmica. Isso a torna crucial para a imaginação política, pois a democracia não é 
um estado final ou um ideal imutável, mas um campo de possibilidades em que as 
lutas podem redefinir continuamente as normas e estruturas do poder. Essa visão se 
conecta diretamente com o pensamento do instituinte e do imaginário, pois a 
democracia é, em sua essência, um espaço de transformação política, onde novas 
formas de organização e resistência podem emergir e se fortalecer. 



a crise hipersticional                                                                                                  482 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

degradação completa da Terra e da natureza do que o colapso 

do capitalismo tardio; talvez isso se deva a alguma fraqueza da 

nossa imaginação” (JAMESON, 1994, p. xii). É curioso como há 

uma deriva entre o escrito de Jameson, de 1994, e o de Fisher, 

de 2009: Jameson diz que parece ser mais fácil imaginar o fim 

do mundo do que o do capitalismo; Fisher diz que efetivamente 

o é mais fácil. Além disso, Jameson sugere que talvez seja uma 

fraqueza da imaginação. Na boutade de Fisher parece se tratar 

de uma necessidade da imaginação. Será essa deriva causada 

por 15 anos de hegemonia neoliberal (efetivamente, em crise, 

hoje11)? Certamente é um dos aspectos. Mas acreditamos que 

é fundamental o salientado por Jameson: se trata de uma 

fraqueza da imaginação; não há fatalidade; há solução. 

 

 

5.2 Mito político, mito menor e fabulação 

Outro conceito fundamental que é uma 

antecipação do conceito de hiperstição é o de mito, relacionado 

com a prática da fabulação, como teorizada por Deleuze em 

genealogia bergsoniana (cf. ZUNINO, 2024). O mito próprio à 

hiperstição, entretanto, difere do mito como entendido 

tradicionalmente.  

Yves Citton (2010), traz a discussão que fizemos 

sobre a relação entre afeto e imaginação para o campo do mito 

e de sua relação com o poder, o que ele batiza de mitocracia. 

Para o autor (2010), há quatro níveis de análise em que se passa 

dos afetos ao mito: 1) primeiramente, há o nível dos afetos, do 

“o que eu sinto”. Como ele atenta, os afetos não podem estar 

errados: se eu sinto fome é porque tenho fome; 2) após, vem o 

nível epidêmico, visto que os afetos nunca são simplesmente 

 
11 Sobre a crise do neoliberalismo, ver, Fortes (2025). 



a crise hipersticional                                                                                                  483 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

“meus”, mas são sempre “nossos”, são virais; há um processo 

de “imitação afetiva” que já era atentado por Spinoza; 3) em 

terceiro lugar — e aqui há um salto qualitativo —, há uma 

dimensão narrativa dos afetos, visto que “nós sentimos por e 

através de histórias”, de “estruturas narrativas”; 4) por fim, esse 

sentir estruturado em narrativas produz os mitos, entendidos 

como atratores afetivos e da ação, atratores míticos e atratores 

políticos, como no exemplo de Antígona, retomado por Yves 

Citton (2010, p.65), em que a transformação de uma jovem 

obediente em rebelde se tornou um mito. Esse mito passou a 

atrair uma diversidade de leitores e espectadores, oferecendo 

uma narrativa pronta para ser apropriada em diferentes 

contextos e interpretações, se tornando fonte de inspiração. 

Entretanto, Citton também fala em mitos bem mais banais, 

quotidianos e contemporâneas, como é o caso da meritocracia. 

O mito, portanto, é um atrator político que conduz formas de 

afeto, formas de sentir e, daí, cursos de ação.  Desse modo, 

Citton afirma que não se trata de enfrentar mitos “falsos” com 

alguma pretensa verdade objetiva, mas de enfrentar mitos com 

mitos (“Mágica deve derrotar mágica!”, dizia um personagem 

de desenho animado): “mitos (reacionários) precisam ser 

superados por mitos (emancipatórios)” (CITTON, 2010, p. 67. 

Grifo no original). E ainda, “para distinguir os mitos 

emancipatórios dos reacionários, é menos importante medir o 

quão ‘míticos’ eles são do que considerar em que direção eles 

impulsionam o nosso desenvolvimento coletivo” (CITTON, 

2010, p. 67). Sua natureza hipersticional já é visível. 

O próprio CCRU já havia percebido e expressado, 

ainda que não de modo suficiente, a relação entre hiperstição e 

mito. Além da palavra “mito” e seus derivados pulularem ao 

longo dos textos de teoria-ficção do CCRU, é em uma entrada 

do blog Hiperstition de junho de 2004 que a relação é afirmada 



a crise hipersticional                                                                                                  484 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

de modo mais preciso: a hiperstição, para além de suas 

variações específicas, envolve o mito como um de seus 

“ingredientes irredutíveis”, e segue a “explicação”: 

 

Mýthos. Atribuição abrangente de todos os 
sinais (descobertas, teorias, problemas e 
abordagens) a agências, alianças, culturas e 
continentes artificiais. A proliferação de 
“portadores” (“Quem diz isso?”) – 
multiplicando perspectivas e fragmentos 
narrativos – produz um mythos 
hiperesticional coerente, porém 
inerentemente desintegrado, ao mesmo 
tempo em que efetua uma destruição positiva 
da identidade, da autoridade e da 
credibilidade12. 

 
 
A definição proposta, além de bastante sintética, é 

um tanto enigmática. Nos parece que o essencial do fragmento 

está em dizer que faz parte da hiperstição uma dimensão 

mitológica no sentido em que as “descobertas, teorias, 

problemas, abordagens”, conceitos, ideias, proposições etc. são 

atribuídos a agentes (“portadores”) artificiais (lembremos que 

na hiperstição a positividade do artificial destrói a 

superioridade ontológica do pretenso natural ou original: tudo 

é artifício). A hiperstição exige que alguém “diga isso” (“Quem 

diz isso?”), que alguém seja o veículo hipersticional, trazendo 

do futuro os elementos que formam um dado mythos e o 

realize. Fica claro, assim, que o mito hipersticional possui uma 

relação íntima com a multiplicidade, já que se dá através de 

uma “desintegração” e “fragmentação” que destrói a 

identidade e a autoridade. 

 
12 Disponível em (Acesso em julho de 2025).                                                                
http://hyperstition.abstractdynamics.org/archives/006777.html.  

 

http://hyperstition.abstractdynamics.org/archives/006777.html


a crise hipersticional                                                                                                  485 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

O pensamento mítico, como é entendido 

tradicionalmente e como foi criticado pelo pensamento (pós-

)estruturalista, funciona por uma busca das Origens, busca que 

é normalmente de tipo transcendente. Segundo Eliade (2002), 

o mito refere a um tempo mítico, uma espécie de Origem extra-

histórica, um tempo antes do tempo, em que se deu (se dá) uma 

realidade mais elevada, mais verdadeira, primordial. O rito é o 

ato que repete o mito, fazendo com que participemos 

novamente desse tempo mítico, do mito, da Origem. O 

pensamento mítico é a busca e o encontro da Origem mítica que 

explica a razão das coisas e a passagem do tempo mítico, 

eterno, transcendente, ao tempo profano, histórico. 

Filosoficamente falando, é possível fazer um paralelo entre a 

estrutura mitológica (em seu entendimento tradicional, em que 

Eliade é paradigmático) e a estrutura do pensamento platônico. 

O próprio autor (ELIADE, 1992, p. 37; 117) afirma que Platão é 

um teórico da mentalidade mitológica arcaica, propondo o mito 

de um paraíso primordial, e ainda diz que há uma relação entre 

a reminiscência (anamnese) platônica das formas (Ideias) com o 

retorno às origens mitológicas. Tanto o mito quanto as formas, 

nesse sentido, se dão em um plano transcendente e eterno, 

primordial, externo ao tempo histórico, ao devir, ao sensível (cf. 

GREGORY, 1968). Chamemos esse mito de estrutura 

transcendente de mito maior: ele remete à Origem e adquire a 

forma do Um. Só há uma Origem, que se torna critério 

normativo no estabelecimento de um tribunal do real, um 

sistema de julgamento, fazendo com que o tempo histórico 

tome a forma da decadência, da degeneração, da queda. Por 

vezes, esse mito da Origem é complementado por um mito do 

Fim (um telos) enquanto reconciliação, redenção, em que a 

verdade das origens é encontrada novamente, formando uma 



a crise hipersticional                                                                                                  486 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

teleologia histórico-mitológica. Da transcendência viemos, à 

transcendência voltaremos. 

É evidente que o mythos que faz parte da 

hiperstição não é e não pode ser esse mito maior. A hiperstição 

não remete às origens, mas ao futuro; não remete ao tempo 

eterno, extra-histórico, mas ao devir, ao movimento histórico, 

à contingência; por fim, não toma a forma do Um, mas é fruto 

de um processo molecular, viral, próprio à multiplicidade. O 

mito do qual a hiperstição necessita é necessariamente um mito 

menor (ou melhor, vários: um ou vários mitos?). Se retomamos 

a estrutura platônica do mito maior, podemos dizer que a 

proposição hipersticional de um mito menor se dá exatamente 

pelo projeto deleuzeano (e nietzscheano) de uma reversão do 

platonismo (DELEUZE, 1974). Enquanto o mito maior, platônico, 

transcendente, tem na Origem uma Verdade dada, pronta, o 

mito menor se dá antes na produção imanente de uma 

narrativa ou “entidade” mítica posta no futuro e 

imediatamente relacionada ao devir, ao sensível, afetivo e 

imaginativo que traz ao real aquela ficção mitológica. Enquanto 

o mito maior busca a Verdade na Origem, o mito menor busca 

constituir o porvir através das potências do falso. São essas 

potências do falso, potências da faculdade de fabulação (em 

inglês traduzido como myth-making), o que dá à hiperstição a 

sua capacidade de agir, de tornar real o fictício, de realizar o 

mito, para além de qualquer paralisia ou passividade da 

verdade transcendente: “Elevando o falso à potência, a vida se 

libertava tanto das aparências quanto da verdade: nem 

verdadeiro nem falso, alternativa indecidível, mas potência do 

falso, vontade decisória” (DELEUZE, 2006a, p. 176). Nietzsche 

(2017, p. 97-101) já assinalava a importância das ilusões e das 

alucinações para a realização histórica “de todas as coisas 

grandes”, para a criação. A hiperstição utiliza o mito menor 



a crise hipersticional                                                                                                  487 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

como alça de feedback positivo do real através do falso: aqui, 

na fabulação mitológica, a indistinção entre o real e o fictício é 

levada ao extremo, e a ação política ganha a qualidade de um 

trabalho artístico: “talvez somente quando a história suportar 

transformar-se em obra de arte, ou seja, em pura forma 

artística, ela poderá conservar ou mesmo despertar os 

instintos” (NIETSCHE, 2017, p. 98). Segundo Deleuze (2006a, p. 

178), a potência do falso encontra no artista o mais alto criador 

da verdade, do Novo. Ele também comentava que o fato 

moderno é que não há mais povo (enquanto agente do 

processo revolucionário) e que a questão seria, justamente, a 

de criar esse povo que “falta”: “Compete à função fabuladora 

inventar um povo” (DELEUZE, 2011, p. 13). É aí que age o mito 

e que o mito, como na literatura menor, se torna político e 

minoritário: “Não o mito de um povo passado, mas a fabulação 

de um povo porvir” (DELEUZE, 2006a, p. 265-6). A função 

fabuladora, contra o mito maior, não remete à Origem, mas ao 

aqui e agora: “não é analisar o mito para descobrir seu sentido 

ou estrutura arcaica, mas sim referir o mito arcaico ao estado 

das pulsões numa sociedade perfeitamente atual” (DELEUZE, 

2006a, p. 261). 

Essa potência hipersticional do mito, e sua natureza 

política, possuem um antepassado ambíguo na figura do 

anarco-sindicalista francês Georges Sorel (1847-1922). O autor 

propunha o conceito de mito político, tanto em sua análise dos 

movimentos históricos quanto em sua proposição 

revolucionária socialista. Desse modo, o seu mito político já era 

hipersticional, na medida em que não era ligado à negação do 

real e era motor do movimento revolucionário: “Sorel não está 

falando aqui de um mito como uma distorção da verdade, mas 

antes como um veículo para realizar aspirações, não importa o 

quão vagas ou não realistas elas possam ser” (VOUT; WILDE, 



a crise hipersticional                                                                                                  488 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

1987, p. 3). A ação política efetiva precisa do mito: “A pergunta 

que [Sorel] faz é se é possível passar dos princípios à ação sem 

a intermediação do mito. A resposta, clara em sua obra, é um 

retumbante não. Para Sorel, o mito é a força impulsionadora 

básica de qualquer grande movimento histórico” (MIGUEL, 

1998, s. p.. Grifo no original). O mito, em Sorel, funciona como 

o atrator político do qual falava Citton, um atrator estranho que 

tem a capacidade de aglutinar as energias revolucionárias: “um 

corpo inteiro de pensamento, como o socialismo, só pode ser 

verdadeiramente compreendido se um mito atuar como 

catalisador” (VOUT; WILDE, 1987, p. 5). Seu mito revolucionário 

de preferência era o da greve geral, que, em sua época, não 

estava apenas em suas páginas, mas estava na boca do povo: 

“sabemos que a greve geral é aquilo que já disse: o mito no qual 

o socialismo se condensa inteiramente, ou seja, uma 

organização de imagens capazes de evocar instintivamente 

todos os sentimentos que correspondem às diversas 

manifestações da guerra travada pelo socialismo contra a 

sociedade moderna” (SOREL, p. 94. Grifo no original). Essa 

concepção de Sorel foi fundamental para o desenvolvimento do 

singular pensamento de Mariátegui, que aliava o marxismo e a 

causa e a cultura indígenas no Peru, propondo “uma 

transmutação da metafísica religiosa”: “de fé nas entidades 

divinas não concretas, o homem revolucionário passaria a 

imbuir-se de uma fé nas entidades terrenas, que para além de 

sua materialidade concreta, possuiriam um ‘sentimento do 

devir’ sobre o qual fundamentar-se-ia os empreendimentos 

históricos” (SCARTEZINI, 2013, p. 122). 

A proposição soreliana do mito político lança nova 

luz, uma luz hipersticional avant la lettre, sobre uma 

problemática marxiana clássica: a da teleologia histórica. 

Segundo o mito maior do marxismo, a história é o avanço 



a crise hipersticional                                                                                                  489 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

“dialético” dos modos de produção pela superação das relações 

de produção pelo avanço das forças produtivas, que finalmente 

passará do capitalismo para o comunismo, o fim da história. 

Nesse esquema, o comunismo é uma necessidade histórica que 

aparece como mito maior. Por vezes, inclusive, a história é dita 

começar pelo “comunismo primitivo” e, após as sociedades de 

classe e o desenvolvimento econômico possibilitado por elas e 

pelo capitalismo, chegamos ao “comunismo superior”, o 

“comunismo propriamente dito”. Esse esquema reproduz 

exatamente o esquema do mito maior, transcendente: remete-

se à Origem, à sociedade sem história (o tempo mítico) e, após 

a história, que é “história da luta de classes” (queda), chega-se 

ao comunismo (telos), Fim da história, à reconciliação do 

Homem consigo mesmo. Sorel, entretanto, já havia percebido o 

quanto esse esquema mitológico transcendente não era 

necessário para pensar o telos presente no marxismo: “Toda a 

leitura que o pensador francês faz da obra de Marx passa pela 

percepção de que a teleologia marxista, apresentada com a 

roupagem de leis históricas cientificamente deduzidas, nada 

mais é do que um artifício destinado à eficácia política” 

(MIGUEL, 1998, s. p.). Ou seja: o “comunismo como 

necessidade histórica”, como “fim da história”, pode ser 

entendido como um mito imanente, um mito menor, que 

mobiliza os sujeitos para a ação política que visa realizar esse 

futuro específico. Assim não haveria exatamente teleologia. 

Castoriadis (1982, p. 26 e ss.) já alertava como no pensamento 

teleológico não há verdadeira abertura ao futuro, visto que o 

futuro é simplesmente desdobrado, deduzido, do presente e 

este da Origem. A teleologia é a expressão histórica de um 

desenvolvimento mecânico, no qual não há verdadeira criação. 

Entretanto, o pensamento teleológico dentro da tradição 

marxista era ambivalente: por um lado, seria natural que ele 



a crise hipersticional                                                                                                  490 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

levasse à passividade, visto que o futuro comunista estaria 

garantido; por outro, a época em que o pensamento teleológico 

imperava foi talvez a em que mais houve movimentação 

revolucionária. Isso indica que a teleologia funcionava como um 

mito político no sentido de Sorel, hipersticional. Era um atrator 

hipersticional afetivo e político que mobilizava as pessoas. 

Entretanto, e essa é uma segunda ambivalência, como a 

teleologia deduzia mecanicamente o Fim da história em um 

desenvolvimento mais ou menos dado pelas forças produtivas, 

o “comunismo” funcionou por vezes, e hegemonicamente, 

como um mito transcendente que servia como instância de 

julgamento do real e de suas lutas e devires, além de instância 

de justificação de uma série de violências “revolucionárias” (o 

“stalinismo” sendo o nome paradigmático desse processo). 

Partindo dessa ambivalência do mito teleológico, portanto, o 

desafio atual parece ser o de reafirmar a força hipersticional 

que retirávamos da teleologia histórica sem cair no comunismo 

como transcendência. Michael Hardt e Antonio Negri (2001) 

insistiram muito nesse ponto: as teleologias precisam ser 

destruídas, na medida em que impunham um Fim 

transcendente ao movimento histórico; mas, para que haja 

eficácia política, a multidão precisa de um objetivo, um 

propósito, um telos imanente que deve ser criado em 

movimento e em devir. Como colocam Avenassian e Henning (s. 

d., p. 4-5), as hiperstições não tem seu ponto de origem no 

passado, nem mesmo no presente, mas reivindicam uma 

posição futura, em que o presente se torna real, se reorganiza, 

a partir do futuro, “com a ajuda de uma unidade vindo do 

futuro”: essa unidade é o mito político menor. 

Falamos em demasia do “comunismo”, entretanto. 

O comunismo, hoje, enquanto mito, é essencialmente ambíguo. 

Na boca de certos “portadores”, o comunismo funciona em 



a crise hipersticional                                                                                                  491 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

sentido inverso ao que aqui estamos propondo. Na 

mentalidade neostalinista, tankie, ou, de um modo geral, no 

que chamamos de imagem dogmática da esquerda, o 

comunismo não é mais que um mito arcaico. Quando o mito do 

comunismo remete a Stalin e à URSS, ao operariado industrial e 

à linha de montagem fordista, se trata de um mito arcaico. A 

esquerda precisa de novos mitos, mas de mitos menores. 

Abandonar a teleologia progressista dos séculos XIX e XX é 

abandonar, no mesmo movimento e necessariamente, aquele 

mito político, o mito do comunismo e do fim da história. Mesmo 

se usarmos a palavra “comunismo” para referir rearticular o 

mito arcaico em um novo mito, não se trata mais do mesmo 

comunismo, visto que o mito menor só se dá no devir e remete 

ao porvir, que é abertura (“I am dead... yet I live”, diz [a 

doppelgänger de] Laura Palmer ao Agente Cooper, na Red 

Room). Usar a palavra “comunismo” para hipersticionar um 

mito político parece ser insuficiente. Por isso, a esquerda não 

“monumental” (NIETZSCHE, 2017) tem tentado lhe qualificar: 

“comunismo ácido” (FISHER, 2018), “comunismo de luxo 

totalmente automatizado” (BASTANI, 2023), o “comum” 

(HARDT; NEGRI, 2009; DARDOT; LAVAL, 2017), a “comunização” 

(ENDNOTES, 2010). Em cada um desses casos, apesar das 

palavras, não se trata do mesmo mito. 

Para além do comunismo, há uma série de mitos 

políticos hipersticionais já em circulação. Não pretendemos 

esgotá-los. Alguns exemplos seriam a “democracia porvir” 

(DERRIDA, 1994) e a “democracia absoluta” (NEGRI, 2016), que 

mobilizam pela afirmação de algo positivo, e a “Queda do Céu” 

(KOPENAWA; ALBERT, 2015) e a “intrusão de Gaia” (STENGERS, 

2015), que mobilizam para que se evite ou lide com o 

acontecimento negativo. (Evidentemente, a negatividade ou a 

positividade dessas mobilizações é relativa, visto que para 



a crise hipersticional                                                                                                  492 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

afirmar algo deve-se negar outro, e a negação deve ser uma 

afirmação.) Há exemplos de mitos que encarnam uma nova 

subjetividade em processo, como o “devir negro do mundo” 

(MBEMBE, 2018), o “devir índio” (VIVEIROS DE CASTRO, 2015; 

PIROLA, 2018b) ou o “devir-pobre” (HARDT; NEGRI, 2009; 

COCCO, 2014) e, inclusive, há os que evocam uma nova 

corporeidade, como o ciborgue (HARAWAY, 2009) e o que 

poderíamos chamar de devir-trans ou devir-queer do mundo 

(PRECIADO, 2014; 2018). Há, como já mencionado, os mitos 

hipersticionais do capital mobilizados por Land (2011), como o 

“Tecnocapital” e o “Meltdown”. Em todos esses mitos, 

entretanto, há algo de presente, por mais que virtual e 

tendencial, que eles captam e que, portanto, já está 

acontecendo. Alguns desses mitos mobilizam “programas de 

realidade” que podem antagonizar entre si, o que, no entanto, 

não deveriam limitar sua eficácia hipersticional para fins 

políticos libertários. Na virada do milênio, tivemos em ação o 

mito da “alterglobalização” ou “altermundialização”, que 

propunha uma globalização democrática e desde baixo, movida 

pela multidão. O Comitê Invisível (2015) hipersticiona uma 

“insurreição que vem”. Outro exemplo de mito que segue 

mobilizando populações, ainda, é o “mito da América” como 

“Land of the free”, enquanto terra dos migrantes, que atrai 

migrantes e refugiados do mundo todo, mesmo diante dos 

neoarcaísmos autoritários reativados pelo tecnofascismo 

trumpista13. Os guarani, para acabar esse pequeno catálogo de 

mitos políticos, possuem o mito da Terra sem Mal, que 

mobilizava milhares de indígenas, unindo diferentes grupos 

locais ao redor de um profeta, em migrações de massa em 

 
13 Sobre como as migrações reativam imaginários de resistência, por dentro e contra 
o regime autoritário de Trump, conferir (FORTES, 2025b). 



a crise hipersticional                                                                                                  493 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

busca desse local em que os homens seriam deuses e o milho 

cresceria sem precisar ser plantado, e que intentava evitar o 

surgimento do Estado enquanto domínio político 

transcendente (cf. CLASTRES, 1978). Todos esses exemplos 

possuem uma potência hipersticional em que, antes do que 

simplesmente “falsear” a realidade, produzem efeitos sobre 

ela, reorganizando o real em um devir imanente e incessante 

em direção ao porvir, ao futuro. De nossa parte, propomos a 

conjunção hipersticional de dois mitos políticos: o do esquizo-

comunismo, que alia a desterritorialização esquizofrênica da 

socialização da produção social alcançada pelo capitalismo com 

uma comunização dessa produção através de instituições do 

comum (cf. HARDT; NEGRI, 2017; PIROLA, 2025); e o da 

democracia radical (FORTES, 2025) que tem a capacidade de 

afirmar um horizonte expansivo ao mesmo tempo em que, 

diante das emergências autoritárias do presente, salienta o 

quanto a democracia, mesmo a surrada “democracia burguesa” 

de nossos Estados modernos, é um campo de batalha 

fundamental, que não está garantido e que, nunca é demais 

lembrar, é uma conquista das lutas desde baixo, e não uma 

dádiva do capital (FORTES, 2025b). 

A contribuição do CCRU com o conceito de 

hiperstição, em seus aspectos temporais, teórico-fictício-reais, 

afetivos e mitológicos é fundamental para reinjetar energia em 

um pensamento orientado ao futuro e emancipatório. 

Entretanto, com o desenvolvimento do aceleracionismo do 

CCRU, nos anos 1990, ao chamado aceleracionismo de 

esquerda (SRNICEK; WILLISMS, 2014) e sua deriva Neo-

Racionalista, na virada para os 2010, houve uma diminuição ou 

um apagamento das questões fundamentais trazidas pela 

problemática hipersticional, principalmente da problemática 

afetiva, mitológica e da produção de subjetividade (cf. 



a crise hipersticional                                                                                                  494 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

O’SULLIVAN, 2014; 2017a; 2017b). O’Sullivan (2017b, p. 171), 

na contramão dessa tendência, busca a genealogia 

aceleracionista libidinal, com recurso à obra de Deleuze & 

Guatttari, e propõe uma mito-ciência14, entendida como “a 

produção de ficções alternativas e a convocação de diferentes 

tipos de subjetividade de acordo com estas”, e uma 

mythotecnese, no sentido de “uma ‘ficcionalização’ da 

realidade” e uma forma de “engenharia libidinal”. O’Sullivan 

chama atenção ao fato de que a atenção dada pelo CCRU às 

problemáticas afetivas e mitológicas das quais tratamos com o 

conceito de hiperstição, quando da divisão entre o 

aceleracionismo de direita e de esquerda, ficaram 

desigualmente distribuídas: Land manteve a importância do 

mito e do libidinal, enquanto o aceleracionismo de esquerda 

teria investido mais na problemática racionalista e restringido 

as primeiras. Nossa proposta, acompanhando O’Sullivan, é 

retomar a centralidade dessa problemática para um projeto 

político liberatório, do afeto ao mito, passando pela 

epidemiologia e a estrutura narrativa do sentir (para relembrar 

o esquema de Citton (2010). O’Sullivan (2017a), ainda, atenta 

que, embora em Land tenha se mantido a importância do mito 

hipersticional, ele toma em sua obra uma forma transcendente: 

o tecnocapital enquanto entidade vinda do futuro e inescapável 

(com a imponência de Arnold Schwarzenegger)15. O 

 
14 Em inglês, myth-science. O termo é de Sun Ra. Citton, ao trabalhar sua mitocracia, 
também faz larga referência ao trabalho do artista americano. 

15 Moysés Pinto Neto (2024) também argumenta que o conceito de hiperstição seria 
de caráter transcendente (e defende a imanência da superstição, positivando o 
conceito). Acreditamos que ele capte corretamente parte do problema ao perceber 
a operação transcendente na hiperstição landiana do capital, entretanto, não nos 
parece que a hiperstição enquanto tal deva ser relegada à transcendência. Boa parte 
da argumentação de Pinto Neto depende da relação entre hiperstição e crença, que 
é de fato afirmada por Land e outros. Entretanto, o próprio CCRU já havia percebido 
o quando a crença era um operador problemático para a proposição do conceito de 
hiperstição, o que fez que eles propusessem uma “descrença” [unbelief] como um 
dos outros “ingredientes irredutíveis” da hiperstição 



a crise hipersticional                                                                                                  495 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

aceleracionismo de esquerda, ao abandonar o mito por causa 

de seu aspecto irracional, arcaizante e transcendente, acabou 

por fazer um revival paleológico do socialismo de Estado, e nada 

mais sintomático de que suas inspirações “futuristas” que vêm 

todas do passado e da derrota da esquerda: o cybersin chileno, 

incapaz de fazer cálculos complexos, superado, hoje, por 

qualquer smarthphone “capitalista”. A questão da mito-ciência, 

ao contrário, seria justamente a proposição de uma mitologia 

que opera por imanência em vez de transcendência 

(O’SULLIVAN, 2017a, p. 36). Desse modo, para além da mito-

ciência e da mitotecnese propostas por O’Sullivan, propomos 

como imanente ao jogo fragmentado dos vetores 

hipersticionais, uma mitopolítica menor, entendida como a 

ação estratégica num campo de forças afetivo-imaginativas que 

mobilizam atratores político-mitológicos para a ação no 

presente orientada pelo futuro, arrancando o devir à história e 

abrindo o porvir à contingência, portanto, às lutas. Nesse 

campo mitopolítico, que devemos disputar, oscila-se entre o 

arcaico e o futuro, o imanente e o transcendente, o progressista 

e o reacionário, a paranoia e a esquizofrenia, a depender das 

forças e de suas relações. 

6. Conclusão: acelerar o enxame mitopolítico  

Parte do que chamamos de crise hipersticional da 

esquerda, de seu engessamento em uma imagem dogmática, 

passa exatamente por uma inversão do cenário proposto por 

Mariátegui (1930) na primeira metade do século XX, no qual o 

proletariado tem a potência de imaginar, de fabular, enquanto 

a burguesia não tem sonho nenhum, caindo em um niilismo. 

 
(http://hyperstition.abstractdynamics.org/archives/006777.html; cf. tb. CCRU, 
2014).  

http://hyperstition.abstractdynamics.org/archives/006777.html


a crise hipersticional                                                                                                  496 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

Parece que, hoje, ao contrário, é “o proletariado” que não 

possui mais mitos (a não ser, talvez, o no mínimo ambíguo mito 

do fim, da catástrofe), enquanto a burguesia prospera 

econômica e politicamente com seus mitos totalizantes: o 

tecnocapital, a Inteligência Artificial como singularidade, a 

colonização espacial. Enquanto não produzirmos 

contrahiperstições, mitos que possam se contrapor aos mitos 

do capital, produzir outros mundos, outros futuros, outros 

pontos de vista, que possam orientar o devir ao porvir, abrir a 

história, seremos simples vetores da própria hiperstição 

capitalista, que continuará a “vir do futuro” e se construir 

através de nossas forças, nos usando de hospedeiro, como faz 

o xenomorfo de Alien. A não ser que criemos outra coisa, 

ficamos presos em sua rede de enunciação, hipersticionando 

seus mitos. A hiperstição capitalista leva ao One God Universe, 

o alimenta. Poderá uma mitopolítica menor, calcada em 

contrahiperstições, levar a algo como um Multiple Gods 

Multiverse? Enquanto a hiperstição não estiver calcada num 

processo imaginário instituinte através de mitos políticos que 

investimos, o êxodo (cf. HARDT; NEGRI, 2004) será impossível, 

e seremos o veículo de realização do mito capitalista. A saída do 

circuito hipersticional do capital e a criação de nossas 

hiperstições são inseparáveis. O êxodo para fora do domínio do 

Faraó e em busca da Terra Prometida é um só. Entretanto, não 

há Terra Prometida, instância terrena da Autoridade Divina 

Transcendente, destino ontoteoteleológico. Só há a terra 

produzida. A “nova terra” (DELEUZE; GUATTARI, 2012) é criada. 

A Terra Sem Mal não é um dado encontrado, mas fruto de um 

processo de (des)territorialização. E ela só será produzida por 

um povo porvir. Portanto, é necessário que o exercício 

fabulatório construa novos mitos, ou atualize os antigos, para 

constituir o proletariado porvir. 



a crise hipersticional                                                                                                  497 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

A história maior é o simples desdobramento do 

passado: desenvolvimento. Assombração por fantasmas. A 

hiperstição, ao contrário, retira sua força do futuro, e o futuro 

é aberto, indecidível. A hiperstição abre o porvir pelo devir. 

Avenassian & Henning (s. d.) falam que a hiperstição precisa de 

um personagem conceitual que seja seu portador. Qual o 

personagem conceitual que as lutas precisam para arrancar o 

devir à história? Qual personagem conceitual teria a capacidade 

de tirar a história de seus eixos (Time is out of joint…)? Nossa 

aposta é nas multidões, que encarnam a multiplicidade própria 

da mitopolítica, a fragmentação hipersticional, a diversidade de 

forças. A operação própria do personagem conceitual 

“multidão”, que não se confunde com os tipos psicossociais que 

se conjugam com ele (Deleuze; Guattari, 1992, p. 93), é desejar, 

imaginar, lutar. Mas, hoje, preferimos falar em “multidões” 

como máquinas-enxame, não em uma única multidão, como 

em Negri, pois precisamos não de um nome que reúna todas as 

pluralidades das lutas, mas de uma pluralidade que se 

manifeste na diversidade de suas formas, em sua dispersão 

viral. Se a hiperstição negativa na qual cai a esquerda dogmática 

é justamente a captura pela hiperstição capitalista (a “teoria do 

valor” totalizante ironicamente se encontra com Land, o maior 

profeta do capital), a hiperstição como análise da tendência, de 

inspiração operaísta, precisa de “uma” subjetividade (mesmo 

se múltipla, como as “multidões”), um devir sujeito, por dentro 

e contra o capital, que possa, simultaneamente, se separar, 

enfrentar, a hiperstição capitalista. A hiperstição crítica e 

revolucionária precisa criar uma alça de retroalimentação 

positiva das e nas lutas atuais, virtuais, fictícias, imaginárias, 

mitológicas: reais. Isso só é possível a partir do momento em 

que se volta a acreditar não apenas que há lutas, mas que elas 

são relevantes e potentes, hoje. Não se trata de uma crença no 



a crise hipersticional                                                                                                  498 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

futuro transcendente que seria fruto das lutas (“o comunismo”) 

ou mesmo uma crença no além do mundo, mas uma crença 

imanente nas lutas. De fato, a partir de outras coordenadas, 

investigando e lidando com outros programas de realidade, já 

era o nosso diagnóstico e nossa tentativa de produzir novos 

imaginários e mitopolíticas menores (FORTES; PIROLA, 2021; 

2022). Como no caso do agente Cooper em Twin Peaks, que não 

busca apenas reescrever o passado, mas abrir as possibilidades 

do futuro, o movimento entre o passado e o futuro se torna uma 

espiral, onde o tempo não é linear, mas múltiplo. Esse 

movimento não aconteceu apenas de forma abstrata; ele foi 

vivido por nós, na experiência de transitar entre esses 

diagnósticos passados e reabrir o pensamento ao porvir. Hoje, 

o imperativo deleuzeano de que é necessário crer no mundo só 

é possível se houver uma crença nas lutas que alimentam nossa 

imaginação: acelerando, em um circuito de retroalimentação 

positiva, o enxame mitopolítico. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



a crise hipersticional                                                                                                  499 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

AVENESSIAN, Armen & HENNIG, Anke. Who’s afraid of (Left) H

yperstitions? Manuscript. S. S. Disponível em: http

s://www.academia.edu/23874475/Whos_Afraid_o

f_Left_Hyperstitions. Acesso em maio de 2025. 

AVENESSIAN, Armen; MACKAY, Robin. Introduction. 

In.:Avanessian, Armen; Mackay, Robin. (eds.). 

#Accelerate# - The acceleracionist reader. United 

Kingdom: Urbanomic, 2014, p. 1-50. 

BASTANI, Aaron. Comunismo de luxo totalmente 

automatizado. Tradução de Everton Lourenço, 

Melanie Castro Boehmer e Giuliana Almada. São 

Paulo: Autonomia Literária, 2023. 

BAUDRILLARD, Jean. Simulacros e Simulação. Lisboa: Antropos, 

1991. 

BUSH, Willian Perpétuo; CLUNNES, Robert. Nas portas do 

pandemônio: Cybernetic Culture Research Unit e a 

invenção da tradição mágica. Revista Relegens 

Thréskeia, V.10 N 1, 2021, – p. 237-250. 

CASTORIADIS, Cornelius. A instituição imaginária da sociedade. 

Tradução de Guy Reynaud. 3. ed. Rio de Janeiro: Paz 

e Terra, 1982. 

CCRU. CRRU Writings: 1997-2003. New York: Urbanomic, 2015. 

CITTON, Yves. Populism and the Empowering Circulation of 

Myths. Open Cahiers, 2010, pp.169-180. 

CLASTRES, Hélène. Terra sem Mal: o profetismo tupi‑guarani. 

São Paulo: Brasiliense, 1978. 

COCCO. Giuseppe. KorpoBraz: Por uma política dos corpos. Rio 

de Janeiro: Mauad X, 2014. 

COMITÊ INVISÍVEL. A insurreição que vem. Tradução de Murilo 

Duarte. São Paulo: n-1 edições, 2015. 



a crise hipersticional                                                                                                  500 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

DARDOT, Pierre; LAVAL, Christian. Comum: ensaio sobre a 

revolução no século XXI. Tradução de Mariana 

Echalar. São Paulo: Boitempo, 2017. 

DELEUZE, Gilles. Lógica do sentido. Tradução de Luiz Roberto 

Salinas Fortes. São Paulo: Perspectiva, 1974. 

DELEUZE, Gilles. A imagem-tempo (Cinema 2). Trad. Eloisa de 

Araujo Ribeiro. São Paulo: Brasiliense, 2006a. 

DELEUZE, Gilles. Diferença e repetição. Tradução: Luiz Orlandi, 

Roberto Machado. Rio de Janeiro: Graal, 2006b. 

DELEUZE, Gilles. Espinosa e o problema da expressão. Trad. GT 

Deleuze (coordenação de Luiz B. L. Orlandi). São 

Paulo: Editora 34, 2017. 

DELEUZE, Gilles. Crítica e clínica. Tradução: Peter Pál Pelbart. 

São Paulo: Editora 34, 2011. 

DELEUZE, Gilles; Guattari, Félix. O que é a filosofia?. Trad. Bento 

Prado Jr. e Alberto Alonso Muñoz. Rio de Janeiro: 

Editora 34, 1992. 

DELEUZE, GILLES; GUATTARI, Félix. O Anti-Édipo: capitalismo e 

esquizofrenia. São Paulo: Editora 34, 2010. 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil platôs – Capitalismo e 

esquizofrenia 2, v. 5. São Paulo: Editora 34, 2012. 

DERRIDA, Jacques. Espectros de Marx: o Estado da dívida, o 

trabalho do luto e a nova Internacional. Rio de 

Janeiro: Relume Dumará, 1994. 

ELIADE, Mircea. Mito do eterno retorno. São Paulo: Mercuryo, 

1992. 

ELIADE, Mircea. Mito e realidade. São Paulo: Perspectiva, 2002. 

ENDNOTES. Comunização e teoria da forma-valor — Endnotes 

n. 2 (Abril, 2010). Disponível em: 

https://zeroaesquerda.com.br/index.php/2021/12

/28/comunizacao-e-teoria-da-forma-valor-

endnotes-n-2-abril-2010/. Acesso em julho de 2025. 

https://zeroaesquerda.com.br/index.php/2021/12/28/comunizacao-e-teoria-da-forma-valor-endnotes-n-2-abril-2010/
https://zeroaesquerda.com.br/index.php/2021/12/28/comunizacao-e-teoria-da-forma-valor-endnotes-n-2-abril-2010/
https://zeroaesquerda.com.br/index.php/2021/12/28/comunizacao-e-teoria-da-forma-valor-endnotes-n-2-abril-2010/


a crise hipersticional                                                                                                  501 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

FISHER, Mark. k‑punk : The Collected and Unpublished 

Writings of Mark Fisher (2004–2016). Org. Darren 

Ambrose; prefácio por Simon Reynolds. Londres: 

Repeater Books, 2018. 

FISHER, Mark. Realismo capitalista: é mais fácil imaginar o fim 

do mundo do que o fim do capitalismo? Trad. 

Rodrigo Gonçalves; Jorge Adeodato; Maikel da 

Silveira. São Paulo: Autonomia Literária, 2020. 

FORTES, Felipe. Do operaísmo à autonomia na filosofia de 

Antonio Negri: por um perspectivismo e um 

aceleracionismo das lutas. Tese (Doutorado em 

Filosofia). Programa de Pós-Graduação em Filosofia 

da PUCRS. 2024. 

FORTES, Felipe. O que o neoliberalismo já não explica: sobre 

cegueiras conceituais, lutas em curso e a 

necessidade da reivenção democrática. 

Uninômade, 2025. Disponível em: 

https://uninomade.net/o-que-o-neoliberalismo-ja-

nao-explica-sobre-cegueiras-conceituais-lutas-em-

curso-e-a-necessidade-da-reinvencao-

democratica/. Acesso em: 28 jul. 2025. 

FORTES, Felipe. No tecnofascismo contemporâneo, o 

neoliberalismo é um ponto de partida, não de 

chegada: entrevista especial com Felipe Fortes. 

Instituto Humanitas Unisinos. 2025b Disponível em: 

https://www.ihu.unisinos.br/654823-no-

tecnofascismo-contemporaneo-o-neoliberalismo-

e-um-ponto-de-partida-nao-de-chegada-

entrevista-especial-com-felipe-fortes. Acesso em: 

28 jul. 2025. 

FORTES, Felipe; PIROLA, Émerson. É o capital um acelerador? 

Aceleração como fuga e antagonismo das forças 

produtivas. Das Questões, v. 12, n. 1, p. 22-60, jun. 

2021. Disponível em: 

https://periodicos.unb.br/index.php/dasquestoes/

article/view/34931. Acesso em: 28 jul. 2025. 

https://uninomade.net/o-que-o-neoliberalismo-ja-nao-explica-sobre-cegueiras-conceituais-lutas-em-curso-e-a-necessidade-da-reinvencao-democratica/
https://uninomade.net/o-que-o-neoliberalismo-ja-nao-explica-sobre-cegueiras-conceituais-lutas-em-curso-e-a-necessidade-da-reinvencao-democratica/
https://uninomade.net/o-que-o-neoliberalismo-ja-nao-explica-sobre-cegueiras-conceituais-lutas-em-curso-e-a-necessidade-da-reinvencao-democratica/
https://uninomade.net/o-que-o-neoliberalismo-ja-nao-explica-sobre-cegueiras-conceituais-lutas-em-curso-e-a-necessidade-da-reinvencao-democratica/
https://uninomade.net/o-que-o-neoliberalismo-ja-nao-explica-sobre-cegueiras-conceituais-lutas-em-curso-e-a-necessidade-da-reinvencao-democratica/
https://uninomade.net/o-que-o-neoliberalismo-ja-nao-explica-sobre-cegueiras-conceituais-lutas-em-curso-e-a-necessidade-da-reinvencao-democratica/
https://www.ihu.unisinos.br/654823-no-tecnofascismo-contemporaneo-o-neoliberalismo-e-um-ponto-de-partida-nao-de-chegada-entrevista-especial-com-felipe-fortes
https://www.ihu.unisinos.br/654823-no-tecnofascismo-contemporaneo-o-neoliberalismo-e-um-ponto-de-partida-nao-de-chegada-entrevista-especial-com-felipe-fortes
https://www.ihu.unisinos.br/654823-no-tecnofascismo-contemporaneo-o-neoliberalismo-e-um-ponto-de-partida-nao-de-chegada-entrevista-especial-com-felipe-fortes
https://www.ihu.unisinos.br/654823-no-tecnofascismo-contemporaneo-o-neoliberalismo-e-um-ponto-de-partida-nao-de-chegada-entrevista-especial-com-felipe-fortes
https://www.ihu.unisinos.br/654823-no-tecnofascismo-contemporaneo-o-neoliberalismo-e-um-ponto-de-partida-nao-de-chegada-entrevista-especial-com-felipe-fortes
https://www.ihu.unisinos.br/654823-no-tecnofascismo-contemporaneo-o-neoliberalismo-e-um-ponto-de-partida-nao-de-chegada-entrevista-especial-com-felipe-fortes
https://periodicos.unb.br/index.php/dasquestoes/article/view/34931
https://periodicos.unb.br/index.php/dasquestoes/article/view/34931


a crise hipersticional                                                                                                  502 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

FORTES, Felipe; PIROLA, Émerson. O fora imanente e o dinheiro: 

por um aceleracionismo biopolítico a partir do sul. 

Lugar comum. p. 225-255, 2022. Disponível em: 

https://revistas.ufrj.br/index.php/lc/article/view/5

6243 . Acesso em: 28 jul. 2025. 

GONÇALVES, Rodrigo Santaella; MARQUES, Victor. Por uma 

política orientada ao futuro: a provocação filosófica 

e estratégica do “aceleracionismo de esquerda”. 

Das Questões, v. 12, n. 1, 2021.  

HARAWAY, Donna. Manifesto ciborgue – Ciência, tecnologia e 

feminismo-socialista no final do século XX. In: 

Antropologia do ciborgue: as vertigens do pós 

humano. Tadeu, T. (org). Belo Horizonte: Autêntica, 

2009, p. 33 – 118. 

HARDT, Michael; NEGRI, Antonio. Império. Tradução de Berilo 

Vargas. Rio de Janeiro: Record, 2001. 

HARDT, Michael; NEGRI, Antonio. Multitude: War and 

democracy in the age of Empire. The Penguin Press: 

New York, 2004. 

HARDT, Michael; NEGRI, Antonio. Commonwealth. Cambridge: 

Harvard University Press, 2009. 

HARDT, Michael; NEGRI, Antonio. Assembly: a organização 

multitudinária do comum. Tradução de Lucas 

Carpinelli e Jefferson Viel. São Paulo: Editora 

Filosófica Politéia, 2018. 

HIPPLER, Thomas. The politics of imagination: Spinoza and the 

origins of critical theory. In: Bottici, Chiara; Challand, 

Benoît (org.). The Politics of Imagination. 

Abingdon; New York: Routledge, 2011. p. 55 - 72. 

JAMESON, Fredric. The Seeds of Time: The Wellek Library 

Lectures at the University of California, Irvine. New 

York: Columbia University Press, 1994. 

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: palavras de 

um xamã yanomami. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2015. 

https://revistas.ufrj.br/index.php/lc/article/view/56243
https://revistas.ufrj.br/index.php/lc/article/view/56243


a crise hipersticional                                                                                                  503 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

LAND, Nick. Hyperstition. In: Catacomic, 1995. Trad. Kelvin. htt

ps://medium.com/@v1nk3l/hyperstition-

150dcb2d5276. Acesso em julho de 2025. 

LAND, Nick. Fanged Noumena. Collected writings 1987-

2007.Urbanomic, 2011. 

LEFORT, Claude. A invenção democrática: os limites da 

dominação totalitária. São Paulo: Autêntica, 2011. 

LYOTARD, Jean François. A Condição Pós-Moderna. Trad. 

Ricardo Corrêa Barbosa. 16ª ed. José Olympio 

Editora, Rio de Janeiro, 2015. 

MARIÁTEGUY, José Carlos. O Homem e o mito. 1930. Disponível 

em: 

https://www.marxists.org/portugues/mariategui/1

925/01/16.htm. Acesso em julho de 2025. 

MARQUES, Victor. Um Estudo em Práticas Hipersticionais: alças 

estranhas, guerras temporais e teoria-ficção. 

Revista Linguagem em pauta | V.3., N.1., JAN.-JUN. 

2023, p. 82-113. 

MARX, Karl. O 18 de brumário de Luís Bonaparte. São Paulo: 

Boitempo, 2011. 

MARX, Karl. O capital. Crítica da economia política. Livro 1: O 

processo de produção do capital. Tradução: Rubens 

Enderle. São Paulo: Boitempo, 2013. 

MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. Rio de Janeiro: n-1 

edições. 2018. 

MIGUEL, Luis Felipe. Em Torno do Conceito de Mito Político. 

Dados [Internet]. 1998; 41(3): s. p. 

MORFINO, Vittorio. A Ciência das Conexões Singulares. Trad. 

Diego Lanchiote. São Paulo: Editora Contracorrente, 

2021. 

NEGRI, Antonio. A anomalia selvagem: poder e potência em 

Spinoza. Tradução de Raquel Ramalhete. Rio de 

Janeiro: Ed. 34, 1993. 

https://www.marxists.org/portugues/mariategui/1925/01/16.htm
https://www.marxists.org/portugues/mariategui/1925/01/16.htm


a crise hipersticional                                                                                                  504 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

NEGRI, Antonio. Marx além de Marx: Ciência da crise e da 

subversão – Cadernos de trabalho sobre os 

Grundrisse. Tradução de Bruno Cava. São Paulo: 

Autonomia Literária, 2016. 

NEGRI, Antonio. Espinosa subversivo e outros escritos. Belo 

Horizonte: Autêntica Editora, 2016. 

NEGRI, Antonio. Spinoza: Then and Now: Essays: Vol. 3. 

Tradução de Ed Emery. Cambridge: Polity Press, 

2020. 

NIETZSCHE, Friedrich. Sobre a utilidade e a desvantagem da 

história para a vida. Tradução de André Luís Mota 

Itaparica. São Paulo: Hedra, 2017. 

O’SULLIVAN, Simon. The Missing Subject of Accelerationism. 

Mute, 12 de setembro de 2014. Disponível em: 

http://www.metamute.org/editorial/articles/missi

ng-subject-accelerationism. Acesso em: julho de 

2025. 

O’SULLIVAN, Simon. Accelerationism, Hyperstition and 

Myth‑Science. Cyclops Journal, n. 2, p. 11–44, ago, 

2017a. 

O’SULLIVAN, Simon. Accelerationism, Prometheanism and 

Mythotechnesis. In: Brits, Baylee; Gibson, Prudence; 

Ireland, Amy (eds.). Aesthetics After Finitude. 

Melbourne: re.press, 2017b, p. 171–189. 

PINTO NETO, Moysés. Superstição e Hiperstição. Das Questões, 

Vol. 19, n. 1, dezembro de 2024, p. 223-244.  

PIROLA, Émerson. Multidão como classe social depois do 

humanismo em Antonio Negri. Dissertação 

(Mestrado em Filosofia). Programa de Pós-

Graduação em Filosofia da PUCRS. 2018a. 

PIROLA, Émerson. O devir-outro e o texto antropológico como 

literatura menor em A queda do céu. In.: Madarasz, 

Norman R.; Costa, André Luiz (Orgs.). Deleuze-

Guattari: A escrita e a literatura na imanência da 



a crise hipersticional                                                                                                  505 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

velocidade. Porto Alegre: Editora Fi, 2018b, p. 141-

168. 

PIROLA, Émerson. O Sujeito Endividado como Doppelgänger do 

Empreendedor de Si: Subjetivação pela Dívida na 

Crise do Neoliberalismo. Mediações, Londrina, v. 

25, n. 3, p. 675-694, set-dez. 2020. DOI: < 

http://dx.doi.org/10.5433/2176-

6665.2020v25n3p675>. 

PIROLA, Émerson. A teoria spinozista da ideologia e do corte 

epistemológico de Louis Althusser: da imaginação à 

ciência da causalidade estrutural. Revista Dialectus 

- Revista de Filosofia, v. 36, n. 36, p. 124–149, 2025. 

PRECIADO, Paul B. Manifesto contrassexual. Tradução de 

Fernando Scheibe. São Paulo: n-1 edições, 2014. 

PRECIADO, Paul B. Testo Junkie: sexo, drogas e biopolítica na 

era farmacopornográfica. Tradução de Maria Paula 

Gurgel Ribeiro e Verônica Daminelli Fernandes. São 

Paulo: n‑1 edições, 2018. 

SAAR, Martin. Spinoza and the Political Imaginary. Qui Parle: 

Critical Humanities and Social Sciences, University 

of Nebraska Press, v. 23, n. 2, p. 115–133, 

Spring/Summer 2015. 

SCARTEZINI, Natália. Georges Sorel, José Carlos Mariátegui e a 

questão do mito revolucionário. Lutas Sociais, São 

Paulo, v. 17, n. 30, p. 44–56, jul. 2013. 

SRNICEK, Nick; WILLIAMS, Alex, #Accelerate: Manifesto for an 

accelerate politics. In: Mackay, Robin; Avanessian, 

Armen (Orgs.). #Accelerate#: the accelerationism 

reader. UK: Urbanomic, 2014. 

STENGERS, Isabelle. No tempo das catástrofes: resistir à 

barbárie que vem. Tradução de Débora Danowski. 

Rio de Janeiro: Cosac Naify, 2015. 

GREGORY, Sister M. John. "Myth and Transcendence in Plato". 

Thought, Volume 43, Issue 2, Summer 1968, pp. 

273-296. 

http://dx.doi.org/10.5433/2176-6665.2020v25n3p675
http://dx.doi.org/10.5433/2176-6665.2020v25n3p675
http://dx.doi.org/10.5433/2176-6665.2020v25n3p675
http://dx.doi.org/10.5433/2176-6665.2020v25n3p675


a crise hipersticional                                                                                                  506 

 

Das Questões, Vol. 20, n. 1, outubro de 2025, p. 443-506                 

 

SOREL, Georges. Reflexiones sobre la violencia. Madrid: Alianza 

Editorial, 2016. 

SPINOZA, Benedictus de. Ética. Belo Horizonte: Autêntica 

Editora, 2014a. 

TRONTI, Mario. Operários e Capital. Porto: Edições 

Afrontamento, 1976. 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. O índio em devir. In: HERRERO, 

M.; FERNANDES U. (orgs.). Baré: O povo do rio. 

Edições Sesc São Paulo. 2015, p. 8-13. 

VOUT, Malcolm; WILDE, Lawrence. 'Socialism and Myth: The 

Case of Sorel and Bergson', Radical Philosophy, 046, 

Summer, 1987.  

WILLIAMS, Alex. Escape Velocities. e‑flux journal, n. 46, 

jun. 2013.  

WILLIAMS, Caroline. Thinking the Political in the Wake of 

Spinoza: Power, Affect and Imagination in the 

Ethics. Contemporary Political Theory, 2007, 6 (3), 

p. 349-369. 

ZUNINO, Pablo Enrique Abraham. A fabulação como ato 

criativo: religião, estética e política. Revista Limiar, 

São Paulo, v. 10, n. 20, p. 246–257, 2024. 


