
 

 

Pulsões, capitalismo destrutivo e ecologia: 
Perspectivas marcusianas 

 

Gabriel Dias 

 

Resumo: Herbert Marcuse se debruçou sobre a questão da ecologia e sobre a destruição da 

natureza especialmente em seus escritos da década de 70. Conforme o frankfurtiano, o 

problema da crise ecológica estaria diretamente ligado à sua leitura da subjetividade que 

corresponde, em grande parte, ao roteiro da metapsicologia freudiana, principalmente a 

teoria das pulsões. A hipótese de Marcuse é que na sociedade moderna, sobretudo em sua 

forma industrial avançada, há um predomínio em seus membros de uma estrutura de caráter 

destrutiva, ou seja, as forças de Thanatos estariam se sobrepondo às forças de Eros e sendo 

exteriorizadas, por exemplo, no processo de destruição do meio ambiente. Diante deste 

contexto, a argumentação marcusiana vai novamente na direção da necessidade de uma 

politização da energia erótica que, por conseguinte, contribuiria para com o cuidado e a 

proteção dos seres e das coisas vivas. O movimento ecológico, por sua vez, revelando-se 

como um movimento político e psicológico, é tido como um indício dessa politização capaz 

de provocar poderosas revoltas existenciais contra a realidade estabelecida e de projetar uma 

mudança radical na sociedade. 

Palavras-chave: Marcuse, Pulsões, Capitalismo, Ecologia. 

 

Abstract: Herbert Marcuse focused on the issue of ecology and the destruction of nature 

especially in his writings from the 70s. According to the Frankfurtian, the problem of the 

ecological crisis would be directly linked to his reading of subjectivity, which corresponds, 

in large part, to the script of Freudian metapsychology, mainly the theory of drives. 

Marcuse's hypothesis is that in modern society, especially in its advanced industrial form, 

there is a predominance in its members of a destructive character structure, that is, the forces 

of Thanatos would be overlapping the forces of Eros and being externalized, for example, in 

the process of destroying the environment. In this context, the Marcusian argument goes 

again towards the need for a politicization of erotic energy, which, therefore, would 

contribute to the care and protection of beings and living things. The ecological movement, 

in turn, revealing itself as a political and psychological movement, is seen as an indication 

of this politicization capable of provoking powerful existential revolts against established 

reality and of projecting a radical change in society.  

Keywords: Marcuse, Drives, Capitalism, Ecology. 

 

 

 

 

 



Pulsões, capitalismo destrutivo e ecologia  

129                              Das Questões, Vol.14, n.1, fevereiro de 2022, p. 128-145 

 

 

Introdução 

 

A lógica ecológica é pura e simplesmente a negação da lógica capitalista; 

a Terra não pode ser salva dentro da estrutura do capitalismo. – Herbert 

Marcuse, “Ecologia e revolução”. 

 

Em “Ecologia e crítica da sociedade moderna”, conferência proferida em 1979 

para estudantes ligados ao movimento ecológico, Herbert Marcuse se utiliza de conceitos 

psicanalíticos de Sigmund Freud para discutir a destruição da natureza dentro do contexto 

de destrutibilidade geral que caracteriza a sociedade moderna, principalmente em sua forma 

industrial avançada. Marcuse recorre a esses conceitos freudianos, já abordados e 

desenvolvidos de modo mais aprofundado em Eros e civilização, tendo em vista sua 

concepção de que essa destrutibilidade encontra raízes nos próprios indivíduos, detentores 

de uma destrutibilidade psicológica em seu interior.  

Ao final do texto, entretanto, especulando novamente além de Freud, Marcuse 

propõe uma politização da energia erótica, ou seja, propõe que o esforço por um estado de 

libertação da dor pertença a Eros, às pulsões de vida, ao invés de estar fadado ao “longo 

desvio para a morte”, como na concepção freudiana. O movimento ecológico, por 

conseguinte, revelando-se como um movimento político e psicológico, é tido como um 

indício dessa politização capaz de provocar poderosas revoltas existenciais contra a realidade 

estabelecida, projetando a libertação e uma mudança radical da sociedade. Expor a 

argumentação marcusiana na conferência citada, agregando à discussão outros textos do 

autor sobre os temas aqui presentes, é o objetivo deste ensaio. 

 

1. Alicerces psicanalíticos 

Marcuse recorre a Freud, assim como em Eros e civilização, para explicar 

também o contexto de destruição da natureza na conferência “Ecologia e crítica da sociedade 

moderna”. Segundo Timothy Lukes, “a compreensão de Marcuse da crise ecológica está 

intimamente ligada à sua leitura da subjetividade, que se assemelha aos roteiros básicos da 

metapsicologia freudiana” (1994, p.194). Logo no início da conferência, Marcuse afirma que 

sua discussão se apoia, pois, nos conceitos psicanalíticos básicos desenvolvidos por Freud: 

“Em primeiro lugar, há a hipótese de Freud segundo a qual o organismo vivo é moldado por 

dois impulsos primários, ou pulsões [...] O outro conceito psicanalítico que quero explicar 



Pulsões, capitalismo destrutivo e ecologia  

130                              Das Questões, Vol.14, n.1, fevereiro de 2022, p. 128-145 

 

 

resumidamente é o que Freud chama de princípio de realidade” (MARCUSE, 1999, p.143). 

Passemos então a uma breve exposição destas teorias freudianas, bem como, à compreensão 

marcusiana delas. 

A teoria das pulsões (Triebelehre) de Freud é apresentada por ele mesmo como 

uma espécie de “mitologia”: “Pulsões são entidades míticas [Wesen]; magníficas em sua 

imprecisão” (FREUD apud KANGUSSU, 2021, p.222-3). Elas não se reduzem às 

necessidades biológicas e nem estão completamente apartadas delas. De acordo com 

Kangussu, “no limiar entre psique e soma, pulsão é um impulso interno que não pode ser 

ignorado, ao contrário do que é possível fazer com impulsos cujas origens são externas ao 

organismo” (2021, p.223). As pulsões, como vimos, são duas, mas elas dificilmente se 

manifestam sozinhas. A primeira delas, Freud denominou Eros, a energia erótica, a pulsão 

de vida. A outra, ele denominou Thanatos, a energia destrutiva, o desejo de aniquilar a vida. 

Em O mal-estar na civilização, acerca dessa dualidade das pulsões, Freud comenta que 

partindo de especulações sobre o começo da vida e paralelos biológicos, concluíra que ao 

lado da pulsão para preservar a substância viva e para reuni-la em unidades cada vez maiores, 

deveria haver outra pulsão, contrária àquela que busca dissolver essas unidades (FREUD, 

2006, p.122). 

Na formulação final da teoria das pulsões, Eros e o impulso de morte são 

considerados os dois impulsos básicos. No entanto, é importante considerar que, às vezes, 

Freud admite a natureza comum dos dois impulsos, relativa a um estágio anterior a sua 

diferenciação.  O acontecimento dominante, de acordo com Marcuse em Eros e civilização, 

seria a convergência até então inesperada entre prazer e morte. Freud sustenta que o 

organismo humano manifesta o impulso primário de morte visando um estado de existência 

sem tensão dolorosa. Este estado de satisfação e liberdade fora localizado por ele na vida 

uterina. Consequentemente, o psicanalista viu o impulso de morte como um desejo de 

retornar a esse estágio anterior à vida orgânica consciente. Este, na visão de Freud, seria um 

atributo universal dos impulsos e talvez da vida orgânica em geral e, nesse sentido, a vida 

seria apenas um desvio no rumo da morte. 

Contudo, a assustadora congruência entre prazer e morte dissolveu-se logo que 

estabelecida. Marcuse observa que “não importa quão universal seja a inércia regressiva da 

vida orgânica, os impulsos se esforçam para atingir seus objetivos de modos 

fundamentalmente diferentes” (1966, p.25). A diferença equivale, pois, a sustentar e destruir 



Pulsões, capitalismo destrutivo e ecologia  

131                              Das Questões, Vol.14, n.1, fevereiro de 2022, p. 128-145 

 

 

a vida. Thanatos, o impulso de morte, empenha-se em alcançar uma negação da vida através 

de sua exteriorização e, assim, é então direcionado “para a destruição de outras coisas, de 

outros seres vivos, e da natureza” (MARCUSE, 1999, p.152). Eros, por sua vez, ao introduzir 

novas tensões e desejos, é definido como a grande força que preserva a vida, ganhando 

ascendência sobre o impulso de morte e retardando o caminho para uma paz pré-orgânica. 

Segundo Kangussu, nessa introdução de novos desejos, “o prazer sexual desvia o impulso 

de seu papel procriador original, modifica a natureza das necessidades naturais e rompe o 

círculo de retorno do orgânico ao inorgânico” (2021, p.224-225). Não obstante, é necessário 

apontar ainda que em Eros e civilização, Marcuse reconhece que o trabalho destrutivo do 

impulso de morte é também útil e necessário à autopreservação, por meio da agressão 

socialmente permitida. “A relação última entre Eros e Thanatos permanece obscura” 

(MARCUSE, 1966, p.27), conclui o frankfurtiano. 

No que diz respeito ao princípio de realidade, na conferência de 79, Marcuse 

considera que ele pode ser simplesmente definido como as normas e valores que 

supostamente governam o comportamento numa sociedade estabelecida. Tal princípio 

decorre da interpretação freudiana de que a contenção das pulsões é a pré-condição da 

civilização. Dito de outro modo, a história dos seres humanos é a história de sua repressão. 

Segundo Marcuse, novamente em Eros e civilização, se tivessem liberdade para perseguir 

seus objetivos, os impulsos básicos dos seres humanos seriam incompatíveis com toda e 

qualquer associação e preservação duradoura (1966, p.11). A civilização, deste modo, só 

tem início com a renúncia ao objetivo humano primário, a saber, a satisfação e gratificação 

integrais a todo momento. 

Essa renúncia, por conseguinte, é equivalente à transformação dos instintos 

animais em impulsos humanos: uma transformação fundamental na natureza humana que 

altera o sistema de valores governantes, de satisfação imediata para adiada, de prazer para 

contenção, alegria (brincar) para labutar (trabalhar), receptividade para produtividade e, por 

fim, da ausência de repressão para a segurança. Essa transformação fora definida por Freud 

como a transformação do princípio de prazer em princípio de realidade, que corresponde em 

grande parte, mas não inteiramente, à distinção entre os processos inconscientes e 

conscientes. Na leitura de Marcuse, o indivíduo coexiste nessas duas diferentes dimensões 

caracterizadas cada uma por diferentes dinamismos e princípios psíquicos.  



Pulsões, capitalismo destrutivo e ecologia  

132                              Das Questões, Vol.14, n.1, fevereiro de 2022, p. 128-145 

 

 

Segundo Freud em “Formulations Regarding Two Principles of Mental 

Function”, o inconsciente, conduzido pelo princípio de prazer, compreende “os processos 

primários mais antigos, os resíduos de uma fase de desenvolvimento na qual eram o único 

tipo de processos psíquicos” (FREUD apud MARCUSE, 1966, p.13). Nesse princípio, a luta 

dos processos primários é guiada unicamente pelo prazer, evitando qualquer operação que 

possa gerar sensações de dor ou desprazer. Contudo, quando esse princípio de prazer 

irrestrito é confrontado com o meio natural e humano, leva o indivíduo à compreensão 

traumática de que uma gratificação indolor não é possível. Conforme essa experiência 

ocorre, um novo princípio de funcionamento psíquico ganha ascendência: o princípio de 

realidade. Este último, supera o princípio de prazer e faz com que o ser humano aprenda a 

renunciar o prazer imediato e momentâneo, substituindo-o pelo prazer adiado, porém 

garantido. De acordo com Marcuse, retomando termos freudianos, “por causa desse ganho 

duradouro por meio da renúncia e da contenção, de acordo com Freud, o princípio de 

realidade ‘salvaguarda’ mais do que ‘destrona’, ‘modifica’ mais do que nega o princípio de 

prazer” (MARCUSE, 1966, p.13). 

Não obstante, ressalta Marcuse, a interpretação psicanalítica mostra que o 

princípio de realidade opera não apenas na forma e no tempo estipulado ao prazer, como 

também na própria substância do prazer. “A adaptação do prazer ao princípio de realidade 

implica subjugação e desvio da força destrutiva da gratificação pulsional, de sua 

incompatibilidade com as normas e relações sociais estabelecidas e, por isso, implica a 

transubstanciação do próprio prazer” (MARCUSE, 1966, p.13). Com o estabelecimento do 

princípio de realidade, portanto, o ser humano converte-se num ego organizado, esforçando-

se para a obtenção do que é considerado útil e do que pode ser realizado sem prejuízo para 

si.  

Esses são os conceitos básicos freudianos com os quais Marcuse tecerá sua 

interpretação e crítica ao aspecto destrutivo presente nas sociedades modernas. Passemos, 

pois, as suas considerações que envolvem tanto estas circunstâncias psicológicas quanto 

outras circunstâncias econômicas e políticas, conforme será exposto. 

 

2. Capitalismo, introjeção e destruição 

Na conferência proferida ao movimento ecológico, Marcuse se propõe a discutir 

a destruição da natureza dentro do contexto da destrutibilidade geral que caracteriza a 



Pulsões, capitalismo destrutivo e ecologia  

133                              Das Questões, Vol.14, n.1, fevereiro de 2022, p. 128-145 

 

 

sociedade moderna. Segundo ele, a raiz desta destrutibilidade seria encontrada nos próprios 

indivíduos, detentores de uma destrutibilidade psicológica em seu interior. A hipótese do 

frankfurtiano, por conseguinte, é a de que a sociedade moderna, principalmente em sua 

forma industrial avançada1, se caracteriza por um predomínio em seus membros individuais 

de uma estrutura de caráter destrutiva. Ou seja, Marcuse propõe que nestas sociedades há 

um desequilíbrio entre vontade e desejo de viver versus vontade e desejo de destruir a vida 

- já que qualquer aumento na energia de uma das pulsões no organismo leva, mecânica e 

necessariamente, a um enfraquecimento de sua contraparte. A balança das pulsões estaria 

obviamente pendendo para o lado do impulso de morte na argumentação marcusiana. 

Conforme Lukes, isso equivale a dizer que “os principais princípios de realidade da 

sociedade industrial avançada, ou seja, a soma total dessas normas e valores que regulam o 

comportamento moral, baseia-se nas energias destrutivas de Thanatos” (1994, p.194). 

Tal estrutura de caráter destrutivo estaria, pois, ligada a uma dimensão profunda 

da sociedade. Dimensão na qual a própria sociedade se reproduz e se introjeta na consciência 

e no inconsciente individual. Na teoria marcusiana, esta dimensão profunda é um dos 

fundamentos da manutenção do cenário político e econômico instituído pela sociedade. Por 

essa afinidade com a conservação do establishment, Marcuse irá tratar dessa estrutura 

destrutiva em termos de uma destrutibilidade institucionalizada, característica tanto de 

assuntos internos quanto externos em relação ao indivíduo. Conforme o frankfurtiano, esta 

institucionalização da destruição é notória, aberta, legítima e, portanto, fácil de fornecer 

exemplos: 

 

Incluem o constante aumento no orçamento militar às custas do bem-estar 

social, a proliferação de instalações nucleares, o envenenamento e a 

poluição gerais do meio ambiente, a gritante subordinação dos direitos 

humanos às exigências da estratégia global e a ameaça de guerra no caso 

de uma contestação desta estratégia. (MARCUSE, 1999, p.145). 

 

 

1 Com a nomenclatura “sociedade industrial avançada”, Marcuse se refere a uma espécie de “novo estágio” 

atingido pela sociedade capitalista a partir do início do século XX. Neste estágio, coabitam, por exemplo, as 

características do Estado de Bem-Estar Social (WelfareState) e as do Estado de Guerra (WarfareState), numa 

configuração capaz de apaziguar as forças políticas antagônicas. A concentração da economia nacional nos 

interesses de grandes corporações, o atrelamento dessa economia a um sistema mundial de alianças militares, 

a abertura da intimidade aos meios de comunicação de massas e o aperfeiçoamento da tecnologia, são outras 

tendências desta sociedade. 



Pulsões, capitalismo destrutivo e ecologia  

134                              Das Questões, Vol.14, n.1, fevereiro de 2022, p. 128-145 

 

 

Bem, Marcuse nos põe um problema para nossa reflexão. Como os impulsos 

primários são impulsos individuais, uma pretensa teoria da mudança social pode parecer, 

num primeiro momento, uma questão de psicologia individual. Ao questionar-se como fazer 

o trânsito desta última à psicologia social, Marcuse sugere a não distinção entre ambas as 

esferas. Ele sugere que a oposição entre as duas é equivocada. Isso porque, mesmo que em 

diferentes níveis, todos os indivíduos são seres humanos socializados. Além disso, o 

princípio de realidade predomina até mesmo nas manifestações dos impulsos primários dos 

indivíduos, tanto quanto aqueles do ego e do subconsciente. 

O que há, verdadeiramente, na visão do frankfurtiano e que explica a noção de 

destrutibilidade institucionalizada é uma introjeção nos indivíduos de valores e objetivos que 

estão presentes e incorporados nas instituições, na divisão social do trabalho, na estrutura de 

poder estabelecida, e assim por diante. Inversamente, essas instituições sociais e políticas 

refletem, tanto na afirmação quanto na negação, as necessidades socializadas dos indivíduos. 

Neste processo, as necessidades oferecidas e também as impostas, tornam-se as próprias 

necessidades e carências dos indivíduos, contribuindo para a afirmação e conformidade para 

com o sistema estabelecido. 

Mais ainda: no desenvolvimento da civilização ocidental e das sociedades 

democráticas, conforme Marcuse, essa introjeção foi sendo refinada e ampliada de modo que 

a estrutura de caráter afirmativo decorrente dela não precisou mais ser imposta brutalmente. 

A eficácia dessa introjeção pode ser, inclusive, medida. O nível de aderência e apoio à 

sociedade é latente nos resultados eleitorais, nas pesquisas de opinião, mas também na 

aceitação da agressão e da corrupção como procedimentos normais na organização desta 

sociedade.  Sob o peso da satisfação compensatória oferecida ao indivíduo, a introjeção 

estabelece raízes sobre ele, lhe concedendo uma liberdade considerável, mas co-

determinada. Neste cenário, observa Marcuse, “as pessoas, por boas razões, apoiarão ou pelo 

menos tolerarão seus líderes, até mesmo quando há ameaça de autodestruição” (1999, 

p.148). 

Na sociedade industrial avançada, por seu turno, a introjeção é ainda facilitada 

por ocorrer em bases racionais e ter um fundamento material. Marcuse se refere aqui ao alto 

padrão de vida da maioria da população privilegiada e de uma moralidade social e sexual 

frouxas que, em sua concepção, compensam a alienação intensificada no trabalho e no lazer. 

Deste modo, a compensação fornecida pela consciência conformista não é apenas uma 



Pulsões, capitalismo destrutivo e ecologia  

135                              Das Questões, Vol.14, n.1, fevereiro de 2022, p. 128-145 

 

 

compensação imaginária, mas uma compensação real, material. Além disso, segundo 

Marcuse, sob as condições desta sociedade, a satisfação está sempre ligada a destruição:  

 

A dominação da natureza está ligada à violação da natureza. A procura por 

novas fontes de energia está ligada ao envenenamento do meio ambiente. 

A segurança está ligada à servidão, o interesse nacional à expansão global. 

O progresso técnico está ligado ao controle e à manipulação progressivos 

do ser humano. (MARCUSE, 1999, p.148). 

 

Com isso, Marcuse pretende evidenciar a ligação íntima entre a destruição, 

referente principalmente à sociedade industrial avançada, e a produtividade desta mesma 

sociedade. O consumo e a destruição dos recursos naturais são, neste contexto, proporcionais 

ao aumento das satisfações materiais e culturais disponíveis para a maioria da população. A 

violência, por sua vez, encontra ensejo na cultura popular, no uso do poder das máquinas e 

no crescimento e investimento na indústria bélica. O que essa sociedade proporciona, 

consequentemente, é uma racionalização e compensação apropriadas da destruição.  

Em verdade, esta relação entre a destruição da natureza e a economia já havia 

sido realçada pelo filósofo numa conferência de 1972, intitulada “Ecologia e revolução”. 

Nela, conforme Charles Reitz (2019, p.4), Marcuse vinculou suas críticas antiguerra às suas 

críticas ao que ele chamou de “ecocídio”: o ataque às fontes e recursos da própria vida. 

Marcuse estava se referindo principalmente aos bombardeios norte-americanos na Indochina 

realizados no contexto da Guerra do Vietnã.  

Segundo o frankfurtiano, num sentido muito específico, esse genocídio era a 

resposta capitalista à tentativa de uma libertação ecológica revolucionária, já que as bombas 

tinham como objetivo impedir o povo do Vietnã do Norte de reabilitar econômica e 

socialmente suas terras. Porém, num sentido mais amplo, o capitalismo monopolista estaria 

travando uma guerra contra toda a natureza - a humana e também a externa. Isso devido a 

uma contradição interna do próprio capitalismo: conforme aumentam as demandas de 

exploração, reduzem e se esgotam progressivamente os recursos naturais. O capitalismo se 

torna cada vez mais destrutivo a medida em que aumenta sua produtividade. 

Consequentemente, conclui Marcuse (2005, p.174), o processo pelo qual a natureza é 

submetida à violência da exploração e da poluição é um processo político, mas 

primariamente, é um processo econômico, um aspecto do modo de produção capitalista. A 

argumentação marcusiana, portanto, vai no sentido de afirmar o consumismo, prevalecente 



Pulsões, capitalismo destrutivo e ecologia  

136                              Das Questões, Vol.14, n.1, fevereiro de 2022, p. 128-145 

 

 

nas sociedades afluentes, como um aspecto de um estado mental destrutivo implantado a um 

ponto em que parece natural, afirma Malcolm Miles (2016, p.4). 

Além disso, ainda na conferência de 72, Marcuse afirma que uma das funções 

essenciais da civilização tem sido mudar a natureza do ser humano e seu entorno natural para 

“civilizá-lo”. Dito de outro modo, torná-lo sujeito-objeto da sociedade de mercado, 

subjugando o princípio de prazer ao princípio de realidade e transformando o ser humano 

em uma ferramenta cada vez mais alienada de trabalho (MARCUSE, 2005, p.174). A 

natureza, neste contexto, não é privada desta brutal e constante transformação.  O 

frankfurtiano reconhece que ela sempre foi uma dimensão necessária do trabalho, no entanto, 

ao mesmo tempo, ela era também um símbolo de beleza e de tranquilidade, que correspondia 

a uma ordem não repressiva. “Graças a estes valores”, afirma Marcuse, “a natureza era a 

própria negação da sociedade de mercado” (2005, p.174). O que testemunhamos hoje, assim 

como Marcuse já testemunhara, é uma inversão destes valores sobre a natureza que a 

transformou num espaço a ser explorado pelos interesses do grande capital. 

A partir, portanto, desta prevalência do impulso de morte na sociedade industrial 

avançada, fortalecida pela introjeção das falsas necessidades e ancorada no próprio modo de 

produção da sociedade capitalista, Marcuse reconhece a dificuldade de se desenvolver uma 

consciência de caráter não-conformista. Esta consciência, uma estrutura de caráter radical, é 

frequentemente engolida e suprimida pela sociedade existente, mas também pelo desespero, 

pela ilusão, pela fuga. Mesmo neste contexto, entretanto, ainda há grupos capazes de 

oferecem resistência ao establishment. Citamos Marcuse, 

 

Por todas estas razões, a rebelião de hoje torna-se visível somente em 

pequenos grupos que cruzam as classes sociais – por exemplo, o 

movimento estudantil, o movimento de libertação das mulheres, os 

movimentos populares, o movimento ecológico, os coletivos, as comunas, 

e assim por diante. (MARCUSE, 1999, p.149). 

 

Passemos, pois, ao esboço de Marcuse das perspectivas para uma mudança 

radical e para o desenvolvimento de uma estrutura de caráter não-conformista. Esse esboço 

suscita novamente especulações que perpassam e vão além da teoria freudiana. No 

movimento ecológico, Marcuse encontrará os indícios de uma politização de Eros capaz de 

se sobrepor às forças de Thanatos predominantes nas sociedades modernas. 

 



Pulsões, capitalismo destrutivo e ecologia  

137                              Das Questões, Vol.14, n.1, fevereiro de 2022, p. 128-145 

 

 

3. Ecologia e mudança radical 

Frente o diagnóstico marcusiano de que a destruição da natureza é um processo 

tanto objetivo quanto subjetivo, na conferência de 79, o filósofo definirá a mudança radical 

como uma transformação tanto nas instituições e relações de uma dada sociedade, quanto na 

consciência e no inconsciente dos indivíduos que a constituem. Com isso, Marcuse pretende 

argumentar que essa mudança deve implicar também numa transformação da estrutura 

psíquica predominante entre os indivíduos. Não apenas, mas principalmente no caso da 

sociedade industrial avançada conforme vimos, essa estrutura está fortemente associada ao 

impulso de destruição. Essa argumentação marcusiana, por conseguinte, visa identificar a 

mudança radical como um todo de mudanças no interior do sistema social. 

Em termos freudianos, Marcuse define uma estrutura de caráter radical como “a 

preponderância, na vida individual, da pulsão de vida sobre a pulsão de morte, a 

preponderância da energia erótica sobre o impulso destrutivo” (1999, p.147). Para que uma 

mudança radical se concretize, não obstante, é necessário que essa estrutura seja incorporada 

por toda a sociedade, de modo que, nos indivíduos, as necessidades emancipatórias 

suplantem as necessidades compensatórias. As primeiras, conforme Marcuse, “não são 

necessidades novas, nem são simplesmente questão de especulação ou predição. Estas 

necessidades estão presentes, aqui e agora. Permeiam a vida dos indivíduos [...] Porém estão 

presentes somente numa forma que é mais ou menos eficazmente reprimida e distorcida” 

(1999, p.150). Estas necessidades emancipatórias incluem, respectivamente, a necessidade 

de redução drástica do trabalho necessário, substituindo-o pelo trabalho criativo; a 

necessidade do tempo livre e autônomo no lugar do lazer dirigido; a necessidade de pôr fim 

a “representação dos papéis”; e, por último, a necessidade de tranquilidade e alegria, ao invés 

da poluição e do barulho constante da produção.  

Como evidenciado por Marcuse, a realização destas necessidades 

emancipatórias não é compatível nem com as sociedades capitalistas nem com as socialistas 

de Estado. Não é, em verdade, compatível com nenhum sistema reproduzido através do 

trabalho alienado e dos desempenhos auto impulsionados. O filósofo argumenta, portanto, 

que a obsolescência da alienação em tempo integral é o “espectro que assombra a sociedade 

industrial avançada” (MARCUSE, 1999, p.151). Apenas através desta obsolescência, se 

torna possível a noção de utopia concreta de Ernst Bloch, onde os seres humanos não 

viveriam mais suas vidas como um meio para se manter através de desempenhos alienados. 



Pulsões, capitalismo destrutivo e ecologia  

138                              Das Questões, Vol.14, n.1, fevereiro de 2022, p. 128-145 

 

 

“Utopia concreta: ‘utopia’ porque tal sociedade ainda não existe em lugar nenhum; 

‘concreta’ porque tal sociedade é uma possibilidade histórica real” (MARCUSE, 1999, 

p.148), assinala Marcuse. 

Dada estas possibilidades, Marcuse pretende na conferência de 79 especular 

além, mais especificamente, contra Freud. O frankfurtiano propõe uma subversão da teoria 

das pulsões, isto é, propõe que o esforço por um estado de satisfação e de libertação da dor 

pertença a Eros, às pulsões de vida, ao invés de pertencer ao impulso de morte.  O desejo de 

satisfação, neste caso, serviria não como um desejo de regredir à paz pré-orgânica, mas sim 

de progredir, fortalecendo e protegendo a própria vida. Este desejo alcançaria sua meta, 

portanto, não no período uterino, mas sim na flor da idade e na maturidade da vida. Os 

impulsos condizentes com a pacificação da existência, antes ligados à exteriorização da 

destrutividade, procurariam, neste contexto, satisfação na preservação e proteção das coisas 

vivas. Tal satisfação seria encontrada “na retomada e na restauração do meio ambiente, e na 

restauração da natureza, tanto interna quanto externa aos seres humanos” (MARCUSE, 

1999, p.152). Esta foi a fala que Marcuse usou para se referir ao movimento ambiental e 

ecológico de seu tempo. 

De acordo com ele, por conseguinte, “o próprio movimento ecológico revela-se 

em última análise como um movimento político e psicológico de libertação” (1999, p.152). 

É político porque promove a recusa e o confronto a interesses vitais do grande capital. É 

psicológico porque a pacificação e proteção do meio ambiente servirá também para pacificar 

a natureza interior dos seres humanos. Uma ecologia e um ambientalismo prósperos, neste 

sentido, subordinarão dentro dos indivíduos, a energia destrutiva à energia erótica. Deste 

modo, estes e outros movimentos – como o movimento feminista, os movimentos sociais, 

populares, estudantis – apresentam para Marcuse uma rebelião, ainda que primária, do corpo 

e do espírito, da consciência e do inconsciente. Uma rebelião contra a produtividade 

destrutiva da sociedade capitalista, tal como contra a repressão e frustração intensificadas, 

vinculadas a esta produtividade. 

Não obstante, nosso autor observa que a intensidade desta força transcendente 

de Eros voltada à satisfação é constantemente reduzida pela organização social em que 

predomina Thanatos. Virtualmente impotente para fomentar uma revolta contra o princípio 

de realidade predominante, o que a força de Eros é suficientemente capaz de fazer é 

“impulsionar um grupo não-conformista, juntamente com outros grupos de cidadãos não-



Pulsões, capitalismo destrutivo e ecologia  

139                              Das Questões, Vol.14, n.1, fevereiro de 2022, p. 128-145 

 

 

silenciosos, para um protesto muito diferente das formas tradicionais de protesto radical”. 

Ele continua, “o aparecimento neste protesto de uma nova linguagem, de um novo 

comportamento, de novas metas, testemunha as raízes psicossomáticas disso. O que temos é 

uma politização da energia erótica” (MARCUSE, 1999, p.153). Isto é, uma politização da 

luta pela vida. Esta politização seria a marca distintiva dos movimentos radicais abordados 

por Marcuse.  

Ademais, o filósofo ressalta ainda que estes movimentos não se enquadram nos 

moldes tradicionais da luta de classes. Eles não constituem uma luta para substituir uma 

estrutura de poder por outra. São, mais propriamente, revoltas existenciais contra o princípio 

de realidade predominante, porém, obsoleto. São uma rebelião primária conduzida pela 

mente e pelo corpo que obtém, por conseguinte, um resultado tanto intelectual quanto 

pulsional contra a destruição organizada da sociedade. Estes movimentos são, em verdade, 

“uma revolta na qual o organismo todo, a própria alma do ser humano, se torna político” 

(MARCUSE, 1999, p.153). 

Ao fim da conferência de 79, o frankfurtiano aproveita ainda para salientar a 

ambivalência destes movimentos por um lado, promissores, mas por outro, marginalizados. 

Seu diagnóstico é de que há, pois, um conflito entre a individualização e a somatização do 

protesto radical, a concentração destes protestos na sensibilidade e nos sentimentos dos 

indivíduos, com a organização e a autodisciplina requerida por uma prática política radical 

e efetiva. Neste sentido, a luta para transformar as condições objetivas, políticas e 

econômicas - o fundamento para a transformação psicossomática, subjetiva - é 

constantemente enfraquecida. Parece haver, deste modo, uma sensação de impotência 

inerente a estes grupos de oposição que permanecem fora das organizações partidárias, 

sindicais, e assim por diante. Eles parecem condenados a um significado marginal. No 

entanto, conforme Marcuse, esta impotência sempre fora a qualidade inicial de grupos e 

indivíduos que defendiam os direitos e as metas humanas, para além das metas realistas. “A 

fraqueza destes movimentos é talvez um sinal de sua autenticidade”, argumenta Marcuse, 

“seu isolamento é talvez um sinal dos esforços desesperados necessários para escapar do 

sistema geral de dominação, para romper o continuum da destruição realista, lucrativa” 

(1999, p.154). 

O retorno destes movimentos para dentro do domínio psicossomático das 

pulsões de vida e, portanto, à imagem da utopia concreta de Bloch, pode enfim ajudar a 



Pulsões, capitalismo destrutivo e ecologia  

140                              Das Questões, Vol.14, n.1, fevereiro de 2022, p. 128-145 

 

 

redefinir a meta humana da mudança radical. Se arriscando a defini-la de modo breve, e se 

aproveitando para citar um tema caro à Escola de Frankfurt, Marcuse afirma que a meta da 

mudança radical “é a emergência de seres humanos fisicamente e mentalmente incapazes de 

inventar outro Auschwitz” (1999, p.154). Se esta meta é por vezes alvejada, ela testemunha 

o conformismo ideológico prevalecente nas sociedades existentes que converge para um 

continuum histórico em que a repressão e a agressão são tidas como leis naturais. Contra esta 

ideologia, é preciso pensar um ser humano mutável, maleável em seu corpo e mente e, 

portanto, também em sua estrutura pulsional. O argumento latente na conferência 

marcusiana é o de que somente uma transformação da subjetividade, contra as forças de 

Thanatos e em prol das forças de Eros, poderá salvar a Terra de seu processo de destruição 

em curso. 

Acerca da importância do pensamento de Marcuse sobre o meio-ambiente e a 

ecologia, Reitz (2019, p.6) afirma que as análises do frankfurtiano se concentram nas 

estruturas básicas e complexas de opressão e exploração econômica que são hoje, na maioria 

das vezes, esquecidas ou ativamente suprimidas por analistas, políticos, comentaristas e 

educadores, quando examinam as causas e os impactos da globalização corporativa imperial. 

Lukes (1994, p.204-205), por sua vez, afirma que Marcuse antecipou virtualmente todas as 

críticas feitas por grupos de ecologia radical da década de 90. Segundo ele, a discussão sobre 

uma nova ciência, uma nova tecnologia e uma nova estética como base para realizar uma 

transformação ecológica da sociedade ainda não foi abordada de forma tão aguda quanto a 

feita por Marcuse.  

Ademais, acerca da extensão da discussão sobre a ecologia na filosofia 

marcusiana, gostaríamos de citar o trabalho de Marília Pisani (2019) que expõe o encontro 

entre o movimento feminista e o movimento ecológico na visão do frankfurtiano; o trabalho 

de Vivian Baroni, Fernando Santa e Angelo Cenci (2018) que visa abordar o conceito de 

educação ambiental crítica segundo Marcuse; e, novamente, o trabalho de Malcolm Miles 

(2016) que associa a perspectiva marcusiana da ecologia à perspectiva marcusiana da 

estética para refletir sobre dimensões eco-estéticas (eco-aesthetic dimensions). Todos esses 

foram textos que influenciaram direta ou indiretamente o presente trabalho. 

 

4. Considerações finais: Brasil, julho de 2021 



Pulsões, capitalismo destrutivo e ecologia  

141                              Das Questões, Vol.14, n.1, fevereiro de 2022, p. 128-145 

 

 

Nas circunstâncias em que vivemos, uma última digressão se faz necessária. 

Gostaríamos de propor um exercício de interpretação de nossa sociedade brasileira à luz da 

abordagem marcusiana aqui apresentada. Reconhecemos, entretanto, a dificuldade histórica 

de atrelar a teoria de Marcuse à nossa realidade. Não queremos proceder uma reflexão que 

ignora as diferenças espaço-temporais e sociais entre as conferências proferidas por Marcuse 

na década de 70 sobre ecologia e o contexto histórico no qual estamos inseridos. 

Reconhecemos esse hiato. Por outro lado, nos parece igualmente inadequado ignorar a força 

e a ressonância de alguns dos conceitos e concepções marcusianas que certamente podem 

nos auxiliar em nossa compreensão, interpretação e nossas ações para com a realidade.  

No contexto ambiental, o Brasil encerrou 2020 com o maior número de focos de 

queimadas em uma década (INPE). O desmatamento saltou para 14% a mais em relação ao 

ano de 2019 (Mapbiomas). Além disso, outro estudo (Mapbiomas) concluiu que o governo 

agiu em apenas 2% dos alertas de desmatamento em 2020, sendo que em 99,8% dos casos 

esse desmatamento foi ilegal. É necessário citar também que o número de agrotóxicos 

registrados em 2020 foi o maior da série histórica, bem como que a caça de animais silvestres 

no Brasil está em constante expansão. Tudo isso sob os olhos e a responsabilidade de um 

ministério comandado por Ricardo Salles, ex-ministro do Meio Ambiente, atualmente um 

dos investigados por facilitar a exportação de madeira ilegal do Brasil para outros países - a 

maior apreensão de madeira ilegal do Brasil. Esses são dados atuais, porém, é sabido que há 

alguns anos esse processo de destruição da natureza vem sendo constantemente acelerado e 

intensificado.  

No contexto pandêmico, são conhecidas as diversas declarações do presidente 

Jair Bolsonaro minimizando a doença, contrariando as medidas de distanciamento e o uso 

de máscaras, bem como defendendo o uso de medicamentos ineficazes contra a covid-19 (e 

danosos à saúde, dependendo de seu uso). Em menos de um mês - junho de 2021 - foram 

suscitados ao menos três casos de corrupção envolvendo o governo e a compra de vacinas 

para a doença. Já são mais de 550 mil mortos tendo a pandemia como causa. Ademais, é 

condizente citar também o apoio incondicional do governo ao porte de armas e ao incentivo 

de violência policial nas favelas e comunidades pobres, que leva a morte de inúmeros 

inocentes – a maioria deles, corpos negros.  

Ailton Krenak, numa entrevista de 2021 sobre o capital e as sociedades de 

consumo, definiu assim nossa situação, trazendo à baila outros de nossos problemas:   



Pulsões, capitalismo destrutivo e ecologia  

142                              Das Questões, Vol.14, n.1, fevereiro de 2022, p. 128-145 

 

 

 

Nós deixamos o inimigo derrubar o portão, pisar no jardim, chutar a porta, 

ocupar a sala, fazer a farra do boi, constituir uma base política que nos 

afronta. Conseguiram disseminar esse ódio no meio de uma população 

carente [...] Jogaram essa gente desinformada e alienada pra cima dos 

povos indígenas, dos quilombolas, das comunidades ribeirinhas como se 

fosse uma milícia, uma milícia predisposta a matar os seus iguais por nada. 

(KRENAK, 2021). 

 

Parece-nos incontroverso, portanto, a partir deste cenário apresentado e a partir 

de nossa compreensão da teoria marcusiana, propor uma interpretação em que tanto os 

indivíduos que constituem nossa sociedade brasileira quanto as instituições que a regem 

atualmente, encontram-se inclinados ao impulso destrutivo, ao impulso de morte. A 

natureza, como vimos, acaba se tornando neste contexto um dos principais alvos da 

exteriorização deste impulso, bem como das explorações intensificadas do capital que 

constituem majoritariamente os interesses de nossas instituições. Além disso, por meio do 

negacionismo científico na pandemia, por meio do racismo e crimes de ódio, por meio do 

apoio a violência em comunidades carentes ou originárias, a sociedade brasileira parece 

corroborar com nossa interpretação. 

Pensando ainda com Marcuse, mas visando agora o campo das alternativas, neste 

cenário de morte e destruição no qual nos encontramos, assumir a defesa e a luta pela vida, 

a luta por Eros, parece um passo extremamente necessário. Que esta luta se tornou uma luta 

política, isso já fora indicado por Marcuse ao menos desde o prefácio político de Eros e 

civilização, publicado em 1966. Nele, o frankfurtiano atrelou a politização de Eros a uma 

potencial recusa organizada dos intelectuais que, por sua vez, deveriam encontrar apoio 

noutro catalisador, na recusa dos jovens. A juventude, na visão de Marcuse, estaria como 

que “por natureza” na vanguarda da luta contra a morte e contra uma civilização que se 

esforça para encurtar a vida, ao mesmo tempo que detém os meios para prolongá-la. Neste 

sentido, a luta política pelos impulsos de vida encontra-se intimamente ligada a outro 

conceito utilizado por Marcuse que nos pode apontar para uma postura de oposição radical 

ao nosso contexto de destruição, a saber, o conceito de Grande Recusa. 

A expressão “Grande Recusa” foi emprestada por Marcuse do filósofo da ciência 

e matemático Alfred North Whitehead que a utilizou para definir o que ele considerava como 

a característica primordial da arte. Para Whitehead, a arte apresenta proposições não 

verdadeiras, mas que, na sua realização estética, adquirem uma verdade vital. Ou seja, a arte 



Pulsões, capitalismo destrutivo e ecologia  

143                              Das Questões, Vol.14, n.1, fevereiro de 2022, p. 128-145 

 

 

apresenta conteúdos que são mentiras para o mundo estabelecido, mas que, no domínio da 

dimensão estética, se tornam conteúdos verdadeiros e, deste modo, podem apontar 

possibilidades para a nossa realidade.  

Marcuse, por sua vez, reconheceu nesta expressão a capacidade da arte de 

permanecer antagônica à realidade e, ao mesmo tempo, ser também o reservatório de desejos 

e faculdades humanas reprimidas. Deste modo, mais do que um significado estético, a 

Grande Recusa adquiriu na teoria marcusiana também um significado político, dada sua 

característica herdada do contexto estético de se opor ao mundo estabelecido. Em Eros e 

civilização, por exemplo, a Grande Recusa aparece como “o protesto contra a repressão 

desnecessária, a luta pela forma suprema de liberdade - ‘viver sem ansiedade’” (1966, p.149-

150). Em O homem unidimensional, para citar outro exemplo, de acordo com Kellner, “a 

Grande Recusa é fundamentalmente política, uma recusa de repressão e injustiça, um dizer 

não, um elemento de oposição para um sistema de opressão, um descumprimento com as 

regras de um jogo fraudado, uma forma de resistência radical e luta” (2005, p.8). Em ambas 

as ocorrências, o conceito aparece, pois, baseado numa subjetividade radical que oferece 

resistência à dominação política e pulsional exercida pelas sociedades. Tendo em vista que 

essa dominação parece ter se intensificado ao invés de diminuído, a Grande Recusa 

permanece um conceito válido para pensar as questões políticas de nosso tempo. Enquanto 

houver injustiça e repressão desnecessária, a Grande Recusa terá um papel político de 

resistência a exercer.2 

Não apenas no Brasil, como em todo o mundo, temos de reaprender a recusar. 

Temos de recusar a destruição institucionalizada da natureza. Temos de recusar as promessas 

do populismo autoritário. Temos de recusar o racismo, o machismo, a homofobia, os crimes 

de ódio. Temos de recusar as chacinas nas favelas e em comunidades originárias. Temos de 

recusar o negacionismo científico e a intolerância religiosa. Temos de recusar a extrema 

desigualdade acentuada pelo capitalismo. Essas e outras recusas nos levarão a mudanças de 

valores, de comportamentos, de linguagem, mas também de nossos sonhos, quero dizer, de 

nossa subjetividade. Essas são recusas em favor da vida, são recusas em favor de Eros. 

 

 

2 A importância do conceito de Grande Recusa para os movimentos sociais contemporâneos, por exemplo, foi 

abordada por uma série de estudiosos e estudiosas de Marcuse no livro The great refusal: Herbert Marcuse 

and contemporary social movements, de 2017, organizado por Andrew Lamas, Todd Wolfson e Peter Funke. 



Pulsões, capitalismo destrutivo e ecologia  

144                              Das Questões, Vol.14, n.1, fevereiro de 2022, p. 128-145 

 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

BARONI, Vivian; SANTA, Fernando; CENCI, Angelo. Educação ambiental crítica: 

apontamentos a partir de Herbert Marcuse. In: CALGARO, Cleide; SANGALLI, 

Idalgo (orgs.) Ética, direitos humanos e socioambientalismo. Caxias do Sul: 

Educs, 2018, p.63-78. 

FREUD, Sigmund. Formulation regarding the two principles in mental function.” In: 

Collected Papers IV. London: Hogarth Press, 1950. 

______________. O mal-estar na civilização. In: O futuro de uma ilusão, o mal-estar na 

civilização e outros trabalhos (1927-1931). Edição standard brasileira das 

obras psicológicas completas de Sigmund Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1996, 

p.73-148. 

KANGUSSU, Imaculada. “Marcuse and the symbolic roles of the Father: Someone to watch 

over me”. In: MORELOCK, Jeremiah (org.). How to critique authoritarian 

populism: Methodologies of the Frankfurt School. Leiden and Boston: Brill, 

2021, p.220-238. 

KRENAK, Ailton. “As flechas de Ailton Krenak contra o Capital e Sociedade de Consumo”. 

Jornalistas Livre. 2021. Disponível em: < https://jornalistaslivres.org/as-flechas-

de-ailton-krenak-contra-o-capital-e-a-sociedade-de-consumo/ >. Acesso em: 

28/072021. 

LAMAS, Andrew; WOLFSON, Todd; FUNKE, Peter (eds.). The great refusal: Herbert 

Marcuse and contemporary social movements. Philadelphia: Temple University 

Press, 2017. 

LUKES, Timothy. Marcuse and ecology. In: BOKINA, John; LUKES, Timothy (orgs.). 

Marcuse: From the new left to the next left. Kansas: University Press of Kansas, 

1994, p.189-207. 

MARCUSE, Herbert. Ecologia e crítica da sociedade moderna. In: LOUREIRO, Isabel 

(org.). A grande recusa hoje. Petrópolis: Editora Vozes, 1999, p.143-154. 

________________. Ecology and revolution. In: KELLNER, Douglas (org.). The new left 

and the 1960s: Collected papers of Herbert Marcuse, v.3. London and New 

York: Routledge, 2005, p.173-177. 
________________. Eros and civilization: A philosophical inquiry into Freud. Boston: 

Beacon Press, 1966. (Tradução de Álvaro Cabral. Eros e civilização: Uma 

crítica filosófica ao pensamento de Freud. Rio de Janeiro: Zahar, 1968.) 

________________. One-dimensional Man: studies in the ideology of advanced industrial 

society. London and New York: Routledge Classics, 2002. (Tradução de 

Robespierre de Oliveira, Deborah Antunes e Rafael Cordeiro Silva. O homem 

unidimensional: Estudos da ideologia da sociedade industrial avançada. São 

Paulo: Edipro, 2015).  

MILES, Malcolm. Eco-aesthetic dimensions: Herbert Marcuse, ecology and art. Cogent Arts 

& Humanities, 3:1, p.1-17, 2016. 
PISANI, Marília. Vida e morte, progresso e utopia em Herbert Marcuse. Revista Dialectus, 

vol. 8, n.14, p.147-168, 2019. 

https://jornalistaslivres.org/as-flechas-de-ailton-krenak-contra-o-capital-e-a-sociedade-de-consumo/
https://jornalistaslivres.org/as-flechas-de-ailton-krenak-contra-o-capital-e-a-sociedade-de-consumo/


Pulsões, capitalismo destrutivo e ecologia  

145                              Das Questões, Vol.14, n.1, fevereiro de 2022, p. 128-145 

 

 

REITZ, Charles. Ecology and revolution: Herbert Marcuse and the challenge of a new world 

system today. New York and London: Routledge, 2019. 


