
Fluxo da Submissão 

Submetido em: 25/08/2022 

Aprovado em: 29/03/2023 

Distribuído sob 

 

 

NO FUNDO DO CANTO: MEMÓRIA, MENTALIDADE E 

DISTOPIA EM ODETE SEMEDO    

 

 AT THE BOTTOM OF SINGING: MEMORY, MENTA-

LITY AND DYSTOPIA IN ODETE SEMEDO  

 

Jonh Jefferson do Nascimento Alves    
 

Johnjeffersonn@gmail.com 
Doutorando em Literaturas pela universidade Federal do Ceará – UFC / Programa de 

pós-graduação em letras - PPGLetras. 
 

 

Elizabeth Dias Martins   
 

bethdias@ufc.br 
Doutora em Letras pela Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro (PUC/

Rio). Departamento de Literatura da Universidade Federal do Ceará – UFC. 

Dossiê 

 

Literaturas africanas e afrodiaspó-

ricas: escritas emancipatórias 

 

 

 

Organizadores:  

 

Prof. Dr. Cláudio R. V. Braga 

 

 

Profa. Dra. Gláucia R. Gonçalves 

 

 

Profa. Dra. Fernanda Guida  

 

 

Profa. Dra. Elena Brugioni  

 

 

 

v. 32, n. 61, maio, 2023 

Brasília, DF 

ISSN 1982-9701  

Resumo/Abstract 

Palavras-chave/Keywords 

O presente estudo busca na poesia guineense em língua portuguesa uma reflexão acerca dos 
recentes problemas pelos quais a Guiné-Bissau tem passado e analisa de que forma tais con-
flitos, literariamente tecidos através da memória, têm moldado a identidade nacional do 
guineense levando-o a um cenário de distopias, entende-se por distopias um estado subjeti-
vo de opressão ou privação, uma representação organizacional ou social, cujo valor simboli-
za a antítese da utopia. O recurso da mentalidade como fator de residualidade aqui empre-
gado, nos direciona ao pensamento de épocas distintas, identificando e analisando no dito 
percurso as transformações no modo de pensar e agir daquele país africano. Para isso utili-
zaremos o poema “O teu mensageiro” do constructo poético No fundo do canto (2007), de 
Odete Semedo, obra que desnuda, pela oratura, conflitos importantes da história recente da 
Guiné-Bissau. No espírito da sociedade o remanescente de cultura é recriado e cristalizado 
no “canto” semediano. A análise ilustra, a partir da investigação, as características das múl-
tiplas representações da guinendade: sentimento de pertencimento à nação que ainda viven-
cia as amarras coloniais pelas políticas de Estado. A realização deste trabalho propõe a inte-
ração entre a obra de Odete Semedo e alguns pensamentos de estudiosos e teóricos como: 
Roberto Pontes (2006, 2022), Georges Duby (1993), Maurice Halbwachs (1968), Franz Fa-
non (2008), Benedict Anderson (1989), Moema Parente Augel (2005) e outros estudiosos 
visitados no percurso da produção. 

Memória, Mentalidade, Residualidade, Distopia, Literatura guineense   

 

The present study seeks in Guinean poetry in Portuguese language a reflection about the 
recent problems that Guinea-Bissau has been going through and analyzes how such con-
flicts, literarily woven through memory, have shaped the national identity of the Guinean 
taking him to a scenario of dystopias, dystopias are understood to be a subjective state of 
oppression or deprivation, an organizational or social representation, whose value symboli-
zes the antithesis of utopia. The resource of mentality as a residuality factor used here di-
rects us to the thinking of different times, identifying and analyzing in said path the trans-
formations in the way of thinking and acting in that African country. For this purpose, we 
will use the poem “O your messenger” from the poetic construct No Fundo do Canto (2007), 
by Odete Semedo, a work that lays bare, through orature, important conflicts in the recent 
history of Guinea-Bissau. In the spirit of society, the remnant of culture is recreated and 
crystallized in the Semedian “corner”. The analysis illustrates, based on the investigation, 
the characteristics of the multiple representations of Guinea: a feeling of belonging to a 
nation that still experiences colonial ties due to State policies. The realization of this work 
proposes the interaction between the work of Odete Semedo and some thoughts of scholars 
and theorists such as: Roberto Pontes (2006, 2022), Georges Duby (1993), Maurice Hal-
bwachs (1968), Franz Fanon (2008), Benedict Anderson (1989), Moema Parente Augel 
(2005) and other scholars visited during production.  

Memory, Mentality, Residuality, Dystopia, Guinean literature  

https://doi.org/10.26512/cerrados.v32i61.45818
https://orcid.org/0000-0001-7098-7144
https://orcid.org/0000-0001-8411-4571
https://orcid.org/0000-0003-0687-8415
https://orcid.org/0000-0003-4187-7805
https://orcid.org/0000-0003-2018-5412
https://orcid.org/0000-0002-7817-6749


ALVES; MARTINS 

No fundo do canto: Memória, mentalidade e distopia em Odete Semedo 

Considerações iniciais  

 

O renascimento africano dependerá da forma 

como se apresentar a história. É preciso es-

crever a nossa história de acordo com a histó-

ria da nossa sociedade, não como resultado 

das aventuras europeias. A sociedade africa-

na deve ser entendida como reflexo dela mes-

ma, e os contatos com os europeus devem fi-

gurar como parte da experiência dos africa-

nos, mesmo se se tratou de uma experiência 

mais importante do que todas as outras expe-

riências [...]. 

(Kwame Nkrumah, Présence Africaine, 

1976)1. 

 

 A Guiné-Bissau, um país africano rico em 

cultura e diversidade linguística, faz parte dos 

PALOPs - Países Africanos de língua oficial 

portuguesa - que passaram pelo processo de 

colonização e enfrentaram importantes interfe-

rências em sua cultura. Apesar das dificuldades 

e dos desafios políticos, econômicos e sociais 

que afetaram negativamente seu desenvolvi-

mento como nação, a Guiné-Bissau é um lugar 

marcado por solidariedade e uma cultura vi-

brante. A recente transição para a democracia, 

iniciada na década de 1990 com as primeiras 

eleições multipartidárias, trouxe consigo a opo-

sição ao PAIGC - Partido Africano Pela Inde-

pendência da Guiné-Bissau e Cabo Verde, que 

havia governado de forma dominante como 

partido único desde a independência. A diversi-

dade étnica na Guiné-Bissau transforma o país 

em um caldeirão político, com mais de vinte 

etnias que possuem línguas e costumes distin-

tos. Embora o português seja a língua oficial, 

apenas cerca de 20% da população domina o 

idioma herdado do período colonial. A maioria 

fala o crioulo, uma língua franca mista origina-

da do encontro entre o idioma europeu e as lín-

guas nativas.  

A literatura guineense, apesar das in-

fluências coloniais e das restrições históricas, 

busca inovar na expressão para retratar a reali-

dade do país. No entanto, o desenvolvimento 

da literatura na Guiné-Bissau foi prejudicado 

pela falta de movimentos político-literários for-

tes, como ocorreu em outros países africanos de 

língua portuguesa. A ausência de escolas duran-

te o período colonial, limitou a criação de movi-

mentos literários embrionários, semelhantes aos 

que surgiram em Angola, Moçambique e Cabo 

Verde. Só após a Independência, a literatura 

guineense começou a ganhar força, impulsiona-

da pelas aspirações nacionais. Os temas aborda-

dos eram predominantemente patrióticos, com 

ênfase na exaltação dos heróis da Revolução, 

denúncia da opressão colonial e retrato da vida 

rural.  

No entanto, os textos também refletiam 

um sentimento de desilusão e desencanto devi-

do às lutas multipartidárias e a um ambiente 

distópico. Assim, os discursos literários ainda 

são “muito marcados pelo real”, pelas vivências 

de uma realidade ainda condicionada. 

(LARANJEIRA, 2001, p. 80). Os textos apre-

sentam-se como instrumentos de denúncia e ne-

gação dos sistemas impositivos clássicos e atu-

ais e, principalmente, como lugar sugestivo de 

afirmação de uma identidade nacional. Com a 

instauração de um regime democrático no país, 

a literatura guineense floresce, destacando-se 

autores como Agnelo Regalla, António Soares 

Lopes (Tony Tcheca), José Carlos Schwartz, 

Helder Proença, Francisco Conduto de Pina, 

Félix Sigá, Carlos Vieira, Odete Semedo, Do-

mingas Sami (a primeira contista guineense) e 

Abdulai Sila (o primeiro romancista guineense).  

Desse cenário, a Guiné-Bissau ganha foco 

literário, com uma voz feminina que, nos seus 

versos, retrata a historicidade e cultura dessa 

comunidade profundamente diversa. Maria 

Odete da Costa Soares Semedo é uma poeta 

marcada pela luta pela independência de seu 

país. Como poeta de seu tempo, ela cresceu em 

meio ao terror da guerra e da divisão que asso-

lava a população paralisada pela descrença na 

conquista da paz tão desejada. Nesse turbilhão, 

Semedo narra a história com um olhar interno e 

autêntico, subvertendo a dor e preenchendo o 

7 

CERRADOS, v. 32, n. 61, maio 2023, Brasília, DF 

1 Líder político africano, um dos fundadores do Pan-Africanismo. Presidente de Gana de 1960 a 1966. Disponível em: 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/index.php/intellectus/article/view/49413   

https://www.e-publicacoes.uerj.br/index.php/intellectus/article/view/49413


ALVES; MARTINS 

No fundo do canto: Memória, mentalidade e distopia em Odete Semedo 

imaginário do povo guineense com armas de 

resistência e um orgulho enraizado em sua 

identidade nacionalista. 

 

O resíduo a mentalidade e a memória 

 

Para que possamos observar no canto 

semediano alguns aspectos residuais, é impor-

tante discorrer, mesmo que brevemente, acer-

ca do conceito de mentalidade, uma vez que 

existe uma mutualidade entre este e o concei-

to de resíduo, ambos ligados pela regência da 

residualidade. O resíduo pode ser entendido 

como elementos de cultura que remanesce, 

sobrevivendo às mudanças em espaços com os 

quais estão em interação e constante meta-

morfose, ou seja, os resíduos são mentalidades 

de uma dada época que se mantêm ativas em 

períodos ulteriores pela manifestação remota. 

Exatamente por não pertencerem à época que 

foram evidenciados os resíduos são mentalida-

des de outrora que se atualizam, num processo 

de recriação a partir do imaginário da época 

na qual são retomados.  

A mentalidade, por sua vez é conceito 

que surge na França em meados do século 

XIX, e por mentalidade podemos intencionar 

um conjunto de manifestações justamente na 

ordem da mentalidade humana individual ou 

em coletividade como as formas de pensar, 

crenças diversas. Não obstante, com a necessi-

dade de realizar uma História Nova, a École 

des Annales, vertente de história francesa, dá 

ao termo mentalidade destaque especial, com o 

qual passa a ser, inclusive, para intitular, a 

partir da década de 1950, o novo objeto de es-

tudo dos historiadores, uma atmosfera mental 

de determinadas camadas ou de determinados 

grupos sociais advinda de objetos artísticos 

produzidos por sujeitos e civilizações num da-

do percurso. Georges Duby (1993), referindo-

se à utilização do termo e ao que ele represen-

tava para História Nova, nos diz que,  

 

Febvre demonstrava magnificamente que 

cada época tem sua própria visão do mun-

do, que as maneiras de sentir e pensar va-

riam com o tempo e que, em consequência, 

o historiador é solicitado a se precaver o 

quanto puder das suas, sob pena de nada 

compreender. Febvre propunha-nos um 

novo objeto de estudo, as “mentalidades”. 

(DUBY, 1993 p. 87-88). 

 

Duby (1993) adverte que a mentalida-

de “possui caráter imaterial e dinâmico”, res-

saltando seu aspecto plural, visto que, de certa 

época, eclodem várias mentalidades, para cada 

um dos grupos sociais que existe, fruto daquilo 

que um bom número de pessoas pensa: geral-

mente, um indivíduo através da sua construção 

artística ou de qualquer outro objeto que sirva 

de artefato histórico, expressa não só o que ele 

pensa, mas também o que um grupo de pessoas 

traz na mente, de modo que esse indivíduo pas-

sa a ser um “porta-voz” de uma coletividade, 

fazendo parte, obrigatoriamente, de um grupo 

social, o qual geralmente representa.  

Sobre os conceitos supramencionados, 

Roberto Pontes2, já em 1964, esboça alguns es-

tudos, análises, reflexões e investigações que 

darão força à sistematização teórica da residua-

lidade. Pontes, já naquela época, busca clarifi-

car como as mentalidades de certas épocas resis-

tem ativamente mesmo muitos séculos após, em 

períodos históricos posteriores e diversos, essa 

sistematização convencionou-se chamar Teoria 

da Residualidade. Essa teoria trabalha com 

conceitos já existentes formando a partir de 

resíduos, como o de cristalização, hibridação cul-

tural e outros, se aliando a explicações e a resul-

tados de pesquisas de estudiosos de campos pro-

fusos para além da História e da Literatura ex-

plicando determinados fenômenos culturais e 

literários. Ainda na perspectiva do residual, e 

segundo Raymond Williams (1979), para a crí-

tica marxista, 

 

O residual, por definição, foi efetivamente 

formado no passado, mas ainda está ativo 

8 

CERRADOS, v. 32, n. 61, maio 2023, Brasília, DF 

2 Poeta, crítico, ensaísta, tradutor. É o criador do neologismo afrobrasiluso, para designar uma nova espécie de literatura de 

língua portuguesa. Sistematizador da Teoria da Residualidade. Disponível em: https://www.escavador.com/sobre/5601323/

francisco-roberto-silveira-de-pontes-medeiros  

https://www.escavador.com/sobre/5601323/francisco-roberto-silveira-de-pontes-medeiros
https://www.escavador.com/sobre/5601323/francisco-roberto-silveira-de-pontes-medeiros


ALVES; MARTINS 

No fundo do canto: Memória, mentalidade e distopia em Odete Semedo 

no processo cultural, não só como um ele-

mento do passado, mas como um elemen-

to efetivo do presente.  Assim, certas ex-

periências, significados e valores que não 

se podem expressar, ou verificar substan-

cialmente, em termos da cultura domi-

nante, ainda são vividos e praticados à 

base do resíduo – cultural bem como soci-

al – de uma instituição ou formação social 

e cultural anterior. (WILLIAMS, 1979, p. 

125). 

 

Discorrendo sobre o elemento memó-

ria aqui empregado, e instigado pelo pensa-

mento de Maurice Halbwachs (1968), observa-

mos que em sua análise da memória coletiva, 

este autor enfatiza a força dos diferentes pon-

tos de referência que estruturam nossa memó-

ria e que a inserem na memória da coletividade 

a que pertencemos. Entre eles incluem-se evi-

dentemente os monumentos, como lugares da 

memória analisados por Pierre Nora (1985), o 

patrimônio arquitetônico e o estilo, que nos 

acompanham por toda a nossa existência, as 

paisagens, as datas e personagens históricas de 

cuja importância somos incessantemente re-

lembrados, as tradições e costumes, certas re-

gras de interação, o folclore, a música, entre 

outros.  

Na perspectiva metodológica de Émile 

Durkheim3, "é coisa tudo aquilo que é dado, e 

que se impõe à observação". Nem a existência 

da natureza humana nem o sentido de progres-

so no tempo, como admitia Comte, por exem-

plo, fazia sentido, segundo Durkheim, dentro 

do método sociológico. Torna-se possível tomar 

esses diferentes pontos de referência como indi-

cadores empíricos da memória coletiva de um 

determinado grupo, uma memória estruturada 

com suas hierarquias e classificações, uma me-

mória também que, ao definir o que é comum a 

um grupo e o que o diferencia dos outros, fun-

damenta e reforça os sentimentos de pertenci-

mento e as fronteiras socioculturais. Na abor-

dagem durkheimiana, a ênfase é dada à força 

quase institucional dessa memória coletiva, à 

duração, à continuidade e à estabilidade.  

Assim também Halbwachs, longe de 

ver nessa memória coletiva uma imposição, 

uma forma específica de dominação ou violên-

cia simbólica, acentua as funções positivas de-

sempenhadas pela memória comum, a saber, de 

reforçar a coesão social, não pela coerção, mas 

pela adesão afetiva ao grupo, donde o termo 

que utiliza de "comunidade afetiva". Na tradi-

ção europeia do século XIX, em Halbwachs, 

inclusive, a nação é a forma mais acabada de 

um grupo, e a memória nacional a forma mais 

completa de uma memória coletiva. Em vários 

momentos, Maurice Halbwachs insinua não 

apenas a seletividade de toda memória, mas 

também um processo de "negociação" para con-

ciliar memória coletiva e memórias individuais:  

 

Para que nossa memória se beneficie da dos 

outros, não basta que eles nos tragam seus 

testemunhos: é preciso também que ela não 

tenha deixado de concordar com suas me-

mórias e que haja suficientes pontos de con-

tato entre ela e as outras para que a lem-

brança que os outros nos trazem possa ser 

reconstruída sobre uma base comum. 

(HALBWACHS, 1968, p.12) 

 

Acerca desses elementos, Roberto Pon-

tes (1991) em seu artigo Três modos de tratar a 

memória coletiva nacional, nos orienta que a me-

mória coletiva, que serve tanto a segmentos es-

colarizados, quanto aos socialmente discrimina-

dos, tem feito uso dos resíduos imemoriais exis-

tentes na cultura. Para ele, podemos identificar 

três níveis de aproveitamento criativo acerca 

dos trabalhos de intelectuais quando estes pro-

curam registrar ou transformar o material pro-

duzido coletivamente. São eles: o nível do regis-

tro, do estereótipo e o da cristalização:  

 

O nível do registro é guiado pela preocupa-

ção de guardar e preservar a memória naci-

onal, esforço que é muito dependente do 

aparelho estatal. O nível do estereótipo se 

manifesta através do intelectual escolariza-

do, de sensibilidade apurada, mas o trata-

mento dado à cultura popular fica no plano 

9 

CERRADOS, v. 32, n. 61, maio 2023, Brasília, DF 

3 Émile Durkheim (1858-1917) foi um sociólogo francês. É considerado o pai da Sociologia Moderna e chefe da chamada 

Escola Sociológica Francesa. Disponível em: www.ebiografia.com/emile_durkheim/  

http://www.ebiografia.com/emile_durkheim/


ALVES; MARTINS 

No fundo do canto: Memória, mentalidade e distopia em Odete Semedo 

da deformação, as produções chegam a ser 

interessantes, porém não superam o grau 

da caricatura. O nível da cristalização 

apropria o material gerado pelas camadas 

dominadas do povo e a obra daí surgida já 

é de nível culto, semi-clássica ou clássica, 

processo pelo qual se constrói um repertó-

rio com raiz na memória coletiva nacional. 

As obras assim surgidas incorporam resí-

duos os mais remotos e são vazadas numa 

linguagem coerente com aquilo que expri-

mem. (PONTES, 1991, pp. 149-150). 

  

A cristalização, como elemento de resi-

dualidade que muito contribui para o pensa-

mento da memória coletiva, tem para nós espa-

ço importante na comunicação que segue, pois, 

ainda segundo Roberto pontes, é um ambiente 

que apresenta uma linguagem sofisticada e rica 

em detalhes, além de abrigar símbolos que re-

presentam a identidade nacional. E é nesta 

perspectiva que analisaremos o “canto” da po-

eta guineense Odete Semedo.  

 

Dos resíduos à fenda distópica  

 

Odete Semedo é uma poeta que nos 

convida a partilhar não só da força e da quali-

dade de sua veia literária, que remete frequen-

temente às narrativas orais e ecoam de sua an-

cestralidade, mas convida-nos ainda a apreciar 

a sensibilidade e o olhar crítico com os quais 

observa a história de seu país no relato de sua 

nação. Dos textos da autora trazemos para a 

discussão o poema “O teu mensageiro” do livro 

No Fundo do Canto (2007), descortinando a po-

esia atual da Guiné-Bissau, onde os aspectos 

políticos e sociais imperam. A obra traduz um 

sentimento de desassossego diante da realida-

de, bem como a sensibilidade da autora em per-

ceber o porvir.  

No fundo do Canto tem publicação ori-

ginal de 2003, chegando ao Brasil pela editora 

Nandyala Livros somente em 2007. Nesse livro, 

a poeta demonstra seu olhar atento e crítico às 

estratégias administrativas locais, e analisa, 

com preocupação, o distanciamento que há en-

tre as massas populares e os que estão na abas-

tança, imersos em padrões culturais que se as-

semelham aos costumes da elite ocidental. O 

livro trabalha o trauma do sangrento conflito 

armado entre 1998 e 1999: é “o desabafo escan-

carado de uma situação” em que o país havia 

mergulhado por causa dos vários descaminhos 

políticos após a independência de 1974. 

“População insatisfeita, governo fragilizado. 

Quando começou a guerra, a capital foi ocupa-

da por forças estrangeiras, e a sociedade, apre-

ensiva, deslocou-se para o interior do país”. 

(SEMEDO, 2007, p. 13). 

Semedo não se omitiu perante a desgra-

ça de seu povo, e Moema Parente Augel diz no 

posfácio: “dialogando com seu próprio tempo, 

Odete Semedo apresenta poeticamente uma his-

tória que ainda se está fazendo. Não trata so-

mente do passado, seu texto não é só memória 

ou lembrança; é também projeção e indagação 

do futuro” (p. 186). A obra No fundo do Canto 

traz no fio da pólvora e no tom do canto a afir-

mação da identidade nacional, desconstruindo a 

nação para reconstruí-la poeticamente. Para 

isso, Semedo nos introduz na multifacetada cul-

tura das etnias guineenses, valendo-se do retor-

no às tradições, do culto aos antepassados e ao 

uso constante de vocábulos do crioulo, língua 

que se misturam ao português, o que nos induz 

a consultar um rico glossário constante no livro.  

O eu lírico versificado, em poemas cur-

tos ou longos,  ora épicos, ora líricos,  narra em 

primeira pessoa a guerra, ou em terceira pessoa 

descreve fatos e determina vaticínios. O texto 

propõe, através de alegorias e da desconstrução 

da realidade do país, a [re]valorização da multi-

facetada cultura guineense em favor da identi-

dade e da soberania nacional, a guinendade. So-

bre “guinendade” é importante frisar, segundo 

Moema Parente Augel (2009), que é a capacida-

de de muitos Estados modernos comporem e 

fixarem sua nacionalidade expressa, por exem-

plo, por uma longa história de formação nacio-

nal, repleta de símbolos, datas e heróis que cri-

am e estimulam o sentimento de pertença do 

cidadão a essa unidade abstrata e emocional 

que é a Nação. Para a citada pesquisadora, a 

Guiné-Bissau,  

 

10 

CERRADOS, v. 32, n. 61, maio 2023, Brasília, DF 



ALVES; MARTINS 

No fundo do canto: Memória, mentalidade e distopia em Odete Semedo 

Carece de uma estratégia a ser perseguida 

com a finalidade de esboçar, divulgar e 

alimentar o Projeto Guiné-Bissau. A inten-

ção didatizante e política, no sentido lato 

do termo, é preservar a memória coletiva 

[...] e a construção da guinendade comemo-

rando efemérides, celebrando guerras pas-

sadas com o culto aos heróis e a lembrança 

dos mortos, animando o grupo social atra-

vés de paradas cívicas e hinos patrióticos. 

(AUGEL, 2009, p. 146). 

 

O reflexo sobre a guinendade é um dos 

pontos ressaltados em todos os escritores con-

temporâneos da Guiné-Bissau que exploram 

em suas urdiduras o sentimento e o orgulho 

nacional por meio da educação e da subversão 

do trauma em uma conjuntura distópica. O 

resultado disso, ou pelo menos o que se espera, 

é um maior entusiasmo do sujeito autóctone 

que não hesita em suplantar a linha do pensa-

mento segregatório tornando-se cada vez mais 

forte e consciente da importância dos valores 

tradicionais além de altivo no diálogo com o 

exógeno.  

O momento literário ao qual Odete 

Semedo pertence com No fundo do Canto é o da 

distopia. Segundo Inocência Mata (2000, p. 2), 

esse cenário é composto de produções conheci-

das por “corpus de nova configuração”. Mata 

faz uso da expressão para as representações 

que, no pós-independência, evoluíram da esfera 

do nacionalismo ou da utopia nacional para 

uma literatura que repensa a situação do país 

hoje. Essa distopia marca a literatura de Odete 

Semedo em cujos versos amarga a experiência 

de um país que se desviou dos ideais revolucio-

nários baseados na igualdade social e no rompi-

mento da subordinação a países estrangeiros. 

Sobre isso, Inocência Mata comenta, 

 
[...] tão amarga quanto a consciência anti-

colonial nas literaturas africanas de língua 

portuguesa é também a consciência pós-

colonial, na visão mais emblemática da 

perda da inocência, e confrontada com o 

começo do tempo da distopia: através de 

situações que representam uma reedição 

dos objetivos e métodos do “antigo perío-

do”, colonial, pelo “novo período”, o do 

pós-independência, é posto a descoberto o 

modo como este também participa na 

“larga história de crueldade em que o colo-

nialismo é uma página a mais”. (MATA, 

2000, p. 2). 

 

O objetivo das distopias é confrontar as 

sombras produzidas pelas luzes utópicas, as 

quais iluminam completamente o presente na 

mesma medida em que ofuscam o futuro. Elas 

não possuem um fundamento normativo, mas 

detêm um horizonte ético-político que lhes per-

mite produzir efeitos de análise sobre a socieda-

de. A narrativa distópica é antiautoritária, in-

submissa e radicalmente crítica. As distopias 

continuam sendo utopias, no sentido que Jaco-

by (2001, p. 141) lhes deu, isto é, não apenas 

como a visão de uma sociedade futura, mas co-

mo uma capacidade analítica ou mesmo uma 

disposição reflexiva para usar conceitos com a 

finalidade de visualizar criticamente a realidade 

e suas possibilidades. 

Semedo, em sua obra, expõe o pensa-

mento de que as rupturas da ordem política do 

novo Estado com as tradições culturais em vi-

gor naquelas comunidades provocaram também 

o redirecionamento dos projetos de reconstru-

ção do país. Acerca disso Frantz Fanon (2008) 

nos esclarece a observar que onde há, pois, uma 

mudança de foco, uma retomada, ou quiçá, 

uma manutenção dos ideais assimilacionistas 

coloniais há o então “complexo do colonizado”. 

Já segundo Cardoso (2015, p. 234), tal comple-

xo leva essa elite a sabotar politicamente o pró-

prio processo de descolonização no intuito de 

satisfazer seu desejo de manter-se dentro de pa-

drões assemelhados aos da elite ocidental. É 

nesse cenário que enquadramos a guinendade 

como um nacionalismo que declinou historica-

mente de seu status utópico e hoje se funde a 

uma sociedade proficuamente distópica.  

Assentindo a isso, Ribeiro e Semedo 

(2011, p. 11-12) mencionam que, nos últimos 

anos da luta armada e nos primeiros pós-

libertação, a poesia moderna guineense afinou 

sua voz com a dos discursos oficiais a ponto de 

constatar-se uma fusão entre esses discursos. 

Tamanha era a exacerbação da unidade nacio-

nal, que “[...] o discurso político chega a suplan-

tar o pendor estético [...]”. Avesso a essa cons-

trução, estamos diante de um texto produzido 

por uma escritora que constrói seu pensamento 

11 

CERRADOS, v. 32, n. 61, maio 2023, Brasília, DF 



ALVES; MARTINS 

No fundo do canto: Memória, mentalidade e distopia em Odete Semedo 

na fronteira do aspecto naticultural e das im-

posições exógenas, que não adota estratégias 

voltadas para uma autenticidade imaginária 

que habitaria apenas a esfera do discurso polí-

tico de enaltecimento de nação ou de raça, a 

qual chama à existência uma identidade cultu-

ral que se distancia da realidade cultural da 

massa popular.  

 

Bu Tcholonadur: Memória e Mentalidade no 

tecido semediano 

 

Neste ponto, vale ressaltar que a esco-

lha do título por Odete Semedo para sua obra 

não foi meramente casual. Em "No fundo do 

Canto", observamos que a palavra "canto", que 

por vezes remete a um local de exclusão e sub-

jetividade, também pode fazer referência ao 

gênero da tradição oral, que possui uma mar-

cante musicalidade e é de grande importância 

para a cultura local. A autora utiliza esse ter-

mo repetidamente em seus versos, como se o 

propusesse a cada utilização. A valorização e 

preservação da memória coletiva e do patrimô-

nio cultural que caracterizam as tradições lo-

cais constituem uma das correntes da atual li-

teratura ficcional, especialmente entre os escri-

tores de origem africana que se expressam por 

meio do idioma português. Na Guiné-Bissau, 

esse fenômeno tem se destacado como um ele-

mento distintivo da literatura contemporânea 

nacional, principalmente durante a última dé-

cada do século XX. 

A obra selecionada divide-se em qua-

tro seções. A primeira com vinte e sete, a se-

gunda com dezessete, a terceira com oito e a 

quarta com vinte e seis poemas. De todos, tra-

remos para apreciação o poema “O teu mensa-

geiro”, presente na primeira seção da coletânia. 

No canto de Odete Semedo, um conceito que a 

priori parece ser desconstruído é a suposta su-

perioridade da escrita em relação à oralidade, 

uma ideia que foi influenciada pelas teorias 

evolucionistas e que levou a considerar a orali-

dade como uma manifestação primitiva e sim-

plista, carente de reflexão. No entanto, Ana 

Mafalda Leite (2014), em seus estudos sobre 

Oralidades e Escritas nas Literaturas Africa-

nas, argumenta que a oralidade na literatura 

africana pode ser vista como um paradigma 

central, embora não seja o único.  

Cada país africano tem suas próprias 

estruturas orais e características estéticas e lin-

guísticas distintivas, que derivam não só das 

diferenças culturais e étnicas, mas também das 

diferenças linguísticas e culturais resultantes da 

colonização. Portanto, qualquer generalização 

teórica sobre a oralidade na literatura africana é 

quase insustentável se não levar em conta as 

especificidades regionais e nacionais. Diante 

dessas considerações, Ana Mafalda questiona de 

que forma as literaturas africanas recuperam ou 

reintegram o intertexto oral. Ela apresenta du-

as possíveis maneiras de fazê-lo: a primeira, 

através da "continuidade" da oralidade nos tex-

tos escritos, que pode ser percebida na explora-

ção de ritmos e temas, bem como na utilização 

da língua como um elemento estilístico poten-

cial, que busca reproduzir ou mimetizar a orali-

dade de forma "natural". A segunda, mais pro-

dutiva, envolve a "transformação" da oralida-

de, que exige o uso de vários instrumentos pos-

síveis, como a língua como nível infraestrutural 

e o gênero como nível superestrutural. 

Ao examinar as marcas da oralidade na 

literatura africana de língua portuguesa, Ana 

Mafalda observa que muitos dos autores desses 

países têm ascendência europeia, vivem em 

áreas urbanas, têm pouco ou nenhum contato 

direto com a vida rural e, salvo algumas exce-

ções, não dominam as línguas africanas. Isso é 

diferente em países como a Guiné-Bissau, onde 

a conexão com o "terror" é mantida desde a in-

fância e os escritores são, pelo menos, bilíngues. 

Por isso, Ana Mafalda argumenta que as tradi-

ções e a oralidade nas literaturas africanas de 

língua portuguesa devem ser encaradas de for-

ma diferente. Ela defende o uso do termo 

"oralidades" em vez do singular "oralidade", 

pois isso permite distinguir as diferentes manei-

ras como os escritores se relacionam com o lega-

do oral em diferentes línguas. 

A prática de recorrer à vasta tradição 

oral é amplamente adotada por diversos escrito-

res africanos, que mergulham nas profundezas 

inesgotáveis dessa fonte para extrair e recriar 

artisticamente a trama literária, concedendo-

lhe uma nova forma. A beleza reside na habili-

dade de recriar as narrativas tradicionais orais 

12 

CERRADOS, v. 32, n. 61, maio 2023, Brasília, DF 



ALVES; MARTINS 

No fundo do canto: Memória, mentalidade e distopia em Odete Semedo 

por meio da palavra escrita, resultando em 

uma espécie de encenação literária que repro-

duz a sensação de estar ao redor de uma foguei-

ra, diante de um sábio narrador, em compa-

nhia de ouvintes ávidos por suas palavras, em 

uma atmosfera semelhante àquela criada pelos 

griots4. Não se trata, portanto, da literatura 

escrita no formato ocidental convencional, nem 

tampouco da literatura oral, uma vez que se 

apresenta por meio de símbolos alfabéticos. O 

que se manifesta é um registro que se situa en-

tre esses dois universos distintos. Por meio da 

escrita, busca-se imitar a oralidade, resultando 

na formação de uma nova modalidade: a 

"oralitura". Termo utilizado pela professora 

Lêda Martins (1997, p.21) ao afirmar que o 

conceito abrange não apenas a presença das 

características da oralidade na escrita, mas 

também incorpora o radical littera, relacionado 

à letra escrita. Dessa forma, ele equilibra os 

valores da oralidade e da escrita, ao mesmo 

tempo em que criativamente une a temática de 

origem oral registrada e a performance estética 

da escrita literária. Em resumo, no poema se-

mediano, estamos diante de um processo de 

"griotização" do discurso, que envolve a recria-

ção de textos tradicionais, o domínio da forma 

de narração oral e a encenação de elementos 

que levam o leitor a se imaginar imerso na at-

mosfera da contação. 

Ainda sobre o canto como o gênero da 

tradição oral, este, para além de um elemento 

de ancestralidade em Odete Semedo, configura-

se como uma peça residual que se transformou 

ao longo da história da nação, como todos os 

processos que lá se fizeram presentes. É preciso 

pensar que o resíduo está sempre em processo 

de cristalização como uma metamorfose, mobi-

lidade e dinamismo, que remanesce como algo 

criado no passado, mas que permanece em es-

sência, no presente. Por isso, não é possível des-

cartar o passado, pois como afirma Fustel de 

Coulanges em “La Cité Antique”: “felizmente o 

passado nunca morre por completo para o ho-

mem” (COULANGES, 1961, p. 18).  E esse pas-

sado atravessa os tempos como parte da menta-

lidade que dá solidez à humanidade. 

Na primeira seção da obra que tem por 

título “No fundo... No fundo: Do Prelúdio”, 

Semedo apresenta o poema “O teu mensageiro”, 

em crioulo o bu tcholonadur como um eu-lírico 

que narra a mufunesa, expressão crioula que 

significa “o mal que se aproxima”, e é anuncia-

do pelos líderes espirituais das várias etnias.  O 

poema narra a conjuntura dos antecedentes da 

guerra, a condição social do país, o clima pré-

guerra, e o sentimento diante da iminência do 

conflito, em busca de compreender os motivos 

que desencadearam o mal iminente. O resgate 

da história é trazido em todo o canto, em tom 

épico, dialogando com aspectos endógenos da 

cultura guineense, tais como – o valor dado aos 

antepassados e a fé nas entidades espirituais: 

 

13 

CERRADOS, v. 32, n. 61, maio 2023, Brasília, DF 

4 Os griots são contadores de história, cantores, poetas e musicistas da África Ocidental. Importantes para a transmissão 

dos conhecimentos dentro das culturas de diferentes países africanos. Disponível em: https://www.mawon.org/post/griots-os-

guardi%C3%B5es-das-palavras  

O teu mensageiro 
[bu tcholonadur] 

  
Não te afastes 
aproxima-te de mim 
traz a tua esteira e senta-te 

  
Vejo tremenda aflição no teu rosto 
mostrando desespero 
andas 
e os teus passos são incertos 

  
  

 Aproxima-te de mim 
pergunta-me e eu contar-te-ei 
pergunta-me onde mora o dissa-

bor 
pede-me que te mostre 
o caminho do desassossego 
o canto do sofrimento 
porque sou eu o teu mensageiro 

  
Não me subestimes 
aproxima-te de mim 
não olhes estas lágrimas 
descendo pelo meu rosto 

  

 nem desdenhes as minhas palavras 
por esta minha voz trémula 
de velhice impertinente 

  
Aproxima-te de mim 
não te afastes 
vem... 
senta-te que a história não é curta. 
  
  

(SEMEDO, Odete. No fundo do canto. Belo Horizonte: Nandyala, 2007, p. 22). 

https://www.mawon.org/post/griots-os-guardi%C3%B5es-das-palavras
https://www.mawon.org/post/griots-os-guardi%C3%B5es-das-palavras


ALVES; MARTINS 

No fundo do canto: Memória, mentalidade e distopia em Odete Semedo 

No poema observamos que Odete Se-

medo vai além de apenas narrar a história oral, 

ela recria o ambiente da contação de histórias, 

trazendo gestos e vozes para o papel. Ela utili-

za vários processos mnemônicos utilizados pe-

las "mulheres-grandes" e pelos grios como re-

cursos estéticos em sua ficção, recriando e ence-

nando o discurso dos mais velhos, explorando 

os mesmos temas de maneira ora legitimadora, 

ora transgressora. A autora se baseia em for-

mas tradicionais reinventadas para construir 

sua escrita, preservando ecos da tradição por 

meio de diferentes recursos. 

Ricardo Riso (2008) observa que, com 

a ocorrência do conflito, o eu lírico experimen-

ta uma sensação de solidão, busca resgatar as 

tradições locais e clama pelos antepassados e 

entidades sobrenaturais. A narrativa híbrida e 

a construção imagética do tcholonadur direcio-

nam nossa busca ao imaginário cultural guine-

ense do mensageiro e sua relevância para o con-

texto a partir do qual narrará e fará reflexões 

quanto a história da Guerra dos Onze Meses, 

desde o presságio, a conjuntura do país que an-

tecede o conflito citado, até o seu desfecho, co-

mo também a representação dos resíduos dos 

colonizadores na formação do imaginário béli-

co. Moema Parente Augel nos diz do significa-

do tcholonadur na cultura guineense, 
 

O tcholonadur, traduzido pela poeta como 

‘mensageiro’, é uma figura do cotidiano 

guineense; é o que intermedeia, que serve 

de ponte entre o falante e o ouvinte, pessoa 

indispensável, com atribuições diversas. 

[...] tcholonadur tem cunho religioso, místi-

co, de mediação entre os indivíduos e a 

divindade. É quem possui o poder de deci-

frar e transmitir a mensagem do iran, cujos 

sons nem sempre são inteligíveis para 

aqueles que o foram consultar. (AUGEL, 

2007, p.330). 

 

A figura do contador de histórias como 

porta-voz da sabedoria assemelha-se à do poe-

ta, como o portador da experiência, o guardião 

da tradição que faz do passado presente com 

narrativas orais que privilegiam a memória: 

“senta-te que a história não é curta”. A cons-

trução imagética do ato de sentar-se a frente 

do contador remete-nos ao espaço de ensinar/

aprender, e que para além do movimento de 

contação e do ato de ouvir, constrói-se a máxi-

ma e a cultura do respeito a ancestralidade. 

Trata-se, portanto, de um apelo de retorno à 

tradição, demonstrando naquela comunidade 

como a oralidade ainda guarda seu poder de en-

sinamento. É importante registrar que:  
 

[...] a tradição constitui o lugar de ensina-

mento e de aprendizagem. Sendo a Guiné-

Bissau um país essencialmente oral, onde o 

acesso à escola, à escrita aconteceu tardia-

mente, a tradição oral foi, e ainda hoje é, 

sobretudo na zona rural, um meio de preser-

var e de transmitir a memória coletiva. To-

das as etnias guineenses guardam na sua 

tradição formas de canto, sejam de enalte-

cer ancestrais, famílias, linhagens ou os 

mortos. Os djidius mandingas são os trova-

dores ou bardos que tão bem exercem a 

tarefa de djamu [carpir] ou de louvar: dedi-

cam cantos para pessoas simples, sendo essa 

atividade a forma de muitos deles ganha-

rem a vida. (SEMEDO, 2011 p. 62). 

 

Ao falar de tradição em Africa, Ham-

paté Bâ (2010, p.182) reitera que “nenhuma 

tentativa de penetrar a história e o espírito dos 

africanos terá validade a menos que se apoie 

nessa herança de conhecimentos de toda espé-

cie, pacientemente transmitidos de boca a ouvi-

do, de mestre a discípulo”. É desafiador falar 

sobre tradição oral e este desafio se dá pela difi-

culdade de encontrar uma designação que possa 

abarcar todos os seus aspectos. A cultura da 

oralidade para a transmissão de conhecimentos 

e perpetuação das tradições é uma marca que 

durante milênios se manteve, sem a interferên-

cia da escrita, armazenada na memória dos 

mais velhos. Assim, essa memória viva ao recu-

perar as narrativas dos veneráveis, cumpre o 

papel de transmissão de saberes, ajudando a 

tecer os fios da continuidade visando coesão so-

cial. 

A oralidade é, sem duvida, uma mani-

festação identitária pelas estruturas simbólicas 

e sociais que cristalizam a memória coletiva, 

pelo tema, pelas marcas empregadas, ressignifi-

cando sinais residuais de mentalidade nas tradi-

ções. Ressignificando a mentalidade, o poeta, 

ou o mensageiro, resgata o passado. Seguindo 

essa premissa, o ato poético assume função soci-

al de registro de pertencimento, de identidade, 

14 

CERRADOS, v. 32, n. 61, maio 2023, Brasília, DF 



ALVES; MARTINS 

No fundo do canto: Memória, mentalidade e distopia em Odete Semedo 

gerando uma resposta às necessidades de que o 

passado e, por extensão, a memória carecem. 

Sem a memória, o povo perde o referencial de 

quem é, apaga-se a ideia do outro, gera-se o 

vazio do presente e o apagamento do futuro. 

Como nos afirma Hilário Franco Júnior: 

 
“A mentalidade é a instância que abarca a 

totalidade humana”, então o coletivo, no 

seu caráter temporal e a-temporal, estrutu-

ra-se por meio de heranças, continuidades, 

tradição: a transmissão de geração a gera-

ção forja a permanência da mentalidade no 

social, delimitando a maneira pela qual se 

reproduzem mentalmente as sociedades. 

(JÚNIOR, 2003, p. 89) 

 

No poema O teu mensageiro, ao eviden-

ciar a implícita posição de arauto, a voz poéti-

ca ratifica sua responsabilidade de escrita da 

memória da nação guineense. Construindo a 

imagem da contadora de narrativas, poeta e 

mãe, essa voz exprimirá a situação da Guiné-

Bissau, num percurso temporal de reflexão so-

bre o passado e o presente histórico e político, 

que se estenderá por todo o poema. Moema Pa-

rente Augel (2007, p. 328), com base em Bene-

dict Anderson e Homi Bhabha, corrobora essa 

discussão ao afirmar que a palavra [voz] em 

No fundo do Canto “pode ser um instrumento 

para imaginar a nação [...] ou para narrá-la”.  

Ainda sobre essa voz de ancestralida-

de, Campato Jr. (2012, p.209), observa que: 

“percebemos a figuração do ato de relatar oral-

mente histórias, experiências de alcance uni-

versal e atemporal, mas que se tinge de cores 

locais”. (CAMPATO Jr., 2012, p. 209). A sono-

ridade pela repetição do verso: “aproxima-te 

de mim...” (p.22), em especial, aponta para o 

caráter milenar da oralidade, dado que o sujei-

to poético se apresenta como figura ancestral, 

necessitando de audiência. De acordo com Pon-

tes (2006), a mentalidade tem a ver não só com 

aquilo que a pessoa de um determinado mo-

mento pensa. Mas um indivíduo e mais outro 

indivíduo e mais outro indivíduo, a soma de 

várias individualidades redunda numa menta-

lidade coletiva. E essa mentalidade coletiva é 

transmitida através da história. Por meio da 

mentalidade dos indivíduos a mentalidade co-

letiva se constrói. E esta última é transmitida 

desde épocas remotas, e mesmo remotíssimas, a 

épocas recentes. (PONTES, 2006/2022, p. 13). 

Outro elemento sugestivo de uma men-

talidade cristalizada está no fato de os versos de 

O teu mensageiro serem apresentados em crioulo 

“hoje considerada língua da unidade e da iden-

tidade nacional” (AUGEL, 2006, p. 69), uma 

vez que a língua do apoderamento ainda é a po-

liticamente oficial. Dessa forma, o tecido seme-

diano dialoga com a audiência e marca uma ter-

ritorialidade, o pertencimento da língua como 

portadora do saber de um povo. Moema Paren-

te Augel (2000; 2007a) afirma que autores como 

Odete Semedo se posicionam diante da língua 

portuguesa efetuando um ato de criatividade e 

liberdade, a demonstrar, de forma consciente, 

sua postura diante do contexto político e social  

do território onde o crioulo rompe a cadência da 

língua portuguesa. 

Nas palavras de Auerbach, a “obra li-

terária expõe uma realidade, intrínseca e inter-

na à obra, convertida em linguagem e estilo, e 

revela o modo como os homens veem a si mes-

mos e seu mundo” (AUERBACH In. WAIZ-

BORT, 2013, p. 1). De maneira aproximada, 

essa assertiva nos leva ao conceito de mentali-

dade, no qual cada época cria a sua concepção 

de passado e sua cosmovisão, conforme Febvre 

(1937): “Cada homem tem sua Roma ou sua 

Atenas, sua Idade Média e sua Renascença, pois 

são os homens partindo do seu presente que for-

mam a ideia da sociedade a que perten-

cem” (FEBVRE In. GURIÊVITCH, 1937, p. 

29). 

 

Considerações  

 

No Fundo do Canto (2007) supera a es-

tética do “orgulho pátrio” do período da pós-

independência, liquidando mitos antigos, reali-

dades e utopias, para escrever um novo capítulo 

da história da literatura na Guiné-Bissau, que 

é, possivelmente, o da perplexidade e o das in-

certezas contemporâneas. Distopia, portanto, é 

o termo que pode ser atribuído a essa poesia por 

adotar um discurso baseado nas próprias subje-

tividades, onde os sujeitos poéticos materiali-

zam suas próprias imagens, numa busca inces-

sante pela fixação de mentalidades e exercício 

de memórias.  

15 

CERRADOS, v. 32, n. 61, maio 2023, Brasília, DF 



ALVES; MARTINS 

No fundo do canto: Memória, mentalidade e distopia em Odete Semedo 

Odete Semedo, pela oralitura, propõe 

a valorização das culturas em fluxo, ao mesmo 

tempo em que desconstrói os pensamentos oci-

dentais que minam ou minimizam a relevância 

histórica e política dos símbolos constituintes 

de sua cultura. Elementos que são cristais de 

mentalidade no espírito do homem “nativo”, 

assimilados, mas não copiados, incorporados, 

não repetidos, pois que da base comum se erige 

algo novo. A poeta enfatiza elementos específi-

cos da Nação, mostra traços de hibridismo que 

fogem a uma generalização cultural, pois cada 

etnia na Guiné-Bissau produz sua representa-

ção específica, gerando elementos que expres-

sam, como mentalidade, o respeito às diferen-

ças culturais.  

O poder do canto da oralidade parte 

da aceitação da mensagem do emissor pelo co-

letivo à proporção que este assume a condição 

de sujeito social, reintensificando influências 

recebidas por seu discurso, pois a existência da 

linguagem está ligada à condição humana da 

convivência, à identidade, à mentalidade e à 

memória coletiva, lugares onde as experiências 

são mediadas linguisticamente. A construção 

das vozes nos poemas gera uma interligação de 

participação, de alteridade entre autor-texto-

leitor em dupla via, ressignificando viveres, 

elevando-se símbolos e significados em reco-

nhecimento de si e do outro como iguais.  

 

Referências 

 

ANDERSON, Benedict Comunidades imagina-

das: reflexões sobre a origem e a difusão do na-

cionalismo. São Paulo: Companhia das Letras, 

1989. 

AUGEL, Moema Parente. Desafios de ensino 

superior na África e no Brasil: a situação do 

ensino universitário na Guiné-Bissau e a cons-

trução da guineidade. In: ESTUDOS DE SO-

CIOLOGIA. Revista do Programa de Pós-

Graduação em Sociologia da UFPE. v. 15. n. 2, 

p. 137 – 159, 2009. 

AUGEL, Moema Parente. Cantopoema do dis-

sassossego. In: SEMEDO, Odete Costa. No 

Fundo do Canto. Belo Horizonte: Nandaya, 

2007a. (p. 185-198). 

AUGEL, Moema Parente. Literatura e inclusão 

– o papel dos escritores guineenses no empenho 

contra a invisibilidade. In: Via Atlântica. Ale-

manha: Universidade de Bielefeld, n. 2, dezem-

bro de 2007b. (p.47-66). Disponível em: https://

www.revistas.usp.br/viaatlantica/article/

view/50081/0 Acesso em: 15.01.2022. 

AUGEL, Moema Parente. O Desafio do Escom-

bro: nação, identidades e pós-colonialismo na 

literatura da Guiné-Bissau. Rio de Janeiro: Ga-

ramond, 2007. 

AUGEL, Moema Parente. O crioulo guineense e 

a oratura. In: REVISTA SCRIPTA, v.10, p. 69

-91, 2006. Disponível em:  http://

periodicos.pucminas.br/index.php/scripta/

article/view/13939. Acesso em: 07.01.2022. 

AUGEL, Moema Parente. O desafio do escom-

bro: a literatura guineense e a narração da na-

ção. 2005. 387 f. Tese (Doutorado em Literatu-

ras Africanas de Língua Portuguesa) - Faculda-

de de Letras da Universidade Federal do Rio de 

Janeiro, Rio de Janeiro, 2005. 

BÂ, Amadou Hampaté. A tradição viva. In: 

ZERBO, Joseph Ki (org). História Geral Da 

África I: Metodologia e pré-história da África. 

Brasília: UNESCO, 2010. 

BHABHA, Homi K. O local da cultura. Trad. 

de Myriam Ávila, Eliana Lourenço de Lima 

Reis e Gláucia Renate Gonçalves. Belo Hori-

zonte: Ed. da UFMG, 1998. 

CARDOSO, Sebastião Marques. A esperança 

como revide ou o maravilhoso mundo da litera-

tura de Abdulai Sila. In: Via Atlântica, São 

Paulo, n. 27, 231-249, junho de 2015. Disponí-

vel em: http://www.revistas.usp.br/

viaatlantica/article/view/89765. Acesso em: 

27.06.2022. 

CAMPATO Jr., João Adalberto. Manual de Li-

teraturas de Língua Portuguesa: Portugal, Bra-

sil, África Lusófona e Timor-Leste. 1. ed. Curiti-

ba; Rio de Janeiro: CRV; OPLOP, 2012. 

CAMPOS, Américo. História da cidade de Bis-

sau até 1915. 2 ed. S/Editor, Lisboa, 2016. Dis-

ponível em: https://

guinebissaudocs.files.wordpress.com/2012/04/

histc3b3ria-da-guinc3a9-bissau-em-datas.pdf. 

16 

CERRADOS, v. 32, n. 61, maio 2023, Brasília, DF 

https://www.revistas.usp.br/viaatlantica/article/view/50081/0
https://www.revistas.usp.br/viaatlantica/article/view/50081/0
https://www.revistas.usp.br/viaatlantica/article/view/50081/0
http://periodicos.pucminas.br/index.php/scripta/article/view/13939
http://periodicos.pucminas.br/index.php/scripta/article/view/13939
http://periodicos.pucminas.br/index.php/scripta/article/view/13939
http://www.revistas.usp.br/viaatlantica/article/view/89765
http://www.revistas.usp.br/viaatlantica/article/view/89765
https://guinebissaudocs.files.wordpress.com/2012/04/histc3b3ria-da-guinc3a9-bissau-em-datas.pdf
https://guinebissaudocs.files.wordpress.com/2012/04/histc3b3ria-da-guinc3a9-bissau-em-datas.pdf
https://guinebissaudocs.files.wordpress.com/2012/04/histc3b3ria-da-guinc3a9-bissau-em-datas.pdf


ALVES; MARTINS 

No fundo do canto: Memória, mentalidade e distopia em Odete Semedo 

Acesso em 22/02/2023. 

COULANGES, Fustel. A cidade Antiga. São 

Paulo: Edameris, 1961. 

DUBY, Georges. A História Continua / Tradu-

ção de Clóvis Marques. Rio de Janeiro: Jorge 

Zahar Editor / Editora UFRJ, 1993. 

FANON, Frantz. Pele negra máscaras brancas. 

(Trad. Renato da Silveira). Salvador: 

EDUFBA, 2008. 

Febvre Lucien. Marx et ses contemporains . 

Annales d’Histoire économique et 

sociale, 10, p. 307-310 In: GURIÊVITCH, Aa-

ron Yakovlievtch. A Síntese Histórica e a Esco-

la dos Anais. Tradução de Paulo Bezerra. São 

Paulo: Editora Perspectiva, 2003. 

FRANCO JÚNIOR, Hilário. O fogo de Prome-

teu e o escudo de Perseu. Reflexões sobre men-

talidade e imaginário. In: Revista Signum. São 

Paulo: Associação Brasileira de Estudos Medie-

vais, no. 5, 2003, pp. 73-116. 

JACOBY, Russell. O fim da utopia. Rio de Ja-

neiro: Record, 2001. 

LARANJEIRA, Pires. Ensaios Afro-Literários. 

Coimbra: Novo Imbondeiro (2001). 

LEITE, Ana Mafalda. Oralidades e Escritas nas 

Literaturas Africanas. Edições Colibri, 2ª edi-

ção. Lisboa, 2014. 

MATA, Inocência. O pós-colonial nas literatu-

ras africanas de língua portuguesa. Inocência 

Mata, AT Faculdade de Letras, Universidade 

de Lisboa, p. 1-7, outubro 2000. 

MARTINS, Elizabeth Dias; PONTES, Rober-

to. Akpalôs africanos e cantadores nordestinos: 

remanescências culturais. In: ARAÚJO, H. H. 

de; OLIVEIRA, I. T. de. (Org.). Regionalismo, 

Modernização E Crítica Social Na Literatura 

Brasileira. 1ed. São Paulo: Nankin Editorial, 

2010, v. 1, p. 243-252.  

MARTINS, Leda Maria. Afrografias da memó-

ria. São Paulo: Perspectiva; Belo Horizonte: 

Mazza Edições, 1997. 

NORA, Pierre. Les lieux de mémoire. Tradução. 

J. Alves. Paris, Gallimard, 1985.  

PONTES, Roberto. Três modos de tratar a me-

mória coletiva nacional. In: Literatura e Memó-

ria Cultural. Anais Abralic, 1991.   

PONTES, Roberto. e MOREIRA, Rubenita 

Alves. Reflexões sobre a Teoria da Residualida-

de: Entrevista concedida a Rubenita Alves Mo-

reira pelo teórico Roberto Pontes. (Realizada 

em 05/06/2006 e 14/06/2006, lida na “Jornada 

na Residualidade ao Alcance de Todos” ocorri-

da em 13/07/2006 na Universidade Federal do 

Ceará.) In: MOREIRA, R. A. Escritos Residu-

ais. Fortaleza: Gráfica e Editora IMPRECE, 

2022, p. 15-31. 

PONTES, Roberto. “Pródromos Conceituais da 

Teoria da Residualidade” In: LIMA; PEREI-

RA; NASCIMENTO; SILVA; COSTA. (Orgs.). 

Matizes de sempre-viva: residualidade, literatura 

e cultura. Amapá: UNIFAP, 2020. p. 13-44. 

PONTES, Roberto; MARTINS, Elizabeth Di-

as; CERQUEIRA, Leonildo; NASCIMENTO, 

Cássia Maria Bezerra do (Organizadores). Resi-

dualidade e intertemporalidade. Curitiba: CRV, 

2017. 366 p. 

PONTES, Roberto. Lides Disciplinares da Teo-

ria da Residualidade. Revista Decifrar. Amazo-

nas: UFAM, Vol.7, N14, p.11-22, jun. 2020. 

HALBWACHS, Maurice. La mémoire collective. 

Tradução. J. Alves. Paris, PUF, 1968.  

RIBEIRO, Margarida Calafate. SEMEDO, 

Odete Costa. Oscilando entre o canto e os escri-

tos. In: RIBEIRO, Margarida Calafate. SEME-

DO, Odete Costa. (Orgs.). Literaturas da Guiné-

Bissau: Cantando Os Escritos Da História. Por-

to: Editora Afrontamento, 2011. (p. 3-14). 

RISO, Ricardo. Critica literária: Odete Semedo. 

No Fundo do canto. Revista África e Africani-

dades, [Sl.], Vol. nº1, Maio 2008. 

SEMEDO, Maria Odete da Costa. No fundo do 

canto. Belo Horizonte: Nandaya, 2007. 

SEMEDO, Odete Costa. (Org.). Literaturas da 

Guiné-Bissau: cantando os escritos da história. 

Porto: Afrontamento, 2011.  

WAIZBORT, Leopoldo. O mundo condensado. 

Disponível em: http://revistacult.uol.com.br/

home/2013/01/omundocondensado/. Acesso em: 

10 jun. 2022. 

17 

CERRADOS, v. 32, n. 61, maio 2023, Brasília, DF 

http://revistacult.uol.com.br/home/2013/01/omundocondensado/
http://revistacult.uol.com.br/home/2013/01/omundocondensado/


COMO CITAR 

ALVES, J. J. do N.; MARTINS, E. D. No fun-

do do canto: Memória, mentalidade e distopia 

em Odete Semedo. Revista Cerrados, 32(61), p. 6

–18. 2023. https ://doi.org/10.26512/

cerrados.v32i61.45818  

ALVES; MARTINS 

No fundo do canto: Memória, mentalidade e distopia em Odete Semedo 

WILLIAMS, Raymond. Marxismo e Literatu-

ra / Tradução de Waltemir Dutra. Rio de 

Janeiro: Jorge Zahar. Editores, 1979. 

18 

CERRADOS, v. 32, n. 61, maio 2023, Brasília, DF 

https://doi.org/10.26512/cerrados.v32i61.45818
https://doi.org/10.26512/cerrados.v32i61.45818

