
Cerrados – Revista do Programa de Pós-Graduação em Literatura – n. 41 – 2016 – Áfricas em movimento | 288 

 
 

 

UMA VIAGEM PELA VIDA E A OBRA 

DE MALANGATANA VALENTE: CINEMA, PINTURA, LITERATURA 

 

A JOURNEY THROUGH THE LIFE AND WORK OF 

MALANGATANA VALENTE: CINEMA, PAINTING, LITERATURE 

 

Carmen Lucia Tindó Ribeiro Secco
*
 

 

 

RESUMO: O documentário Ngwenya, o Crocodilo, da cineasta moçambicana Isabel 

Noronha: o diálogo interartístico com o pintor Malangatana Valente e com o escritor 

Mia Couto. Fragmentos do imaginário mítico moçambicano transfigurados em cores, 

imagens, sons, palavras, movimentos e afetos. O mergulho na memória e nas tradições. 

A narrativa cinematográfica de Isabel Noronha entendida como travessia dialógica por 

temáticas, estruturas e linguagens ligadas não só a construções identitárias e sociais 

relacionadas ao contexto moçambicano – em particular ao universo mítico ronga –, 

como também à vida e obra de Malangatana Valente e à ficção poética de Mia Couto. 

 

Palavras-Chave: Moçambique, cinema, pintura, literatura, Isabel Noronha, Malangatana 

Valente, Mia Couto. 

 

ABSTRACT: The documentary Ngwenya, o Crocodilo [Ngwenya, the Crocodile] by 

Mozambican director Isabel Noronha: an inter-art dialogue with painter Malangatana 

Valente and writer Mia Couto. Fragments of a Mozambican mythical imagery 

transfigured into colours, images, sounds, words, movements and affections. Diving 

into memory and traditions. The cinematic narration of Isabel Noronha is understood as 

a dialogic journey throughout themes, structures and languages connected not only to 

the identity and social constructions related to the Mozambican context — particularly 

to the Ronga mythical universe — but also to the life and work of Malangatana Valente 

as well as to the poetic fiction of Mia Couto. 

 

Keywords: Mozambique, cinema, painting, literature, Isabel Noronha, Malangatana 

Valente, Mia Couto. 

 

Ngwenya, o crocodilo (2007), documentário da cineasta moçambicana Isabel 

Noronha, versa sobre a história do artista moçambicano Malangatana Valente, 

iniciando-se da seguinte forma:  

                                                             
*
 Universidade Federal do Rio de Janeiro – UFRJ, Rio de Janeiro. Professora Doutora, Titular de 

Literaturas Africanas. Pesquisadora 1 do CNPq. Estágio Pós-Doutoral na UFF e em Moçambique.  

Endereço eletrônico: carmen.tindo@gmail.com 



Cerrados – Revista do Programa de Pós-Graduação em Literatura – n. 41 – 2016 – Áfricas em movimento | 289 

 
 

 

Um dia, Xiluwa – Isabel –, conheceu, na escola, Cecília, filha de Malangatana Valente. 

Indo à casa da amiga, viu desenhos e telas do pintor e achou que ele poderia traduzir em 

palavras o universo sensorial a que ela sabia pertencer, mas que não conseguia nomear. 

Guardou, então, a promessa de Malangatana a levar, um dia, a esse lugar mágico. Trinta 

anos depois, seguiu, junto com ele, à procura das chaves  para a compreensão das 

tradições moçambicanas, em particular do universo mítico ronga, do qual faziam parte 

Malangatana e seus antepassados. Acompanhando-o, viajou entre memórias sensitivas e 

recordações antigas, medos noturnos e histórias misteriosas, lembranças eróticas e 

o calor da fogueira. A cada etapa da viagem, foi captando os contornos oníricos e as 

infinitas cores do mundo sagrado de Malangatana. 

(NORONHA, 2007a, http://www.flcs.uem.mz/files/progccm.pdf Acesso 15/05/2015). 

 

A ideia do documentário nasceu na infância de Isabel, quando ela fez amizade 

com a filha de Malangatana, o que lhe deu condições de conhecer, um pouco, o lado 

rural de Moçambique. O filme Ngwenya, o crocodilo se constitui, por conseguinte, não 

só como uma viagem interartística pela vida e obra de Malangatana, mas como uma 

travessia pela história moçambicana e pelas tradições rongas. 

O cinema-documentário na África tem sido frequente, contribuindo para uma 

revisitação crítica das raízes identitárias que foram esgarçadas e silenciadas pelas 

colonizações opressivas que, em geral, não respeitaram as culturas locais. Os 

documentários podem ser considerados fonte de pesquisa e ensino da história; contudo, 

por mais fidelidade que guardem em relação ao real histórico, são, assim como o cinema 

de ficção, representações parciais e subjetivas da realidade.  

 

A produção recente dos documentários biográficos (...) apoia[m]-se nas fontes da 

história e da memória; os filmes buscam, nos rastros da primeira, o caminho para se 

viabilizarem. Nesse percurso, exploram as imagens e sons de arquivo, de modo que 

estes não sejam apenas registros, porém matéria viva e aberta aos questionamentos e 

digressões do passado e do presente (...) (TAVARES, 2013, p. 135). 

 

Estudiosos do documentário cinematográfico identificam vários tipos, “cada um 

deles com características formais e ideológicas distintas” (NICHOLS, 2005, p.47): “o 

documentário clássico; o documentário moderno; o documentário pós-moderno; o 

documentário cabo” (RAMOS, 2008, p. 38). 

No primeiro estilo, o clássico, há um compromisso com propostas sociais. O 

cinema é usado para politizar as massas, sendo veículo para a difusão de propósitos 

didáticos. Em termos estilísticos, a voz over  desenvolve uma argumentação lógica, não 

deixando questões abertas para o espectador.  

O segundo tipo de documentário versa sobre o cinema direto e o cinema 

verdade, podendo ser denominado de “documentário moderno” (RAMOS, 2008, p. 38); 

surgiu nos anos 1960, devido ao aparecimento de tecnologias, como a gravação 

simultânea de som e imagem por meio de aparelhagem portátil. O cinema direto, nos 

Estados Unidos, propôs o uso da câmera em recuo, focalizando os acontecimentos, de 

modo objetivo, sem nenhuma intervenção. Na França, o cinema verdade, ao contrário, 

se caracterizou por uma ética da intervenção (RAMOS, 2008, p. 38).  

O terceiro tipo é denominado “documentário pós-moderno” (RAMOS, 2008, p. 

39); inclui uma diversidade de narrativas audiovisuais complexas. O realizador assume 

http://www.flcs.uem.mz/files/progccm.pdf


Cerrados – Revista do Programa de Pós-Graduação em Literatura – n. 41 – 2016 – Áfricas em movimento | 290 

 
 

a subjetividade do discurso, identificando-se com o depoimento das personagens e/ou 

falando sobre sua própria vida, sua família, etc. (RAMOS, 2008, p. 39). Diferentemente 

do documentário clássico, o terceiro estilo aborda casos pessoais, subjetividades sociais. 

O quarto estilo é chamado de “documentário cabo” (RAMOS, 2008, p. 40). 

Neste, a narração, seja em voz over ou off, é construída por depoimentos, entrevistas, 

diálogos, encenação etc. “O documentário cabo, assim, é polifônico, porém é, também, 

unívoco, não deixando questões abertas como o fazem os documentários modernos e 

pós-modernos; tampouco explora a subjetividade, aproximando-se bastante do estilo 

objetivo da reportagem televisiva” (RAMOS, 2008, p. 41). 

O filme de Isabel Noronha se aproxima mais do chamado documentário “pós-

moderno”, na medida em que apresenta um viés afetivo muito forte, erigindo-se pela 

tensão entre o biográfico, o mítico, o histórico, o ficcional. A realizadora assume a 

subjetividade de seu discurso, bem como a dos depoimentos de Malangatana Valente 

acerca de sua vida, família, arte e país. Há uma linguagem calcada em afetos e, 

conforme Ismail Xavier, o cinema, nesse caso, se torna 

 

instrumento de um novo lirismo e sua linguagem é poética justamente porque ele faz 

parte da natureza. O processo de obtenção da imagem corresponde a um processo 

natural – é o olho e o “cérebro” da câmera que nos fornecem a nova e mais perfeita 

imagem das coisas. O nosso papel, como espectadores, é elevar nossa sensibilidade de 

modo a superar a “leitura convencional” da imagem e conseguir ver, para além do 

evento imediato focalizado, a imensa orquestração do organismo natural e a expressão 

do “estado de alma” que se afirmam na prodigiosa relação câmera-objeto (XAVIER, 

2005, p. 103-104). 

 

No documentário de Isabel Noronha, não só câmera e objeto encontram-se em 

orquestração. Também câmera e sujeito(s) se harmonizam e expressam emoções que 

atingem os espectadores.  O filme se inicia com Malangatana pintando e cantando ao 

som dos pássaros. Ouve-se uma canção mágica: uma saudação à natureza. Na tela, a 

seguir, vê-se o rosto de uma mulher – Xiluwa –, que é Isabel Noronha adulta, autora do 

guião, elaborado em parceria com Malangatana.  

O olhar cinematográfico trilha os caminhos afetivos da memória individual e 

coletiva do pintor e de Isabel. Ingressa no passado mítico e sagrado do Mestre, também 

poeta e curandeiro. Traz vivos, da primeira infância da cineasta, tanto a lembrança da 

ama negra que, carinhosamente, a embalara ao som de cantigas tradicionais, como o 

fascínio e o medo experimentado, quando miúda, diante dos monstros desenhados pelo 

pintor. São memórias afetivas as captadas pelo filme que, adotando uma perspectiva 

semelhante à conceituada por Walter Benjamin em relação ao lembrar, reafirma a ideia 

de que “um acontecimento vivido é finito, ou pelo menos encerrado na esfera do vivido, 

ao passo que o acontecimento lembrado é sem limites, porque é apenas uma chave para 

tudo que veio antes e depois” (BENJAMIN, 1994, p. 37). Dessa forma, a memória, 

ilimitada, comunga da imaginação e da fantasia, revisitando cenas do outrora com o 

poder das experiências afetivas armazenadas no inconsciente. 

Na cena seguinte, o passado de Isabel e Cecília é recordado, com a imagem 

delas ainda crianças, no interior do ateliê de Malangatana Valente. As telas do pintor 

expressam monstros e cores do imaginário moçambicano. Xiluwa, a menina branca, 

pergunta a ele porque desenhava tantos monstros com sangue. Ele responde que esses 

seres mágicos eram amigos dele, que ela voltasse mais tarde e ele lhe contaria sobre 

essas figuras.  



Cerrados – Revista do Programa de Pós-Graduação em Literatura – n. 41 – 2016 – Áfricas em movimento | 291 

 
 

O pintor, então, pára de pintar, canta e vai buscar uma flor, símbolo da magia 

daquele espaço. Ao fundo, escutam-se, também, músicas clássicas. Há uma hibridação 

de ritmos e melodias pertencentes tanto às culturas locais, como à cultura europeia 

imposta pelos colonizadores portugueses. Polifonicamente, diversas musicalidades em 

diálogo apontam para a mestiçagem cultural existente em Moçambique. 

Malangatana se tornara, ao longo dos anos, um “Mestre da Natureza”; dizia que 

frequentara a “Universidade da Vida”. Ele era originário do clã dos Ngwenya (palavra 

que, na língua ronga, significa crocodilo), pois seus familiares ancestrais eram 

comedores desse réptil.  

O filme de Isabel, apreendendo o clima onírico e mágico dos cultos e hábitos 

tradicionais locais, acompanha o percurso de Malangatana, cujos passos vão revisitando 

costumes, práticas religiosas e sociais do povo ronga do sul moçambicano. Por 

exemplo: a imagem do nascimento de um menino é trazida à cena fílmica e o Mestre 

festeja a chegada do miúdo, jogando um pau queimado com leite materno, ritual ali 

praticado com o intuito de fazer a criança crescer com correção, tradição e saúde. A mãe 

do menino mostra-o à lua, e a avó agradece a chegada do neto: ”kanimambo! 

kanimambo! kanimambo!” 

O pintor continua a caminhar e a máquina filmadora o segue, descortinando seu 

cotidiano rural, iluminado pela beleza do pôr do sol, pelo frescor das árvores, pela 

alegria dos meninos brincando, dando de comer e de beber a porcos, cabritos, galos, 

patos, galinhas.  

Malangatana canta para sua mãe e seus ancestrais que já morreram. Ensina 

pintura para as crianças, mostrando como moer a mulala, planta com a qual faz tintas 

para colorir seus quadros. Ele pinta o outrora de seus ancestrais; canta, relembrando, 

entre outras coisas, a tradição ronga de como cortejar uma mulher.  

A câmera vai apreendendo e superpondo cenas: o pintor vê um tronco, imagina 

uma mulher e, depois, um crocodilo, havendo, ali, uma relação erótica dele com a 

madeira, antes de começar a esculpi-la. O olhar cinematográfico mergulha na 

tradicional região da Matalana, onde morava o pintor. Descreve a floresta próxima que 

era habitada por feiticeiros e espíritos, por corujas e mochos. Penas de galinhas e cinzas 

invadem o espaço fílmico, simbolizando feitiços. Lendas e estórias das tradições se 

cruzam: surge a figura do Bunhale, o amigo dos hipopótamos e feiticeiros, os quais, 

segundo as crenças locais, voavam à noite, xinguilavam (=sacudiam o corpo e os 

braços) para incorporarem espíritos e jogavam os tintholos (=ossinhos mágicos) para 

adivinharem o futuro. O filme, assim, reinventa ritos, canções, a magia dos feiticeiros, 

donos da floresta sagrada moçambicana. 

Malangatana pinta a vida mítica e, ao mesmo tempo, real de Moçambique. O 

documentário se tece por meio de uma relação criativa entre suas memórias, história, 

cultura e biografia.  O Mestre trabalha ouvindo, também, cantos gregorianos, músicas 

protestantes. Mistura essas sonoridades com a Bíblia e a cruz católicas, assim como com 

as danças e os ritmos moçambicanos. Em razão de ter convivido, durante sua vida, com 

diferentes culturas, conseguia colocá-las em interação, expressando, dessa forma, a 

“moçambicanidade” plural de seu país. 

As reminiscências pessoais do pintor vão-se entrelaçando às cenas fílmicas que 

recriam a ancestralidade ronga. Malangatana recorda que salvara a mãe, mentalmente 

doente, quando ela tentara se enforcar com a própria capulana. Sua progenitora fora 

afiadora e tatuadora de donzelas da tradição. A imagem que guarda da figura materna é 

dela tecendo com miçangas, cantando e ensinando esse ofício às mulheres da aldeia.  O 

Mestre adverte aos meninos, à sua volta, que tecer era uma tarefa feminina, enquanto 

aos homens cabia o trabalho de construir. Lembra que, entre os rongas, um homem só 



Cerrados – Revista do Programa de Pós-Graduação em Literatura – n. 41 – 2016 – Áfricas em movimento | 292 

 
 

era considerado homem, quando possuía uma casa. Passa, então, a instruir os miúdos a 

erguerem casas com cordas e caniços. 

A câmera segue, revelando práticas antigas: as mulheres plantando e pilando; os 

homens caçando. Todos faziam preces ao sol. Os Ngwenya tinham vindo de Ussapa 

para Maputo. Eram procedentes do rio e comedores de crocodilos. Possuíam o hábito da 

contação de estórias à beira da fogueira: karingana ua karingana!  

Um primo do Mestre, abrindo a roda do contar, relata como o pintor aprendera a 

desenhar e a tocar guitarra. Uma mulher, a seguir, toma a palavra e recorda os tempos 

da escola, quando Malangatana desenhava a floresta com seus espíritos e fantasmas, 

com seus monstros, shetanis e corujas. 

Outros ângulos da história pessoal de Malangatana Valente são revisitados pelo 

filme: o pintor mostra seu ateliê, cujo projeto recebera do amigo Pancho Guedes, com 

quem sempre discutia assuntos artísticos; fala de sua prisão pela PIDE, por ter sido 

militante da Frente Sul e por seus quadros denunciarem a violência colonial. 

O pintor relata, ainda, que trabalhara em muitas casas da cidade, tendo, por isso, 

mesclado suas tradições rongas com práticas e costumes de outras culturas ali 

existentes, formadas por portugueses, indianos, mulçumanos, mulatos. 

O documentário coloca, a seguir, o escritor Mia Couto em interlocução com o 

Mestre. Em seu depoimento, Mia declara que a pintura de Malangatana muito tinha 

ajudado sua escrita, na medida em que cada traço e cor das telas o instigaram a pensar, a 

sonhar e a descobrir a mestiçagem como constituinte da multifacetada e híbrida 

identidade moçambicana. Mia Couto lê trechos de seu livro O beijo da palavrinha, 

ilustrado com pinturas de Malangatana Valente.  

Há um forte tom lírico na escrita literária de Mia Couto. Literatura e pintura se 

entrelaçam e a poesia das letras se intertextualiza com as telas do pintor, sendo ambas 

captadas pelo olhar afetivo da câmera cinematográfica de Isabel Noronha. Efetua-se, 

portanto, uma correspondência entre artes, comprovando a tese de Étienne Souriau de 

que “pintores, escultores, músicos, poetas são levitas do mesmo templo” (SOURIAU, 

1983, p.14). De acordo com esse filósofo, 

 

poesia, arquitetura, dança, música, escultura, pintura são todas atividades que, sem 

dúvida, profunda e misteriosamente, se comunicam ou comungam. (...) algumas 

destinam-se ao olhar, outras à audição. Umas erguem monumentos sólidos, pesados, 

estáveis, materiais e palpáveis. Outras suscitam o fluir de uma substância quase 

imaterial, notas ou inflexões da voz, atos, sentimentos, imagens mentais. Umas 

trabalham este ou aquele pedaço de pedra ou de tela, definitivamente consagrados a 

determinada obra. Para outras, o corpo ou a voz humana são emprestados por um 

instante, para logo se libertarem e se consagrarem à apresentação de novas obras e, 

depois, de outras mais (SOURIAU, 1983, p.16). 

 

Dialogando com o texto de Mia Couto, as ilustrações dão mais plasticidade e 

cromatismo à linguagem e às imagens literárias, cuja complexidade e beleza estética 

tornam O beijo da palavrinha (COUTO, 2006, p.1-32) um livro para todas as idades. A 

tela de Malangatana selecionada para a capa, intitulada “Metam a menina no barco 

numa viagem salvadora”, faz parte da estória e aponta para a profunda travessia 

existencial e mítica que, ao longo da narrativa, é empreendida por Maria Poeirinha, a 

personagem principal, menina muito pobre que não conhecia o mar, porque nunca saíra 

de sua aldeia no interior. 



Cerrados – Revista do Programa de Pós-Graduação em Literatura – n. 41 – 2016 – Áfricas em movimento | 293 

 
 

O enredo do livro de Mia Couto contém mensagens profundas e inquietantes. A 

situação de miséria vivenciada pela protagonista e sua família ganha relevo pela 

ilustração, na qual figuras humanas se tangenciam espremidas, com olhos agudos e 

assustadores que traduzem desespero diante da fome, da pobreza, da amargura e da 

morte ao redor. Um onirismo pictórico rompe o contorno da tela e atinge o âmago 

daqueles que a contemplam. Mia Couto, em entrevista acerca de Malangatana, comenta, 

justamente, a respeito desse procedimento recorrente na obra do pintor: 

 

Estes rostos repetidos até a exaustão do espaço, estas figuras retorcidas por infinita 

amargura são imagens deste mundo criado por nós e, afinal, contra nós. Monstros que 

julgávamos há muito extintos dentro de nós são ressuscitados no pincel de Malangatana. 

Ressurge um temor que nos atemoriza porque é o nosso velho medo desadormecido. 

Ficamos assim à mercê destas visões, somos assaltados pela fragilidade da nossa 

representação visual do universo.  

                                                    (...)  

No seu traço está nua e tangível a geografia do tempo africano. No jogo das cores está, 

sedutor e cruel, o feitiço, (...)  

Estes bichos e homens, atirados para um espaço tornado exíguo pelo acumular de 

elementos gráficos, procuram em nós uma saída. A tensão criada na tela não permite 

que fiquem confinados a ela, obriga-nos a procurar uma ordem exterior ao quadro. Aqui 

reside afinal o génio apurado deste "ingénuo" invocador do caos, sábio perturbador das 

nossas certezas (COUTO, 1996, p. 12-13). 

 

Os olhos arregalados desacomodam; despertam, logo à saída, uma instabilidade 

interior, que aguça as incertezas não só das personagens, mas também dos leitores. É 

com tal sensação que lemos a estória de Maria Poeirinha, “menina das margens”, cuja 

única riqueza era o irmão Zeca Zonzo, um miúdo também divergente, porque 

desprovido de juízo, com a cabeça sempre nas nuvens. É ele quem, afastado do senso 

comum, não sucumbe inteiramente à pobreza, nem à doença, ensinando a irmã a sonhar 

e a imaginar. 

Viviam os dois irmãos, assim, a construírem castelos imaginários: os de 

Poeirinha eram de areia e os de Zeca, todos de ar. Quem chega e quebra essa polaridade 

entre areia e ar é uma terceira personagem, o Tio Jaime Litorânio, que insere o elemento 

água na narrativa, ao defender a necessidade de se conhecer o mar. Este, metáfora da 

esperança, colore de azul a vida e os sonhos pequeninos das duas crianças. Zeca, no 

entanto, já possuía características marinhas, pois vivia zonzo, ou seja, mareado, em 

frequentes e vertiginosas acrobacias de ideias. Maria Poeirinha não: apenas vislumbrara 

o rio e sonhava arrastar seu manto pelo fluir da correnteza. 

A par do empenho do tio na viagem rumo às praias, esta não se fez, em razão da 

fragilidade de Poeirinha. Arfando como um passarinho, a menina definhava e quem 

conseguiu fazê-la conhecer o mar foi o irmão: não pela visão da realidade nem pelas 

cores das imagens desenhadas, mas pela imaginação e pelo traçado das letras. 
Segurando os débeis dedinhos da irmã, Zeca Zonzo a levou a descobrir as curvas das 

vagas oceânicas nos contornos do m; o voo da liberdade criadora, por intermédio da 

letrinha a, ave voando em direção ao infinito. 

 

– Experimente outra vez, mana. Com toda atenção. Agora, já está sentindo? 

– Sim. O meu dedo está a espreitar. 

– E que letra é? 



Cerrados – Revista do Programa de Pós-Graduação em Literatura – n. 41 – 2016 – Áfricas em movimento | 294 

 
 

– É um “m”. 

E sorriam os dois, perante o espanto dos presentes. Como se descobrissem algo que 

ninguém mais sabia. E não havia motivo para tanto espanto. Pois a letra “m” é feita de 

quê? É feita de vagas, líquidas linhas que sobem e descem. 

                                         (...) 

– E essa outra letrinha, essa que vem a seguir? 

– Essa a seguir é um “a”. 

_ É uma ave, uma gaivota pousada nela própria, enrodilhada perante a brisa fria.  

(COUTO, 2006, p.22 – fontes maiores e grifos do autor). 

 

No branco do papel, revelou-se, desse modo, à Poeirinha o impetuoso poder da 

escrita. A menina, então, em êxtase, se afogou na palavrinha mar e empreendeu sua 

derradeira viagem. Uma viagem transcendental, marcada pela alegoria do beijo que 

significa união e espiritualidade.  

Da boca sai o beijo, assim como dela também se desprende o sopro vital que se 

transforma no verbo criador, no barro da palavra. Pó, poeira: Poeirinha.  

O beijo da palavrinha reflete, desse modo, lírica e filosoficamente, acerca da 

existência humana, da importância dos sonhos e do poder revitalizador da linguagem. 

Como sopro espiritual, esse beijo arrasta a Poeirinha pelas correntes do mar, do tempo e 

do discurso, fazendo-a esquecer a doença e seu estado debilitado para renascer como 

poeira cósmica, origem-explosão do Cosmos, matriz permanente da imaginação 

criadora. 

Após a referência ao livro de Mia Couto, o olho-câmera de Isabel Noronha 

retoma cenas da vida do Mestre Malangatana. Este é focalizado com uma mala cheia de 

coisas mágicas que se destinavam a invocar os espíritos. O pintor, por meio desses 

objetos sagrados, agradece aos antepassados. Sabe que estes deviam ser sempre 

cultuados, pois eram a fonte em que sua arte havia bebido. Tinha consciência, também, 

de que devia celebrar Pancho Guedes que o educara, o colocara em contato com outras 

artes e o incentivara a pintar as raízes moçambicanas. 

O documentário se encerra com cenas da religiosidade local: mulheres 

xinguilam; Malangatana canta e pinta, como no princípio do filme; mostra seu ateliê e 

sua gratidão aos ancestrais que o inspiraram, dizendo: “Kanimambo!” 

Fecha-se, assim, a travessia fílmica pelo universo biográfico, artístico e mítico-

religioso do Mestre, cujas telas, poemas, canções e ensinamentos de vida fazem parte do 

patrimônio histórico-cultural de Moçambique. 

 

REFERÊNCIAS 

 

BENJAMIN, Walter. Magia e técnica, arte e política. Trad. Sérgio Paulo Rouanet. 7. 

Ed. São Paulo: Ed. Brasiliense, 1994, p. 37. 

COUTO, Mia. Depoimento inserido na reportagem "Malangatana Valente Ngwenya: 

Relação Fiel e Verdadeira", organizada por Rodrigues da Silva. In: Jornal de Letras- 

JL. Ano XVI, nº 663. Lisboa, 13 a 26 de março de 1996, pp. 12-13. 

_____. O beijo da palavrinha. Rio de Janeiro: Língua Geral, 2006, p. 1-32. 

NICHOLS, Bill. “A voz do documentário”. In: RAMOS, Fernão (org.), Teoria 

contemporânea do cinema: documentário e narratividade ficcional. São Paulo: SENAC, 

2005. v. II. p. 47, p. 48 e p. 49. 

NORONHA, Isabel. Entrevista, 2007a. Disponível em:  

< http://www.flcs.uem.mz/files/progccm.pdf > Acesso em 15/05/2015. 

http://www.flcs.uem.mz/files/progccm.pdf


Cerrados – Revista do Programa de Pós-Graduação em Literatura – n. 41 – 2016 – Áfricas em movimento | 295 

 
 

_____. Ngwenya, o crocodilo. Documentário africano de 90 min. Maputo: Ébano 

Multimídia, 2007b. Disponível em:  

<https://www.youtube.com/watch?v=sAyyPhljCY0 >   Acesso em 20 /07/ 2015. 

RAMOS, Fernão Pessoa. Mas afinal... o que é mesmo documentário?  São Paulo: 

SENAC, 2008, p. 38, p. 39, p. 40 e p.41. 

SOURIAU, Étienne. A correspondência das artes: elementos de estética comparada. 

Trad. M. Cecília Queiroz de Moraes Pinto e M. Helena Ribeiro da Cunha. São Paulo: 

Cultrix, 1983, p.14 e p. 16. 

TAVARES, Denise. “Subjetividades Transbordantes: Apontamentos sobre o 

Documentário Biográfico, Memória e História”. Doc On-line. Revista digital de cinema 

documentário. N.15, dezembro 2013, p. 111-135. Disponível em:  

<http://www.doc.ubi.pt/15/dossier_denise_tavares.pdf > Acesso em 26/6/2014. 

XAVIER, Ismail. O discurso cinematográfico: a opacidade e a transparência. 3.ed. 

ampliada. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2005, p. 103-104. 

 

 

 

https://www.youtube.com/watch?v=sAyyPhljCY0
http://www.doc.ubi.pt/15/dossier_denise_tavares.pdf

