
Cerrados – Revista do Programa de Pós-Graduação em Literatura – n. 41 – 2016 – Áfricas em movimento | 132 

 

 

ENTRE O COLONIAL E O PÓS-COLONIAL: O DIÁLOGO ENTRE OS 

DISCURSOS EM  O OLHO DE HERTZOG, DE JOÃO PAULO BORGES COELHO 

 

BETWEEN COLONIAL AND POST COLONIAL: DISCOURSES IN DIALOGUE IN 

JOÃO PAULO BORGES COELHO'S  O OLHO DE HERTZOG 

 

Marta Banasiak

 

 

 

RESUMO: O Olho de Hertzog, de João Paulo Borges Coelho, procura as raízes de 

identidade cultural do Moçambique contemporâneo nos inícios do século XX, 

revelando como a consciência histórica é um dos factores mais importantes no processo 

de formação da identidade nacional e cultural. O objectivo do presente artigo é analisar 

a (re)utilização do discurso colonial e o diálogo entre o discurso colonial e  o discurso 

pós-colonial que se estabelece através das duas narrativas paralelas que constroem o 

texto do romance.   

 

Palavras-Chave: colonial, pós-colonial, Moçambique, história 

 

ABSTRACT: The Eye of Hertzog (O Olho de Hertzog), a novel by João Paulo Borges 

Coelho, searches for the roots of the contemporary Mozambican cultural identity in the 

beginning of the 20th century, revealing how the historical conscience is one of the most 

important factors in the process of national and cultural identity formation. The aim of 

the present article is to analyse the (re)use of colonial discourse and the dialogue 

between colonial and postcolonial discourses, which is established along the novel's two 

parallel narratives. 

 

Keywords: Colonial, Post Colonial, Mozambique, History 

 

 O Olho de Hertzog de João Paulo Borges Coelho, romance que analisaremos no 

presente texto, manifesta-se como uma narrativa muito complexa que foge à 

classificação, tanto genérica quanto teórico-ideológica, linear e unívoca. Elena Brugioni 

no seu recente artigo aponta que a análise do romance, 

 

poderia, sem dúvida, começar convocando a aparato categorial daquilo que é 

                                                 

 Doutoranda do Departamento de Literaturas Românicas da Faculdade de Letras da Universidade de 

Lisboa com a especialização em Literaturas Africanas de Língua Portuguesa, orientada pela Professora 

Doutora Ana Mafalda Leite (FLUL/CEsA) e co-orientada pelo Professor Doutor Paulo de Medeiros 

(Uwarwick). Endereço electrónico: banan158@hotmail.com 



Cerrados – Revista do Programa de Pós-Graduação em Literatura – n. 41 – 2016 – Áfricas em movimento | 133 

 

conceptualmente definido como romance histórico. Contudo, recorrer a esta definição 

obrigaria a uma reconfiguração crítica desta categoria literária para que nela possam 

caber e serem lidas tensões e ambiguidades que afectam as representações na 

contemporaneidade pós-colonial (BRUGIONI, 2012, P.392). 

 

 

 Entretanto, o romance em análise, sem dúvida é uma narrativa sobre a História. 

História que se (re)constrói na base das histórias resgatadas da memória dum país e 

duma cidade quais, como tentaremos provar, participam num processo de detecção dos 

momentos e elementos cruciais para a construção duma nação contemporânea, uma 

nação pós-colonial neste caso. Dessa forma, parece-nos importante destacar alguns 

elementos base do chamado romance histórico que nos possam ser úteis. 

 Em Writing History as a Prophet (1991), Elisabeth Wesseling distingue dois 

momentos cruciais no desenvolvimento do romance histórico. Esta forma narrativa 

surge no início do século XIX, num período marcado pela estética do Romantismo e por 

grandes mudanças a nível político, tendo sido para muitas nações um período de 

consolidação ou (re)nascimento duma identidade nacional. Posteriormente, o romance 

histórico teve uma revitalização profunda aquando da Segunda Guerra Mundial. Este 

segundo fôlego foi influenciado pelo novo paradigma epistemológico pós-modernista, 

em particular, pela problematização do conhecimento histórico, que resultou duma 

experiência bélica profundamente traumática. No pós-guerra, mudou o papel que o 

romance histórico desempenhava e o objectivo que pretendia atingir. Como afirma 

Wesseling: 

 

Postmodernist writers do not consider it their task to propagate historical knowledge, 

but to inquire into the very possibility, nature, and use of historical knowledge from an 

epistemological or a political perspective. In the first case, novelists reflect upon the 

intelligibility of history, the polyinterpretability of the historical records, and other such 

issues to relate to the retrival of the past. In the second case, they expose the partisan 

nature of historical knowledge by foregrounding the intimate connection between 

versions of history and legitimation of political power. {This modes of questioning 

historical knowledge go together with different sets of literary strategies, the first 

inducing the developement of self-reflexive devices, the second the invention of 

alternate histories} (WESSELING, 1991, p. 73-74). 

 

 Embora não seja o nosso objectivo, situar o romance do escritor moçambicano 

dentro do quadro teórico nitidamente ocidental, estes dois momentos cruciais para o 

romance histórico ocidental, revelam-se, do nosso ponto de vista, importantes para a 

reflexão sobre a forma como a escrita literária africana, e neste caso particular 

moçambicana, aborda os temas históricos. Por um lado trata-se da(s) literatura(s) 

proveniente(s) dos países recém-surgidos que se encontram ainda numa fase de 

consolidação das identidades nacionais/culturais e que ainda estão a estabelecer o 
património da cultura nacional, o que pode sugerir certas analogias com o período do 

Romantismo na Europa. Por outro lado, é importante destacar que durante séculos toda 

a escrita histórica destes territórios foi produzida pelo colonizador, então pelo Outro, 

isto é, foi retratada sempre do ponto de vista eurocêntrico e paternalista que visava mais 

retratar a história da presença europeia em África do que outra coisa qualquer. Dessa 

forma, achamos que o romancista-historiador africano confrontado com uma tarefa 

dupla; - primeiro, entrar em dialogo crítico tanto com a historiografia colonial, quanto 



Cerrados – Revista do Programa de Pós-Graduação em Literatura – n. 41 – 2016 – Áfricas em movimento | 134 

 

com o discurso histórico oficial de pós-independência, tendo como objectivo a sua 

reinterpretação, e, segundo, conhecer o papel de quem ensina esta nova história 

reinterpretada. Julgamos que ao longo deste processo de reinterpretação histórica alguns 

dos autores africanos 

 Isso remete para o lugar sociológico e didáctico da literatura nos países récem-

independentes nos quais a escrita literária encarrega-se de desempenhar algumas 

funções normalmente desenvolvidas pelas ciências sociais, nomeadamente a 

antropologia e a sociologia. Dessa forma, a narrativa preenche este vazio e  participa, 

activa e intensamente no processo de guardar a memória e de busca das raízes de 

condição (identitária, cultural e política) presente no passado (re)interpretado. No palco 

da literatura moçambicana contemporânea, encontramos várias narrativas que se 

inscrevem neste projecto de reescrita e reinterpretação do passado histórico (mais e 

menos recente). João Paulo Borges Coelho é sem dúvida um dos autores cujo trabalho 

merece atenção especial neste aspecto. Nazir Can, autor da primeira monografia sobre a 

obra deste escritor, caracteriza a sua escrita histórica de forma seguinte: 

 

JPBC evita deliberadamente o caminho da exploração factual do tecido histórico, ainda 

que às vezes não resista a alguns “esclarecimentos”, normalmente de teor irónico. O 

jogo poético que propõe assenta, sobretudo na combinação quase caricatural entre o 

“pequeno”(quotidiano) e o “grande” (factos históricos), o primeiro virtuoso por 

excelência, criando um eco ou um profundo efeito de semelhança no/do segundo; isto é, 

multiplicando-o, segredando-o, iluminando-o, quase nunca o dizendo literalmente. E 

isto porque a obra literária de JPBC caracteriza-se por esta busca de verosimilhança (...) 

entre as histórias anódinas do homem comum e a História (CAN, 2011, p.13). 

 

 O Olho de Hertzog, romance que escolhemos para a presente análise, inscreve-se 

perfeitamente na descrição acima citada, embora haja uma característica que o distingue 

da restante obra do autor. Trata-se do tempo diegético do romance, pois é pela primeira 

vez que João Paulo Borges Coelho coloca o enredo da sua narrativa no tempo colonial, 

ainda antes da época do salazarismo, enquanto a maioria das suas narrativas reflecte já 

sobre o período de pós-independência.  

 Através do presente romance, o leitor é convidado a fazer uma viagem no tempo 

que o leva ao Moçambique dos finais da Primeira Guerra Mundial. A obra é construída 

pelas duas narrativas paralelas. A primeira decorre nos finais da guerra, no sul do então 

Tanganica e no norte de Moçambique focando a contenda entre duas forças europeias, 

Alemanha e Inglaterra, pelo território africano. O segundo enredo desenvolve-se em 

Lourenço Marques (actual Maputo), logo depois da guerra, revelando a forte ligação de 

Mosambique com a vizinha África do Sul, tanto a nível político como sócio-cultural. 

Assim, o país surge fora do contexto colonial português, mas inscrevendo-se não dentro 

da  história do império português mas da região geográfica a que pertence.   

 A narrativa que aborda a campanha militar é narrada por um narrador 

intradiegético. Este é Hans Mahrenholtz, um jovem oficial alemão que conta as 

aventuras vividas durante a sua participação na campanha militar de general Lettow-

Vorbeck no norte de Moçambique. Outra, contada já pelo narrador extradiegético, 

descreve a estadia de Hans na cidade de Lourenço Marques, onde este finge ser um 

jornalista inglês e usa o nome de Henry Miller. As duas narrativas consoam e 

complementam-se mutualmente no caminho de procura do Olho de Hertzog. Este 

diamante misterioso une várias personagens que entram num jogo de verdades e 

mentiras no processo de busca do artefacto, que se torna a busca da própria identidade. 



Cerrados – Revista do Programa de Pós-Graduação em Literatura – n. 41 – 2016 – Áfricas em movimento | 135 

 

Este motivo de procura duma jóia perdida faz com que o livro possa ser lido como um 

romance policial. Isto, porém, parece ser uma das técnicas frequentemente usadas pelos 

autores de prosa histórica contemporânea já que “generic innovations usually do not 

come about as a bolt from the blue, but as new cross-fertilizations of extant generic 

traditions” (WESSELING, 1991, p.89). A respeito deste fenómeno Elisabeth Wesseling 

repara ainda que: 

 

This also holds true for the thertiary phase of the historical novel, which has effected a 

synthesis between the detective and historical fiction. The conventions of the detective 

story, which often regarded as the epistemological genre par excellence, are particularly 

effective devices for representing problems about the anaccessibility of the past. (…) 

both the detective and the self-reflexive historical novel have a double story. The 

detective relates the crime witch has been committed before the narrative within the 

novel begins, but the major plot deals with the unraveling of the crime. Likewise the 

self-reflexive historical novel relates a series of events that have taken place in the past, 

but focuses on the ways in which these events are grasped and explained in retrospect. 

Both are concerned with “understanding the past through interpretation”, although in 

self-reflexive historical fiction this interpretative process is not concluded by a solution 

as univocal as that in the regular whodunit (WESSELING, 1991, p.89-90).   

 

 O motivo policial une as duas narrativas que, do ponto de vista da diegese, 

constroem um texto fluente. No entanto, existe uma fissura de ordem formal que faz 

com que se note uma dissonância entre as narrativas. Trata-se do tipo de discurso usado 

na sua construção. As memórias de guerra contadas por Hans evocam claramente o 

discurso colonial e apoiam-se em várias técnicas narrativas típicas para o romance 

colonial. É importante, porém, que se trata duma colonialidade fingida, reconstruída sob 

o olhar consciente e irónico do autor e usada com o objectivo de evocar o discurso do 

passado. Um discurso que faz parte da tradição literária de língua portuguesa e desta 

forma constrói também uma ligação com o passado moçambicano.  

 As marcas do discurso literário colonial nas memórias de Hans são várias. Já a 

própria personagem principal - o jovem soldado fascinado pela aventura que decide 

empreender numa viagem de zepelim com o objectivo de se juntar às tropas de 

kommandant Lettow perdidas no meio da África Oriental - corresponde à imagem do 

protagonista do romance colonial caracterizado por Francisco Noa como “espécie 

dandy, [que] tem uma aura romântica a envolvê-lo (viajante, aventureiro, etnógrafo, 

etc.), animado pelo desejo quase altruísta de conhecer o mundo do Outro (...)” (Noa 

2002, 61). O fascínio manifestado por Hans é reforçado pela pesquisa bibliográfica que 

este faz antes da partida: 

 

(…) sempre que achava horas livres aproveitava-as para me familiarizar com a realidade 

da África Oriental. Frequentei a biblioteca municipal à procura de velhos relatórios, 

assisti a peças no Victória Theatre (entre as quais a famosa Stanley in Afrika), consegui 

mesmo uma entrevista com eminente etnólogo Leo Frobenius, que havia estado no 

Congo e preparava nova expedição (COELHO, 2010, p.50). 

 

 Reparamos então que a sua primeira tentativa de conhecer o Outro decorre do 

conhecimento subjectivo, interpretado pela razão ocidental. No entanto, aos olhos do 

protagonista/narrador, estes relatos correspondem à “realidade” e são a principal e 



Cerrados – Revista do Programa de Pós-Graduação em Literatura – n. 41 – 2016 – Áfricas em movimento | 136 

 

válida fonte de sabedoria sobre África, cuja visão ele vai aplicar na sua experiência 

pessoal. Tendo adquirido estas informações prévias, Mahrenholtz parte para África com 

o objectivo de “mostrar ao mundo como era longo o nosso braço.” (COELHO, 2010, 

p.51). Esta atitude nacionalista, compreensível no contexto de guerra, corresponde à 

postura do narrador do romance colonial que manifesta sempre uma “intencionalidade 

patriótica [e o seu discurso] vai sempre no trânsito de exaltação da presença europeia 

em África” (FERREIRA, 1989, p.244).  

 Os elementos do discurso da narrativa colonial tornam-se visíveis também na 

proporção quantitativa das personagens, na relação entre elas e na sua construção. 

Deparamos com a esmagadora maioria das personagens brancas que são também 

“objecto de melhor tratamento estético [enquanto] as personagens negras não 

ultrapassam o estatuto de figurantes ou de simples “papéis”, ficando assim, pela sua 

condição de personagens planas” (FERREIRA, 1989, p.238).  A imagem dos africanos 

que o narrador cria manifesta-se igual e fortemente marcada pela visão colonial que 

remete para a incompreensão cultural devido a uma tentativa de categorização dos 

elementos culturais do Outro segundo as regras da cultura europeia. Dessa forma os 

“askaris”
1
 negros, integrados no exército de Lettow, ganham nos olhos de Hans uma 

imagem quase animalesca. Revelam-se como portadores dos “instintos obscuros que 

habitavam dentro deles e que era necessário voltar a enjaular” (COELHO, 2010, p.76), 

feras que “com catana na mão, buscavam no álcool e na carne dos corpos dos inimigos 

alimento para a viagem” (COELHO, 2010, p.198). Acerca desta atitude do narrador 

perante o Outro Francisco Noa aponta:  

 

São aqui claramente expressos, por parte do narrador, cruzamentos judicativos de ordem 

estética e ética onde a incompreensão antropológica acaba por reger, de modo decisivo, 

a forma como vê o mundo diferente que representa. O que ele, na realidade vê não são 

formas mas deformações, medidas precisamente pelo seu inabalável código de valores 

(NOA, 2002, p.58). 

 

 Neste momento parece-nos indispensável ponderar que, nas memórias de Hans, 

a única personagem branca que se manifesta como negativa é o coronel Glück. É uma 

personagem rebelde, “homem problemático, (...) homem que não tinha pedigree, que 

não frequentara qualquer academia militar conhecida, (...) homem que, dizia-se a boca 

cheia, nem sequer era alemão!”(COELHO, 2010, p.44), cujo comportamento e 

aparência escapam às normas previstas para um militar europeu. Combina a farda 

militar com elementos de indumentária oriental, não obedece às hierarquias militares, 

não hesita em ofender os seus superiores e, o mais importante talvez, mostra relações 

mais íntimas com os askaris. Dessa forma a representação de Glück não corresponde às 

figuras estereotipadas típicas para a narrativa colonial. Mesmo assim, o narrador não 

deixa que a personagem transgrida os limites deste tipo do discurso e faz com que a 

história de Glück pareça escapar à realidade e torne-se exótica. De facto, o seu passado 

aventuroso poderia encaixar-se, por exemplo, nas histórias de Mil e uma noites. Esta 

personagem orientalizada provoca no narrador uma curiosidade igual a esta que sente 

pelo continente africano. 

 A superioridade do branco não é submetida a nenhuma reflexão crítica 

interdiegética. Aos olhos do narrador, esta aparece como um facto óbvio e a pertença 

étnica inclusive chega a ser o elemento que decide sobre vida e morte. Assim, os 

                                                 
1 askari-soldado (swaíli) 



Cerrados – Revista do Programa de Pós-Graduação em Literatura – n. 41 – 2016 – Áfricas em movimento | 137 

 

carregadores negros morrem em grande número de malária, porque “não era prática 

usar-se com eles quinino que, por ser escasso, estava reservado aos europeus” 

(COELHO, 2011, p.118) Esta estratificação racial é sempre encarada do ponto de vista 

eurocêntrico pelo narrador que nunca sai do seu contexto cultural e transpõe-se também 

para a sua interpretação dos actos das personagens, principalmente estas que 

representam o Outro. De acordo com Manuel Ferreira: 

 

A sua visão do mundo é-lhes dada por uma formação profundamente etnocentrista. As 

ideias, os anseios, os desejos, que vivificam a narrativa são as de quem é portador de 

uma cultura e de uma religião superior. Daí que o modo de encarar o Outro seja 

unilateral, redutor ou quase sempre avaliado de um ponto de vista racista ou paternalista 

(FERREIRA, 1989, p.244). 

 

 Dessa forma, reparando numa hesitação duma das personagens antes de contar 

uma história tradicional, Hans interpreta-a como “a timidez de quem não queria 

decepcionar o oficial branco com as histórias estapafúrdias do seu povo”(COELHO, 

2010, p.308). Notamos que o narrador, partindo do conceito da sua superioridade 

cultural, chega a reconhecer no Outro uma aparente auto-confirmação de inferioridade, 

o que talvez seja a mais explícita revelação da perfídia do discurso colonial. Isso nota-se 

ainda melhor no fragmento seguinte: 

 

Quanto a mim, o Motontora (ou Santana, como lhe quiser chamar) simplesmente não foi 

capaz de resistir à tentação de me contar tudo para que a sua história ficasse registada à 

maneira dos brancos. Em si, isto significava uma perda de confiança nos mecanismos 

do seu povo para preservar a memória dos seus feitos, um desligamento portanto das 

suas próprias tradições. Uma aceitação da irreversibilidade da sua decadência e 

condição. O Montora já não era um rei, era um trânsfuga; um marginal no verdadeiro 

sentido da palavra (COELHO, 2010, p.314).  

 

 Este fragmento, que aliás retrata perfeitamente o que Stewart Hall chama de 

“internalização do próprio como outro” (HALL, 1996, p.445), teoricamente podia ser 

interpretado como constatação do autor textual sobre a inevitável passagem da cultura 

oral para a cultura escrita. Esta interpretação, porém, não nos parece adequada, não só 

por causa do cunho colonial da narrativa na qual se inscreve, mas também pelo facto de 

que o discurso pós-colonial da outra narrativa paralela entra em diálogo com as 

memórias de Hans Mahrenholz.  

 O segundo enredo presente n'O Olho de Hertzog desenvolve-se na cidade de 

Lourenço Marques. Contada pelo narrador omnisciente, esta narrativa convida o leitor 

para uma viagem pela cidade colonial numa tentativa de reconstrução do passado. 

Graças ao narrador extradiegético, o discurso que a percorre leva as marcas de 

interpretação crítica a nível sócio-cultural. Ao contrário da técnica usada na narrativa 

paralela analisada previamente, o narrador omnisciente comenta os eventos a partir da 

perspectiva dos dois lados. Isso torna-se visível na descrição dos “encontros” entre as 

personagens brancas, personagens que representam a classe social alta, com os serviçais 

e trabalhadores moçambicanos negros. Assim, observamos a desconfiança dos 

condutores de riquexó quando Hans/Henry os cumprimenta ou o medo dum empregado 

do hotel quando acaba por ser duramente repreendido por ter espalhado chá. A voz do 



Cerrados – Revista do Programa de Pós-Graduação em Literatura – n. 41 – 2016 – Áfricas em movimento | 138 

 

narrador é aparentemente indiferente, mas obriga o leitor a interpretar as situações sem 

se poder apoiar nos comentários e opiniões do narrador na primeira pessoa da outra 

narrativa. Deste modo, o narrador extradiegético destaca as injustas desigualdades 

sociais, mostrando as rasgaduras na hierarquia social.  

 No entanto, não parece ser o objectivo de Borges Coelho uma simples denuncia 

das maldades do colonialismo. Pois como o eixo da narrativa surge o processo de 

reconstrução crítica da vida na capital moçambicana nos finais da primeira década do 

século vinte; a reconstrução duma realidade que deu base para o nascimento de uma 

nova nação. Uma viajem no tempo abre as possibilidades de “releitura” do passado para 

a qual remete o fragmento d'As Cidades Invisíveis de Italo Calvino que surge como o 

epígrafe do romance. Desta forma Lourenço Marques aparece quase como uma das 

personagens do romance. O leitor, graças a minuciosas descrições topográficas, 

consegue seguir os passos do protagonista e atravessar com ele as ruas e as praças da 

cidade. A impressão de autenticidade das descrições é reforçada pela presença dos 

letreiros das lojas e outros estabelecimentos urbanos que Hans/Henry lê durante os seus 

vários percursos: 

 

 
Descem a Avenida Aguiar, Hazis & Aliféri, Especialistas em todo o género da 

confeitaria, Encarregam-se de toda e qualquer encomenda,doces para festas, 

baptisados e casamentos, Bolos, chá, sorvetes, pão-de-ló etc. Entram na avenida da 

República, onde os transeuntes desfilam em frente aos anúncios, uns apressados, outros 

parecendo reflectir e hesitar enquanto caminham. Casa Coimbra, grande sortimento de 

fazendas de lã e veludos de todas as cores, próprias para inverno, Tudo moderno. 

Dobram à direita para subir a Manuel de Arriaga, Barbearia de Lima & Passos, 

Barbeiros e perfumarias, atravessam a Avenida 24 de Julho, (…). (COELHO, 2010, 

p.190-191). 

 

 Reparamos que os letreiros remetem para a multi-nacionalidade da cidade, pois 

aparecem neles, ao lado dos nomes portugueses, nomes indianos, ingleses, etc. De 

grande importância é o facto que além dos letreiros em línguas europeias aparecem nas 

ruas da cidade vários anúncios em língua ronga, o que evoca o bilinguismo da cidade 

nos princípios do século: 

 

Artur, Pinho & Cia, Empresa de panificação, Sede na Avenida da República (próximo 

da Casa Bridler e do Matadouro), As únicas padarias montadas segundo os preceitos 

modernos – sem contágio da cinza, Pão de primeira qualidade, Distribuição domiciliária 

dentro e fora da cidade, Loko mi djula amapau lawa ya hombe ya ku nandyika shabani 

ku ba padera ya ma padaria wolawo mabiri, Dyinwe a ku suhi na Bridler dyi nwanyana 

a dya le phiyan a Matadouro
2
 (COELHO, 2010, p.150). 

 

 Reparamos também que os letreiros, anunciando os serviços oferecidos, acabam 

por construir um mapa social da cidade: partindo do centro rico, habitado pela 

população educada, de brancos e assimilados onde se vendem produtos de luxo, passa-

se pelos bairros mais modestos - “Fábrica de sabões e óleos de todos tipos e qualidades, 

Compra-se amendoim, copra, rícino e quaisquer sementes oleaginosas” (COELHO, 

2010, p.191) - e subúrbios pobres onde “as formas geométricas acabam por ceder o 

                                                 
2 Sublinhado nosso 



Cerrados – Revista do Programa de Pós-Graduação em Literatura – n. 41 – 2016 – Áfricas em movimento | 139 

 

lugar às manchas, a alvenaria à palha, os anúncios a ingénuos cartazes escritos à mão 

em língua estranha: Ni xavissa makhala, Vende-se carvão” (COELHO, 2010, p.191) até 

aos lugares onde os anúncios “vão deixando de ter o que dizer, uma vez que é um lugar 

com escassa gente capaz de comprar, sequer de os ler” (COELHO, 2010, p.334)  

 Além dos letreiros, aparecem no texto os fragmentos de óbitos dos jornais que, 

como sugere Kamila Krakowska, “constituem uma forma de censo que classifica a 

população moçambicana segundo a sua origem e segundo a ideologia colonial” 

(KRAKOWSKA, 2011, p.128). Os óbitos são rigorosamente estruturados. A cada morto 

é referido o seu nome, idade, profissão, origem e raça. A enumeração termina com os 

mortos indígenas, sobre os quais é referida apenas a quantidade de cadáveres de cada 

sexo. A respeito desta categorização da sociedade colonial através do censo Benedict 

Anderson escreve: 

 

Nota-se, (…) a paixão pela exaustividade e pela ausência de ambiguidade por parte de 

quem concebeu o censo. Daí a sua intolerância relativamente às identificações 

múltiplas, politicamente “travestidas”, vagas ou em mutação. Daí a estranha 

subcategoria, em cada grupo racial dos “Outros” – que, não obstante, não podem de 

modo algum ser confundidos com outros “Outros”. A ficção do censo é a de que integra 

toda a gente e de que toda a gente tem um – e apenas um – lugar extremamente bem 

definido. Não há fracções (ANDERSON, 2005, p.224). 

 

 Lourenço Marques torna-se também um palco de desfile de várias personagens. 

A sua construção, comparando com as personagens da primeira narrativa analisada, 

revela-se definitivamente mais complexa. Encontramos o leque das personagens 

misteriosas, de passado obscuro que por sua vez nunca nos é revelado de forma 

definitiva. Apresentam-se várias versões respectivas dos seus passados, mas todas 

vagueiam no “mundo que está povoado de meias verdades” (COELHO, 2010, p.171). 

Porém, ao contrário das histórias do passado do coronel Gluck da primeira narrativa, 

elas nunca ultrapassam os limites de verosimilhança. Florence, Natalie, Wally, Rapsides 

e o próprio Hans encontram-se em Lourenço Marques guardando os seus segredos e 

procurando encontrar uma nova identidade. Todos eles manifestam a pertença a duas 

realidades diferentes: à realidade vivida no antigamente e a uma realidade nova que lhes 

abre a porta para mudança. Estas personagens parecem funcionar como um símbolo de 

complexidade identitária. Não se encaixam numa dicotomia mau-bom, preto-branco, 

enchendo o campo interpretativo de vários tons de cinzento.  

 Da mesma forma surge também a personagem provavelmente mais importante 

do ponto de vista da reescrita da história moçambicana: Jõao Albasini, o mais célebre 

jornalista moçambicano da época. A complexidade desta personagem revela-se em dois 

níveis. Por um lado, existe o confronto entre a figura histórica e a sua transformação em 

personagem literária; por outro, Albasini-personagem em si é uma figura muito 

complexa. Desde o seu primeiro encontro com Albasini, Hans sucessivamente descobre 

vários elementos do presente e do passado do jornalista através dos quais surge uma 

imagem do homem que junta na sua identidade híbrida duas culturas muito diferentes: 

 

O homem deixou de ser apenas o contacto de Glück em Lourenço Marques para passar 

a  ser um jornalista, e também político; deixou de ser um mulato para lhe parecer por 

vezes quase  branco e, outras, ainda um chefe indígena; deixou de ser um indivíduo 

racional para se revelar o mais desesperado dos apaixonados (COLEHO, 2010, p.236). 



Cerrados – Revista do Programa de Pós-Graduação em Literatura – n. 41 – 2016 – Áfricas em movimento | 140 

 

 

 A personagem do Albasini oscila entre um homem crioulo – perfeitamente 

adaptado à vida entre duas culturas, a cultura ocidental, na qual funciona como um 

jornalista conhecido, e a africana, onde se revela como um verdadeiro patriarca – e um 

“assimilado”, que apesar das tentativas não consegue inserir-se na sociedade branca. 

Essas transformações de Albasni são sucessivamente observadas por Hans durante o 

convívio dos dois. Albasini surge aos olhos de Hans como um homem culto, sempre 

elegante, jornalista já com certa estima e experiência – um homem com certo poder 

dentro da cidade de Lourenço Marques.  Porém, reparamos na atitude paternalista do 

tenente de polícia branco em contacto com o jornalista a quem é retirada a possibilidade 

de defesa: 

 

O tenente censurou-lhe as amizades, aventureiros estrangeiros aqui chegados sabe-se lá 

com que intenção; mencionou mesmo, com ironia grosseira, as raças e as suas 

diferentes virtualidades (como é que Albasini, um preto assimilado, educado, jornalista, 

se metia com gente daquela?) (COELHO, 2010, p.125). 

 

Isso remete para o que Homi Bhabha chama de “autorized version of otherness” 

(BHABHA, 1994, p.88). Nessa visão, o assimilado passa a ser aceite pela sociedade 

colonial, mas mesmo assim não lhe são atribuídos todos os privilégios dos brancos. 

Pondo a ʻmascara brancaʼ
3
, recorrendo aos mecanismos de disfarce cultural, o homem 

assimilado tem que seguir as regras que lhe são estabelecidas para manter a sua posição: 

 

Almost the same but not white: the visibility of mimicry is always produced at the site of 

interdiction. It is a form of colonial discourse that is uttered inter dicta: a discourse at 

the crossroads of what is known and permissible and that which though known must be 

kept concealed. (BHABHA, 1994, p.89).   

 

Não obstante, Bhabha sugere que “mimicry conceals no presence or identity 

behind its mask” (BHABHA, 1994, p.88), o que já não é adaptável para esta 

personagem. Ao longo da narrativa é revelado que a sua duplicidade identitária não 

constitui nenhum problema para Albasini. Ele é capaz de reconciliar, ou melhor, dizer, 

unir as duas realidades numa só, movendo-se duma maneira fluente entre a “cidade 

branca” e a “cidade negra”, assim como transita entre os seus nomes: o nome ocidental, 

o nome africano e os seus pseudónimos literários. Esta difusão pacífica dos dois 

mundos acaba por ser reparada por Hans durante a festa na casa dos Albasini: 

 

Todavia, que diferença entre uma e outra festa! Na outra, embora mais próxima de 

chegar aos campos vermelhos da loucura, havia um peso de um maior rigor e disciplina 

. Os oficiais alemães festejavam discretamente, enquanto ascaris, tresloucados, de 

catana na mão buscavam no álcool e na carne dos corpos dos inimigos alimento para a 

viagem. Brancos e negros, ordem e caos. 

  Aqui tudo é mais suave, os dois mundos tão bem suturados que, se não fosse 

                                                 
3 O termo usado por Frantz Fanon no seu livro Pele negra, mascaras brancas (1975), que desenvolve o 

tema de disfarce cultural na sociedade colonial. 



Cerrados – Revista do Programa de Pós-Graduação em Literatura – n. 41 – 2016 – Áfricas em movimento | 141 

 

aquela língua estranha que irrompe por toda a parte, não se lhes notavam as costuras. A 

tez das peles é um catálogo completo de toda a gradação do claro ao escuro (…) Há 

também mais mulheres. Não como as bibis dos soldados, que aguardavam com discreta 

paciência o regresso destes à lucidez, mas mulheres soltas, desempenhando papéis, 

opinando sobre tudo, donas da carne enquanto esta não deixa o fogo, mulheres que 

bebem como homens (COELHO, 2010, p.198-199). 

 

 Essa passagem apresenta uma comparação muito explícita dos dois tipos de 

relações interpessoais na sociedade colonial. Por um lado, surge a imagem do mundo 

cheio de divisões rigorosas, cuja falsidade, ou então impossibilidade funcional, é 

reforçada pela inserção deste mundo no contexto de hierarquização militar. Por outro 

lado, deparamos com o mundo de difusão social que não se guia pelas oposições 

binárias. Ao contrário, ele é construído na base do convívio das várias culturas e assim 

forma um entre-lugar, situado entre a periferia e o centro. E é neste mundo que o autor 

procura a raiz da moderna/futura sociedade moçambicana. Outra vez de acordo com 

Homi Bhabha: 

 

These “in-between” spaces provide the terrain for elaboration strategies of 

selfhood – singular or communal – that initiate new signs of identity, and 

innovative sites of collaboration, and contestation, in the act of defining the idea 

of society itself” (BHABHA, 1994, p.1-2). 

 

 A evocação de Albasini como figura histórica põe em destaque os primórdios do 

jornalismo moçambicano e a sua importância para a formação da cultura autónoma no 

país.  No romance são apresentados vários fragmentos das originais crónicas de João 

Albasini publicadas no seu jornal O Brado Africano nas quais o jornalista comenta os 

vários problemas que roem a sociedade moçambicana desde as condições do trabalho 

dos operários até as desigualdades no acesso à educação. Na tradição jornalística, o 

autor procura também as raízes da moderna prosa moçambicana citando fragmentos do 

Livro da Dor de Albasini que é referido por vários críticos como o primeiro livro em 

prosa escrito em Moçambique (HAMILTON, 1984). Não é, porém, só a tradição da 

escrita que surge como fonte de produção literária. A tradição oral também não é alheia 

ao autor, o que é visível na presença das múltiplas vozes que se juntam à voz do 

narrador contando várias histórias, inclusive uma saga africana.  

 Neste romance, João Paulo Borges Coelho descreve um período de colonialismo 

português quando a censura ainda não era tão forte como viria a ser durante a ditadura 

salazarista.  Um período de maior liberdade de expressão que permitiu o nascimento e 

desenvolvimento do jornalismo de cunho nacional. Um período que se revelou um 

marco no caminho à posterior afirmação identitária da nação moçambicana. 

Reconstruindo as relações presentes na cidade de Lourenço Marques sob o olhar pós-

colonial e evocando propositadamente o discurso colonial que entra num diálogo fluente 
com o discurso pós-colonial que perpassa o romance inteiro, o escritor parece cumprir a 

tarefa que Umberto Eco, citado por Linda Hutcheon, indica para o romance histórico 

pós-moderno que consiste em “reconhecer que o passado, como não pode ser realmente 

destruído porque a destruição conduz ao silêncio, precisa ser reavalidado: mas com 

ironia e não com inocência” (HUTCHEON 1991, p.124).   

 



Cerrados – Revista do Programa de Pós-Graduação em Literatura – n. 41 – 2016 – Áfricas em movimento | 142 

 

REFERÊNCIAS 

 

ANDERSON, Benedict. Comunidades imaginadas. Reflexões sobre a origem e a 

expansão do nacionalismo Trad. Catarina Mira, Lisboa: Edições 70, 2005. 

CAN, Nazir Ahmed. 2011. História e ficção na obra de João Paulo Borges 

Coelho:discursos, corpos, espaços. Tese (doutoramento em Teoria da Literatura e 

Literatura Comparada), Universitat Autònoma de Barcelona, Facultat de Lletras, 

Barcelona, 2011. 

COELHO, João Paulo Borges. O olho de Hertzog Alfragide: Leya, 2010. 

FANON, Franz. Pele negra, máscaras brancas Trad. Alexandre Pomar, Porto: 

Paisagem, 1975. 

FERREIRA, Manuel. O discurso no percurso africano I. Lisboa: Plátano Editora, 1989. 

HALL, Stuart. New ethnicities. In: Morley, David, Chen, Kuan-Hsing (org.), Stewart 

Hall: critical dialogues in cultural studies.London/New York: Routledge, 1996, p.441-

449.         

HAMILTON, Russel G. Literatura africana, literatura necessária, II – Moçambique, 

Cabo Verde, Guiné-Bissau, São Tomé e Príncipe. Lisboa: Edições 70, 1984. 

HUTCHEON, Linda. Poética do pós-modernismo: história, teoria, ficção. Trad. Ricardo 

Cruz. Rio de Janeiro: Imago Editora, 1991. 

KRAKOWSKA, Kamila. 2011. Os caminhos d'O Olho de Hertzog. Navegações, v.4, 

n.1, p.127-128. 

NOA, Francisco.  Império, mito e miopia. Moçambique como invenção literária. 

Lisboa: Caminho, 2002. 

WESSELING, Elisabeth. Writing History As a Prophet: postmodernist innovations of 

the historical novel. Amsterdam/Philadelphia: John Benjamins Publishing Company, 

1991. 


