
 

 

“Que tipo de liberdade deseja”: 
os limites da farsa, da tragédia e 
da sátira em O Processo 

 

“What sort of acquittal you 
want”: the limits of farce, 
tragedy and satire in The Process 
 

Hermenegildo Bastos 

Professor Titular aposentado da Universidade 
de Brasília.  

hjbastos@unb.br 

 

 

 

 

 

 

 https://orcid.org/0000-0002-0797-8998  

Recebido em: 29/11/2018 
Aceito para publicação em: 02/12/2018 

 

 

  



 

 

 

 

Resumo  

O leitor de O Processo não pode crer 
no que dizem as personagens, 
incluindo a personagem principal, 
nem nas suas ações, cômicas e 
farsescas. Também o que diz o 
narrador é suspeito, não merece 
crédito. Mas o leitor percebe 
também que há um propósito nisso. 
O desconexo não está aí como uma 
ordem sobrenatural ou diabólica. 
Está tudo “neste lado de cá” 
(diesseitig), como observa Lukács 
ao comparar Kafka com Hoffmann. 
O desconexo, não sendo 
despropositado, requer 
interpretação. A comédia de que 
Josef K. quer participar adquire a 
dimensão trágica em decorrência da 
ausência de saída para o 
personagem, mas ganha uma força 
satírica que pretendo salientar. 

Palavras-chave: Kafka. Sátira. 
Alienação. Realismo 

 

 

Abstract  
Not only is the reader of The Process 
unable to believe in what is said by 
the characters, including the 
protagonist, but they should also 
distrust their actions, comical and 
farcical. What is said by the narrator 
is also suspect, not deserving credit. 
Yet the reader perceives that there is 
a purpose in it. The disconnect is not 
there as a supernatural or diabolical 
order. It is all "on this side" 
(diesseitig), as observed by Lukács in 
comparing Kafka to Hoffman. The 
disconnect, not being unintentional, 
requires interpretation. The comedy 
in which Joseph K. wants to take part 
in acquires tragic dimensions due to 
the absence of a way out to the 
character, but it achieves a satirical 
force that I pretend to emphasize. 

Keywords: Kafka. Satire. Alienation. 
Realism 

 

 

 

 

 

  



Hermenegildo Bastos | “Que tipo de liberdade deseja”: os limites da farsa, da tragédia e da 
sátira em O Processo 

 

 Cerrados, Brasília, n. 47, p. 153-167, dez. 2018  155 

Logo após a detenção de Josef K., impõe-se a questão da surpresa dos 
acontecimentos. Na verdade, é uma questão, como o leitor aos poucos percebe. A notícia 
da detenção é como um informe, dado como algo pacífico e de certa forma já esperado, 
como uma cena montada. O inspetor provoca Josef K. dizendo que ele deve estar muito 
surpreso com o que aconteceu naquela manhã, e K. pondera que sim está surpreso, “mas 
de modo algum muito surpreso”. O diálogo se estende um pouco: “(...) quando se está há 
trinta anos no mundo e foi preciso abrir caminho nele sozinho, como é o meu caso, fica-
se endurecido diante das surpresas, e elas acabam não sendo levadas a sério. 
Especialmente a de hoje não.” (KAFKA, 2017, pp: 20-1)21 

A ênfase colocada em “sozinho, como é o meu caso” aponta para a origem humilde 
da personagem, sua luta pela ascensão social e econômica – como depois o leitor ficará 
sabendo pelo que é aludido no capítulo sexto (“O tio. Leni”) sobre a origem familiar, o 
campo, a carreira no banco, a ascensão de Josef (que já no momento dos fatos narrados 
rivaliza com o diretor adjunto na hierarquia do banco). Ele chama o tio substituto do pai e 
seu “tutor” de “O espectro que vem do campo” (p. 114). Em meio às discussões sobre as 
vantagens/desvantagens da fuga para o campo, apresenta-se resumidamente a história 
familiar de Josef K. Não é um romance de formação, mas tem algo de uma sua paródia. 

O “infame processo” não pode, portanto, ser tomado como surpreendente. Josef o 
toma como um obstáculo lançado de repente à sua carreira no banco (p. 162). Nem é uma 
brincadeira, como ele também diz: são muito abrangentes os preparativos para ser uma 
brincadeira. O que é abrangido é de fato a vida de Josef K. Apesar de tudo, ele diz que o 
caso não parece ter tanta importância. As suas dúvidas são a respeito das pessoas que 
comandam a detenção, não a detenção mesma: que autoridade está no comando? Aqueles 
senhores são funcionários? Suas roupas não são condizentes. Ele quer chegar à clareza 
sobre sua situação. (p. 12)  

Quero destacar, como perspectiva de abordagem, que o tom da fala de Josef K. muda 
segundo a situação: o tom desiludido, de desespero, alterna-se com o tom de recusa e 
questionamento. A alternância é conduzida com absoluta maestria pelo narrador. Parece 
apontar para uma duplicidade cujo significado convém explorar. 

                                       
21Cito de acordo com a tradução de Modesto Carone: KAFKA, Franz. O Processo. São Paulo: Companhia das Letras, 14ª impressão, 
2017. Doravante indicarei entre parêntesis o número da página desta edição. 



Hermenegildo Bastos | “Que tipo de liberdade deseja”: os limites da farsa, da tragédia e da 
sátira em O Processo 

 

 Cerrados, Brasília, n. 47, p. 153-167, dez. 2018  156 

Logo após a detenção, tendo oferecido alguma resistência, K., entretanto, assume o 
script e se dispõe a participar da farsa, da “comédia”. O caráter teatral das ações se destaca 
logo no início quando a senhora que morava em frente ao quarto de Kafka “o observava 
com uma curiosidade nela inteiramente incomum (...)” (p. 9) Segundo um dos estudiosos 
de Kafka, Stanley Corngold, O Processo é uma peça teatral dentro de uma narrativa: Josef 
K. age como um ator observado por espectadores. Também Georg Steiner, na Introdução 
à edição americana de O Processo, acentua o caráter circense da obra, destacando, porém, 
a força da sátira social.22 

Contudo, apesar da falta de credibilidade dos fatos narrados e da voz narrativa, do 
tom farsesco, são descritas nos seus detalhes, de modo absolutamente magistral, as 
condições de vida e as asperezas do mundo, o endurecimento e embrutecimento das 
pessoas. E isso ocorre de tal forma que a falta de credibilidade parece ser um dado do 
embrutecimento.  

Abrir caminho no mundo, e sozinho (“como é o meu caso”), não nos remete para o 
mais longe ou para transcendência, mas para uma situação mundana – terrenas, “do lado 
de cá”. Josef K. é já um prisioneiro mesmo antes dos acontecimentos daquela manhã. Qual 
a natureza da prisão e que tipo de liberdade pode-se contrapor a ela? Se é uma comédia, 
como fica assentado, o caráter trágico, porém, vai se impondo inexorável. 

A credibilidade dos fatos narrados está sempre por um fio. K. afirma estar chocado 
porque tudo aquilo não faz sentido. Mas tampouco isto é confiável. A questão da 
credibilidade é discutida pelo narrador e pela personagem em vários momentos, de modo 
também sempre pouco confiável – o que é uma duplicação da falta de credibilidade.  

Na conversa com o pintor Titorelli, K. observa que “O que o pintor dizia já não parecia 
mais tão inverossímil (...)” (p. 184) Coincidia com o que ele tinha ouvido de outras pessoas. 
O “ouvir dizer” tem força de veracidade. No capítulo anterior, o sétimo, na longa descrição 
do funcionamento dos cartórios e do ofício em geral dos advogados, lemos “Conta-se, por 
exemplo, a seguinte história, que tem muito a aparência de verdade.” A história contada 
parece absurda, como tudo o mais que se lê aí, mas tem a aparência de verdade porque é 

                                       
22 Corngold lembra que o caráter teatral de O Processo foi originalmente colocado por Walter Benjamin no ensaio de 1934 “Franz 
Kafka: en el décimo aniversario de su muerte”. Adorno criticou Benjamin numa troca de cartas, porque via e condenava naquela 
leitura que Benjamin fazia de Kafka a presença perniciosa da ideia brechtiana do “teatro épico”. A carta de Adorno a Benjamin é a 
de 17-12-1934. Para essa correspondência ver BENJAMIN, Walter (2014). 



Hermenegildo Bastos | “Que tipo de liberdade deseja”: os limites da farsa, da tragédia e da 
sátira em O Processo 

 

 Cerrados, Brasília, n. 47, p. 153-167, dez. 2018  157 

contada. O processo está de acordo com a aparência de verdade. A questão de fundo é 
que Josef K. não tem como, nem quer, nem pode ir até o seu questionamento. Ele é 
cúmplice da sua condenação. A verdade é o que é vivido como tal. No final, o sacerdote 
decide que “Não é preciso considerar tudo como verdade, é preciso apenas considerá-lo 
necessário”. (p. 269) 

É a submissão que torna a lei poderosa. Tratar-se-ia então aí da submissão 
voluntária, que é uma tese bastante difundida a respeito de Kafka. Desde Hanna Arendt e 
mais recentemente Pascale Casanova e Éric Lecler, com diferenças significativas entre eles, 
defendem a tese da submissão voluntária. A dificuldade destas abordagens está em que 
não se coloca a questão da alienação na sua dimensão objetiva.  

Ora, para se colocar a questão da sátira, como pretendo fazer aqui, é imprescindível 
uma discussão prévia sobre a alienação na sua dimensão objetiva. Antes, porém, 
apresentarei de modo sumário os livros de Casanova e Lecler. 

*** 

Segundo Pascale Casanova, Kafka faz da crença no poder uma das formas mais 
elevadas do próprio poder, uma das mais coercitivas e poderosas. Esta crença, diz ela, é 
um outro nome da dominação (CASANOVA, 2011, p. 420). Mas Casanova argumenta que 
O Processo tem uma força crítica. Na conversação com o sacerdote já referida, K. responde 
que o modo como o sacerdote define a verdade é uma “opinião desoladora”, porque dessa 
forma “A mentira se converte em ordem universal” (p. 269) Casanova destaca a “cólera do 
escritor, sua análise de uma situação política e social e sua revolta.” (CASANOVA, 2011, p. 
424) É impossível descordar dela, quando se lê O Processo e outras obras de Kafka. O 
problema está em que ela fala sempre de “dominação cultural” e “aporia trágica” na qual 
se encontram os judeus ocidentais. Ainda assim, Kafka, segundo ela, procura 
compreender, fazer compreender e denunciar todas as situações de dominação.  

Para Casanova, as obras de Kafka devem ser lidas como tentativas de universalizar 
as situações descritas. Assim, se O Processo é a descrição minuciosa dos mecanismos 
“secretos” do antissemitismo, é também a história universal dos efeitos de todas as 
humilhações coletivas, isto é, de todas as formas de dominação simbólica. É a narrativa 
dos mecanismos coletivos que tornam os dominados ao mesmo tempo sujeitos e objetos 



Hermenegildo Bastos | “Que tipo de liberdade deseja”: os limites da farsa, da tragédia e da 
sátira em O Processo 

 

 Cerrados, Brasília, n. 47, p. 153-167, dez. 2018  158 

da dependência. Kafka é um dos primeiros escritores que compreendeu que não basta 
descrever a dominação nem condená-la, porque ela se reproduz, endossada e encarnada 
por aqueles que são os seus motores, mas também por suas vítimas. É necessário 
compreender a sutileza dos mecanismos antes de pretender liberar-se deles. Kafka faz 
apelo pela revolta e pela recusa à obediência.  

Os limites da abordagem de Pascale Casanova estão, a meu ver, em que ela não leva 
à frente a análise das condições reais da submissão, concentrando-se na “dominação 
simbólica”. Ora, é claro que a dominação simbólica não existe por si mesma e seu 
entendimento exige que se analisem os mecanismos objetivos da dominação.  

Nesse sentido, o livro recente de Éric Lecler avança significativamente na 
interpretação de Kafka e especialmente de O Processo, considerando a questão da 
alienação e da reificação. Para Lecler, as lutas políticas em Kafka são as da busca por 
reconhecimento (na perspectiva recentemente elaborada por Axel Honneth). (LECLER, 
2013, p. 270)  

Para Lecler, Kafka dá a ver no indivíduo degradado a réplica dialética de uma 
comunidade decaída; ele está sobre a via irrealizada, não refletida de uma cisão 
individualista, mas em busca de reconhecimento. E encena um mundo de reconhecimento 
recusado, de alienação. Lecler define o romance kafkiano como um teatro tragicômico, 
nele a verdade é um drama trágico. O processo é uma releitura do Édipo rei, pois reinventa 
uma estrutura da condenação inelutável, para a qual Josef concorre à medida mesma em 
que a tenta desconjurar. 

O tipo de questão que jamais aparece na crítica kafkiana, diz Lecler, é “Por que Kafka 
faz de seu personagem um empregado de banco encarregado de estudar os dossiês de 
crédito?” Ao não se colocar essa questão “Tem-se estudado a fadiga dos personagens de 
Kafka como uma lassidão existencial, enquanto que ela é de fato a manifestação 
antinômica do trabalho”. Ele acrescenta ainda, fazendo referência a Marx, que “O banco 
kafkiano (...) coloca o romance no coração do capitalismo, uma vez que a dominação de 
uma classe sobre as outras se origina na “dominação do capital sobre o trabalho.”” (LECLER, 
2013, p. 273) 



Hermenegildo Bastos | “Que tipo de liberdade deseja”: os limites da farsa, da tragédia e da 
sátira em O Processo 

 

 Cerrados, Brasília, n. 47, p. 153-167, dez. 2018  159 

Segundo Lecler, Kafka idealiza as comunidades fechadas, a bela totalidade de um 
mundo encantado, mas o que a narrativa deixa transparecer é a decepção de descobrir um 
mundo “desencantado” (no sentido weberiano) que conservaria a aparência apenas formal 
de um mundo desejável. N’O Castelo trata-se do mundo pré-industrial e pré-capitalista 
da comunidade organizada e unificada em torno do centro que é o castelo. (p. 248) Esta 
leitura d’O Castelo propicia outra leitura d’O Processo: o herói busca a integração na 
comunidade (Gemeinschaft), mas pertence à sociedade (Gesellschaft) moderna anômica.  

Na esteira de Honneth, Lecler afirma que o conceito crítico de “reificação” 
(Verdiglichung), de divisão, fracionamento da experiência, não existe sem o seu inverso: a 
restituição da vida integral. É nisto que Kafka é romântico, não na miséria pessoal suposta: 
ele escreve a nova mitologia sombria, a gnose dos tempos modernos. O romantismo, que 
renasce no início do século XX, significa precisamente a construção possível da vida como 
obra de arte (total): é um programa, portanto, político, e sobreviverá até na práxis marxista 
do pensador da reificação social, Lukács. (LECLER, 2013, p. 316-7) 

Tendo sempre em vista a obra de Lukács, mas sempre de modo apenas tangencial, 
Lecler afirma que “O gênio de Kafka está em dar forma à alienação do indivíduo social, 
como fazia o romance realista segundo Lukács, mas mostrando-a como indistinta da 
alienação de si mesmo”. Aí o aspecto cômico da perda de controle do mundo ou de si 
revela a alienação (Selbstentfremdung).   

Quanto ao “reconhecimento”, Lecler ressalta que não se trata de uma assunção do 
espírito em si mesmo, tal como aparece na Filosofia do Espírito, onde o espírito toma 
consciência de sua forma interna pela arte, pela religião e pela ciência, mas de um processo 
de consciência imanente ao campo social e político, em que os textos de Kafka entram em 
diálogo com os de Cohen, Buber, Landauer, Bloch, Rosenzweig... numa intertextualidade 
contextualizada.  

Lecler afirma que O Processo antecipa os estudos mais recentes dos processos de 
alienação, ao ligar intrinsecamente a condenação do indivíduo pela lei à forma moderna 
da dominação dos trabalhadores pela administração. Josef K., ao mesmo tempo carrasco 
e vítima, apresenta as duas faces da alienação generalizada que apaga toda fronteira entre 
um eu livre e autêntico e um eu servo estrangeiro a si mesmo. Josef não é a figura 
prometeica de um herói em luta contra o sistema de sujeição, já que a servidão social e 



Hermenegildo Bastos | “Que tipo de liberdade deseja”: os limites da farsa, da tragédia e da 
sátira em O Processo 

 

 Cerrados, Brasília, n. 47, p. 153-167, dez. 2018  160 

econômica é voluntariaria. Kafka encena um mundo de reconhecimento recusado, de 
alienação. (LECLER, 2013, p. 288) 

Segundo Lecler, os regimes modernos de opressão são os da adesão voluntária dos 
sujeitos, em que se criam as novas condições de uma existência em que a questão da 
escolha não se coloca mais: o universo ficcional kafkiano constitui este mundo no qual a 
alienação substitui a dominação e a demanda por reconhecimento toma o lugar da 
reivindicação da liberdade. 

A questão está em que ao localizar a política de Kafka na falta de perspectiva 
histórica real para as lutas sociais, Lecler reafirma, contudo, a força política da obra do 
escritor. O seu livro é um libelo contra a crítica francesa de Blanchot a Deleuze (de fundo 
anti-hegeliano) que fez de Kafka o escritor da escritura, sem história e sem política. Mas 
para Lecler, como para Casanova também, a obra de Kafka é uma forma de radicalização 
das lutas políticas: uma vez que elas se tornaram indisponíveis, não se trata mais de 
enfrenta-las como fazia o realismo tradicional, mas exatamente de não as enfrentar. 

São muitos os elementos do debate com Lukács, mas vou me ater apenas à questão 
da reificação e da sua leitura por Honneth, à questão da ausência de saída para as situações 
históricas e da tragédia. No centro de tudo está a questão do realismo.  

*** 

O reconhecimento elementar que alguém tem de si mesmo, na perspectiva de 
Honneth que Lecler assume, é necessário para que ele possa compreender corretamente 
seus estados internos, assim como o mundo ambiente.  Isto consiste em que nós temos 
familiaridade com nossos desejos e sentimentos que consideramos dignos de serem 
mantidos. Reificar-se a si mesmo significa considerar esses desejos e estados mentais 
como qualquer coisa de fixo, como um dado congelado que é necessário conhecer 
objetivamente à maneira de uma mera coisa, ou ainda considerar como nossos os desejos 
e sentimentos que o contexto social nos leva a nos representar como autênticos. Honneth 
afirma que eu não posso me reconhecer a mim mesmo se o outro não tenha já me 
reconhecido por um movimento afirmativo que me confirme nas minhas qualidades e me 
dê a confiança necessária a uma relação não-reificada comigo mesmo.  



Hermenegildo Bastos | “Que tipo de liberdade deseja”: os limites da farsa, da tragédia e da 
sátira em O Processo 

 

 Cerrados, Brasília, n. 47, p. 153-167, dez. 2018  161 

Na leitura que faz de “Reificação e consciência de classe”, Honneth reduz a reificação 
a atitudes e práticas individuais que tendem a bloquear o reconhecimento do outro. 
(HONNETH, 2005) 

Honneth critica Lukács por ter estendido o conceito de reificação a todas as esferas 
da vida do ser social, entendidas então como formando uma “segunda natureza”. Mas esse 
foi na verdade o intento de Lukács: estender a teoria marxista do fetichismo da mercadoria 
a todas as dimensões da atividade social. Considerando a existência de esferas não-
reificadas, Honneth pretende transformar a teoria lukacsiana-marxista da reificação numa 
teoria da comunicação. Reificação vem a ser um hábito de mera contemplação e 
observação, pelo qual alguém percebe o outro de maneira meramente desinteressada e 
sem emoção. Nessa linha, define reconhecimento como uma relação intersubjetiva de 
“práxis engajada” e empatia: uma percepção recíproca do outro. Com isso ele alija todo o 
argumento de Lukács, que é a conexão entre a subjetividade (a consciência do 
proletariado) e a forma-mercadoria, sendo assim a reificação constitutiva da subjetividade. 
De fato, pretendendo “recuperar” o conceito lukacsiano de reificação nas bases de uma 
teoria da comunicação, Honneth o despoja das suas ideias centrais. Dessa forma, não se 
pode de fato falar de “recuperação”, mas de desfiguração. (ver sobre isso FEENBERG, 2011) 

Para Lukács, os indivíduos vivem o mundo social como uma “segunda natureza”, 
cujas leis são tão fortes quanto as da primeira natureza estudada pelas ciências. Mas o 
mundo social é criado pelos seres humanos e, como tal, pode ser transformado pela ação 
humana. 

Como observa Timothy Bewes, Honneth toma a reificação como uma categoria 
representacional, ou como a injustiça representacional em relação ao outro, ou seja, como 
a falta de reconhecimento. Mas a reificação é para Lukács uma categoria lógica: as relações 
entre as pessoas tem o caráter de coisa, não as pessoas, mas as relações entre elas. A 
reificação designa a lógica inerente a essas relações. Não se pode, portanto, falar de “casos 
de reificação”. (BEWES, 2005) 

Honneth retira a noção de que a reificação é sempre um ato de esquecimento de 
Adorno e Horkheimer (Dialética do esclarecimento). Para Honneth as diversas formas de 
reificação não derivam da forma-mercadoria. A teoria lukacsiana da reificação é convertida 



Hermenegildo Bastos | “Que tipo de liberdade deseja”: os limites da farsa, da tragédia e da 
sátira em O Processo 

 

 Cerrados, Brasília, n. 47, p. 153-167, dez. 2018  162 

num tipo de teoria moral na qual a ação é realizada sob a ideia de uma sociedade fundada 
no pleno reconhecimento. (HONNETH, 2005) 

O ponto de vista contemplativo que caracteriza o sujeito na sociedade capitalista é 
para Honneth uma forma distorcida de reconhecimento em que os sujeitos são 
caracterizados pela inabilidade de engajamento empático com o mundo e com os outros. 
Para que se possa falar, então, de reificação, é preciso haver uma prática participativa, 
engajada, cooperativa, que ultrapassa a simples posição de um observador destacado, 
desinteressado – uma forma de prática que substitua a inautêntica e atrofiada, calculista e 
distanciada. A possibilidade de superar o estado patológico da reificação só existe porque 
a atitude não-reificada, embora ocultada, não desapareça sem deixar traços. De que forma 
ela permanece ocultada sobe a segunda natureza? E como ela pode se tornar outra vez 
uma atitude preeminente? 

Honneth entende que essa prática deve ser fundamentada, não numa filosofia 
especulativa da história ou do proletariado, mas numa antropologia filosófica 
empiricamente justificável.  

Honneth critica a teoria lukacsiana segundo a qual a troca de mercadorias na 
sociedade capitalista constituiria a única causa do processo de reificação indiferenciado, 
em que não há diferenças entre a reificação do mundo humano, de si, ou ainda dos objetos, 
e a pretende distinguir entre a simples despersonalização devida à instauração no mundo 
moderno de relações sociais sempre mais mediadas pela “troca monetária”, mas 
protegidas pelo direito, e a reificação que se desenvolve aí onde essa proteção falha. 

*** 

Voltemos a Lecler e ao debate com Lukács. A questão do expressionismo é o 
momento em que esse debate é mais explícito. Segundo Lecler se há um impacto político 
“imediato” da obra de Kafka, e é a marca de sua modernidade, ele está em que Kafka leva 
o expressionismo, como expressão do sofrimento do indivíduo achatado pelo mundo, ao 
seu ponto máximo: a catatonia, a neutralização dos afetos, a ausência de participação no 
mundo, que Lukács chamou “Teilnahmslosigkeit”. Josef se recusa a todo modelo de 
comportamento, mas fracassa porque não sabe a que se opor. A neutralidade não é uma 
voz, mas uma visão, e o mundo é a superfície visual submetida a um único olho, isto é, ao 



Hermenegildo Bastos | “Que tipo de liberdade deseja”: os limites da farsa, da tragédia e da 
sátira em O Processo 

 

 Cerrados, Brasília, n. 47, p. 153-167, dez. 2018  163 

órgão mais abstrato da percepção – e a instrumento teórico. O olho, instrumento da visão 
e da indiferença instaura o que Lukács chamou a estética da contemplação 
(Kontemplation). A indiferença não é apenas uma doença individual, mas a paradoxal regra 
universal. (LECLER, 2013, p. 288) 

Lecler argumenta que a narrativa kafkiana rompeu com a lógica da narrativa mítica 
cuja unidade representa a boa unidade do mundo. A desordem das folhas não numeradas 
deixadas por Kafka pode ser o sinal dessa ruptura com a concepção aristotélica do 
encadeamento das ações no mythos. Com isso desaparece a formação do indivíduo ao 
termo de uma mimesis acabada. Nem épico, nem formador, o romance se liga à tragédia, 
cujo funcionamento Kafka imita pelo modo grotesco pondo K. sob observação de 
espectadores perversos ou impotentes. Como o herói trágico (Édipo), o herói kafkiano é 
ao mesmo tempo vítima e criminoso. O contramodelo oposto à fluidez da narrativa 
mimética é a petrificação.  

Honneth detecta a atualidade da reificação, seu retorno evidente, antes de tudo na 
literatura. (HONNET, 2005, p. 15; LECLER, 2013, p. 286) Citando alguns escritores 
americanos, alemães e franceses, ele diz que nas suas obras as pessoas tratam a si 
mesmos e aos outros como objetos mortos, desprovidos de todo sentimento e não 
manifestam nenhuma vontade de se colocar no lugar dos outros.  

De fato, a posição de Lecler (e a de Honneth) e a de Lukács coincidem em algo 
fundamental: Kafka se afasta do paradigma do romance realista tradicional e evidencia um 
mundo de desumanização. A partir daí, entretanto, as diferenças são fortes: se coincidem 
em que este é um dado problemático, para Lecler o é de modo incontornável, enquanto 
para Lukács é um dado historicamente superável. 

Mas a leitura de Kafka por Lukács sofreu uma evolução considerável, como observou 
Tertulian (2002, p. 22). Interessa-me reter alguns dos termos dessa evolução, a fim de 
encaminhar para o problema da sátira. Um desses termos é o “fantasmagórico”.23 

*** 

                                       
23 Tratei dessa questão em ensaio anterior, ao qual remeto o leitor interessado. Cf. BASTOS, 2018. 



Hermenegildo Bastos | “Que tipo de liberdade deseja”: os limites da farsa, da tragédia e da 
sátira em O Processo 

 

 Cerrados, Brasília, n. 47, p. 153-167, dez. 2018  164 

 No capítulo 7 de O Processo há vários traços do fantasmagórico. As meninas (“as 
canalhinhas”) que conduzem K. ao “cômodo miserável” do pintor são pequenas bruxas e, 
como o leitor fica sabendo, elas também fazem parte do tribunal. Uma delas é corcunda. 
O ambiente é grotesco. Em Significación actual del realismo crítico, Lukács define o 
fantasmagórico em Kafka como um vir-a-ser fantasmal (Gespenstischwerden), que 
permanece dentro “das formas deste lado”, na mundanidade (“Diesseitigkeit”), da vida 
cotidiana capitalista, como Lukács observa ao comparar Kafka com Hoffmann. (LUKÁCS, 
1958, p. 55) A partir daí se coloca para Lukács a importância dos detalhes em Kafka e o 
seu realismo. Mas é exatamente por essa diferença com Hoffmann que em Kafka “se 
desgarra a unidade real do mundo e se representa a visão subjetiva como essência da 
realidade objetiva”.  

Na Estética Lukács destaca em Kafka o “páthos de recusa” (“Pathos der Ablehnung“). 
(LUKÁCS, 1963, p. 664; 1972, p. 343). No prólogo ao Volume VI das Werke, Lukács 
compara Swift e Kafka e, em contradição com o que afirma no ensaio “Franz Kafka ou 
Thomas Mann”, diz que o mundo de Kafka pode ser interpretado como condição humana 
apenas num sentido estritamente formal. Ele contém uma verdade profunda e 
perturbadora. Contrasta com a pura, abstrata, distorcida generalidade da existência 
humana, em contraste, pois, com o nada vazio. (LUKÁCS, 1965) 

Ora, ao definir O Processo como um drama trágico, Lecler acentua a falta de saída 
dos personagens e suas situações vividas. Ao mesmo tempo, contudo, como também faz 
Pascale Casanova, enfatiza a força do livro e a cólera da personagem.  

A intriga d’ O Processo se estabelece no interior do banco: os cartórios, a pensão, a 
casa do advogado e a do pintor, a catedral, por fim, são partes do banco, ao ponto em que 
o banco é já o inteiro cotidiano. Aqui as teses de Lukács sobre a alienação, sobre o mundo 
da cotidianidade, sobre a reificação como uma “segunda natureza”, encontram o seu solo 
mais fértil.  

  Parece assim muito forçado ler o romance, como faz Lecler, como uma espécie de 
manifesto do messianismo judaico ou do romantismo messiânico revolucionário. Nesse 
caso, para ele, a ausência de saída seria uma forma outra de luta, a luta contra a sociedade 
moderna (Gesellschaft) e pela comunidade (Gemeinschaft) perdida.  



Hermenegildo Bastos | “Que tipo de liberdade deseja”: os limites da farsa, da tragédia e da 
sátira em O Processo 

 

 Cerrados, Brasília, n. 47, p. 153-167, dez. 2018  165 

Lecler assinala que o texto kafkiano contém uma crítica radical do capitalismo e do 
Estado, muito mais aguda, feita em nome de uma outra totalidade, aberta sobre o infinito, 
para retomar os dois termos de Lévinas – extraídos diretamente das mesmas fontes de 
Kafka (Buber). As ênfases colocadas na crítica “muito mais aguda” e “na outra forma de 
totalidade” remetem sem dúvida a Lukács. No entanto, Lecler não se dá ao trabalho de ao 
menos comentar o conceito lukacsiano de totalidade a partir do qual ele poderia propor 
uma teoria sobre quando a crítica ao capitalismo é mais aguda, ou menos. 

Sobre o conceito de totalidade, limito-me aqui a sublinhar que, enquanto conceito 
narratológico, a totalidade é a unidade do mito. O romance inaugurou uma outra forma de 
totalidade, diversa da tragédia. A totalidade é não algo pacífico, ofertado pelos requintes 
narratológicos. Ela é buscada e nem sempre está disponível. Mas não foi excluída. Sem a 
unidade do mito nada se consuma, nem mesmo o romantismo messiânico revolucionário. 

*** 

A meu ver, o texto kafkiano contém essa crítica radical que todos assinalam porque 
tem a força da sátira. Para terminar retomo rapidamente a passagem da conversa de K. 
com o pintor Titorelli, cuja fala, que especifica os tipos de liberdade e qual deles Josef K. 
escolheria, escancara o que é a liberdade na sociedade burguesa. Isso explica porque K. 
não se surpreendera de todo ao ser informado da detenção: ele já estava detido desde 
sempre, o seu aprisionamento no banco é um fato, tenha ele ou não sucesso na sua disputa 
com o diretor-adjunto. Titorelli, como ele próprio diz, faz parte do tribunal. Ele diz a K. 
que a absolvição real, um dos três tipos de liberdade, está além dos seus poderes. Se K. é 
inocente, então deve confiar apenas na sua inocência, e aí já não precisa da ajuda de 
ninguém. Mas como K. é inocente, se ele já está desde sempre detido? Há mais dois tipos 
de liberdade: a absolvição aparente e o processo arrastado. 

No diálogo, K. observa que Titorelli está se contradizendo, ao que o pintor responde 
com um sorriso. As contradições são fáceis de explicar: aí há duas coisas diferentes, o que 
consta da lei e aquilo que ele experimentou pessoalmente. Na primeira consta que o 
inocente é absolvido, mas não que os juízes podem ser influenciados. Ora, a experiência 
dele é justamente o contrário, e, segundo ela, não há uma única absolvição real. K. observa, 
então, que o tribunal é inútil e um único carrasco poderia substituí-lo. A absolvição real é 
uma lenda, choca-se com a experiência de Titorelli.  



Hermenegildo Bastos | “Que tipo de liberdade deseja”: os limites da farsa, da tragédia e da 
sátira em O Processo 

 

 Cerrados, Brasília, n. 47, p. 153-167, dez. 2018  166 

Titorelli está pintando um quadro de um juiz que ele jamais viu. Ao ver o quadro, K. 
não consegue entender a grande figura que ocupava o centro do espaldar do trono. O 
pintor diz que é a Justiça, mas tem asas nos calcanhares e em plena corrida. É também a 
deusa da Vitória. Por fim é a figura da deusa da Caça. 

Aqui está a meu ver um dos momentos da sátira d’O Processo. Como lembram os 
leitores de Lukács, ele diz que a sátira não é um gênero (LUKÁCS, 2009). A sátira é a força 
de desmascaramento do poder de classe. Como tal, ela pode ser a crítica que uma classe 
ascendente faz à classe decadente ou a crítica da classe decadente a si mesma. A partir 
daqui será possível começar a falar d’O Processo. 

 

 

Referências 

 

BASTOS, Hermenegildo. Lukács, leitor de Proust e Kafka, segundo Carlos Nelson 
Coutinho. In: Rosa, Daniele dos Santos (org.). O realismo e sua atualidade. Literatura e 
modernidade periférica. São Paulo: Outras Expressões, 2018. 

BENJAMIN, Walter. Franz Kafka: Em el décimo aniversario de sua muerte. In: Sobre Kafka. 
Textos, discussiones, apuntes. Buenos Aires: Eterna Cadencia Editora, 2014. 

BEWES, Timothy. Reificação, representação e instanciação: Georg Lukács contra seus 
intérpretes. Remates de males, 35-1, 2005. 

CASANOVA, Pascale. Kafka em colère. Paris: Éditions du Seuil, 2011. 

CONRGOLD, Stanley. Medial Allusions at the Outset of Der Prozess; or, res in media. In: 
ROLLESTON, James (edited by). A Companion to the Works of Franz Kafka. New York: 
Camden House, 2002. 

FEENBERG, Andrew. Rethingink Reification. In: BEWES, Timothy and HALL, Timothy. Georg 
Lukács: The Fundamental Dissonance of Existence. Aesthetics, Politics, Literature. 
London – New York: Continuum International Publishing Group, 2011. 



Hermenegildo Bastos | “Que tipo de liberdade deseja”: os limites da farsa, da tragédia e da 
sátira em O Processo 

 

 Cerrados, Brasília, n. 47, p. 153-167, dez. 2018  167 

HONNETH, Axel. La réification. Petit traité de Théorie critique. Paris: Gallimard, 2007. 

KAFKA, Franz. O Processo. Tradução e notas de Modesto Carone. São Paulo: Companhia 
das Letras, 1997. 

LECLER, Eric. L’Absolut et la Littérature. Du romantisme allemand à Kafka. Pour une 
critique politique. Paris: Classiques Garnier, 2013. 

LUKÁCS, Georg. Significación actual del realismo crítico. México: Ediciones Era, 1963. 

______. Die Eigenart des Ästhetischen. 1. Halbband. Georg Lukács Werk, Band 11. Berlin: 
Luchterhand, 1963. 

______. La peculiaridade de lo estético. Vol. 2. Barcelona – México: Ediciones Grijalbo S. 
A., 1972. 

______. Probleme des Realismus III. Werk, Band 6. Berlin: Luchterhand, 1965.  

______. A questão da sátira. In: _____. Arte e sociedade. Escritos estéticos 1932-1967. Rio 
de Janeiro: Editora UFRJ, 2009. 

TERTULIAN, Nicolas. A estética de Lukács trinta anos depois. In: PINASSI, Maria Orlanda, 
LESSA, Sérgio. Lukács e a atualidade do marxismo. São Paulo: Boitempo Editorial, 2002. 

 

 

 

  

 


