
DOLS, Gabriel; CALAFAT, Caterina. Tradução cultural, universalidade e emancipação. Revista Belas Infiéis, Brasília, v. 14, 

n. 2, p. 01-21, 2025. e-ISSN: 2316-6614. DOI: 10.26512/belasinfieis.v14.n2.2025.54206 

Recebido: 03/06/2024 Aceito: 29/11/2024 Publicado: 20/06/2025 

Revisado por: João Gabriel Carvalho Marcelino (Equipe Belas Infiéis) 

 

 

 

 Este é um artigo em acesso aberto distribuído nos termos da Licença Creative Commons Atribuição que permite 

o uso irrestrito, a distribuição e reprodução em qualquer meio desde que o artigo original seja devidamente citado. 

 

This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License, which permits 

unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original article is properly cited.  

1 

TRADUÇÃO CULTURAL, UNIVERSALIDADE E EMANCIPAÇÃO 

 

CULTURAL TRANSLATION, UNIVERSALITY AND EMANCIPATION 
 

 

 
 

 
Gabriel DOLS 

Professor 

Universitat de les Illes Balears 

Maiorca, Espanha 

https://www.uib.eu/personal/ABjIzNzEwNA 

orcid.org/0000-0002-7828-2701 

gabriel.dols@uib.cat 

Caterina CALAFAT 

Professora 

Universitat de les Illes Balears 

Maiorca, Espanha 

 

Dublin City University 

Dublin, Irlanda 

https://www.uib.eu/personal/ABTEwOTgx 

orcid.org/0000-0002-3642-8936 

catalina.amengualripoll2@mail.dcu.ie 

 

 
Traduzido por: 

Grupo Textos Fundamentais em Tradução 

 

Monique Pfau 

Professora Adjunta 

Coordenadora da tradução 

Universidade Federal da Bahia 

Instituto de Letras 

Salvador, Bahia, Brasil 

lattes.cnpq.br/2813361820674391 

orcid.org/0000-0002-6388-5737 

moniquepfau@hotmail.com 

Matheus Santos Silva 

Graduado em Letras Vernáculas e 

Letras Inglês 

Universidade Federal da Bahia 

Instituto de Letras 

Salvador, Bahia, Brasil 

lattes.cnpq.br/3258909497547899 

orcid.org/0009-0009-3177-909X 

mass_wm@hotmail.com 

 

Amanda Hora da Silva 

Graduada em Letras / Inglês 

Universidade Federal da Bahia 

Instituto de Letras 

Salvador, Bahia, Brasil 

lattes.cnpq.br/9524847623967215 

orcid.org/0009-0002-7595-9200d 

amandahs@ufba.br 

 

Poliana Santana Pinheiro dos Santos 

Professora de Letras / Inglês 

Universidade Federal do Recôncavo 

da Bahia 

Amargosa, Bahia, Brasil 

lattes.cnpq.br/0563458929805765 

orcid.org/0009-0009-8057-2570 

polianasps@gmail.com 

Lidiane de Oliveira Silva 

Graduada em Letras / Inglês 

Universidade Federal da Bahia 

Instituto de Letras 

Salvador, Bahia, Brasil 

lattes.cnpq.br/6993503299949621 

orcid.org/0009-0002-8448-3232 

liddih@gmail.com 

Ana Clara Cerqueira Santos de Souza 

Graduanda em Letras/Inglês 

Universidade Federal da Bahia 

Instituto de Letras 

Salvador, Bahia, Brasil 

lattes.cnpq.br/2470253818229524 

orcid.org/0009-0001-0593-0771 

anaclaracss21@gmail.com 
 

 

Resumo: De certa forma, a história dos Estudos da Tradução passa por uma amplificação contínua, ao menos nas 

últimas décadas. Se os anos 1990 testemunharam a “virada cultural” anunciada por Mary Snell-Hornby, os/as 

teóricos/as mais recentes se voltaram ao papel que a tradução exerce na dominância e na resistência cultural, o 

que se apresenta como a “virada de poder”. Ao mesmo tempo, um movimento afim pode ser observado fora do 

campo dos Estudos da Tradução: alguns/mas pensadores/as, em suas buscas por novos paradigmas intelectuais 

para enfrentar os desafios de projetos emancipatórios, vêm se aproximando da tradução como uma forma de 

superar o particularismo e o nacionalismo, enquanto evitam os riscos de um universalismo monocultural que 

parece inevitavelmente levar ao imperialismo. A tradução, ao se preocupar com o Outro e criar diferentes mundos, 

oferece uma chance única de fazer o que parecia impossível e de encontrar “equivalência na diferença”. Neste 

artigo, discutimos as ideias sobre tradução de três pensadores e uma pensadora que se alinham a essa noção, com 

diferentes bagagens e tradições: Ngugi wa Thiong’o, Étienne Balibar, Judith Butler e Boaventura de Sousa Santos. 

Palavras-chave: Tradução cultural; política; ideologia e poder. 

https://www.uib.eu/personal/ABjIzNzEwNA/
https://orcid.org/0000-0002-7828-2701
mailto:gabriel.dols@uib.cat
https://www.uib.eu/personal/ABTEwOTgx/
https://orcid.org/0000-0002-3642-8936
mailto:catalina.amengualripoll2@mail.dcu.ie
http://lattes.cnpq.br/2813361820674391
https://orcid.org/0000-0002-6388-5737
mailto:moniquepfau@hotmail.com
http://lattes.cnpq.br/3258909497547899
https://orcid.org/0009-0009-3177-909X
mailto:mass_wm@hotmail.com
http://lattes.cnpq.br/9524847623967215
https://orcid.org/0009-0002-7595-9200
mailto:amandahs@ufba.br
http://lattes.cnpq.br/0563458929805765
mailto:polianasps@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/6993503299949621
https://orcid.org/0009-0002-8448-3232
mailto:liddih@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/2470253818229524
https://orcid.org/0009-0001-0593-0771


 

 

 

 

 

DOLS, Gabriel; CALAFAT, Caterina. Tradução cultural, universalidade e emancipação. Revista Belas Infiéis, Brasília, v. 14, 

n. 2, p. 01-21, 2025. e-ISSN: 2316-6614. DOI: 10.26512/belasinfieis.v14.n2.2025.54206 

2 2 

Abstract: In a way, the history of Translation Studies, at least for the last decades, has been that of a continuous 

broadening of the field of study. If the 1990s witnessed the “cultural turn” famously heralded by Mary Snell-

Hornby, more recently scholars have turned towards the role that translation plays in cultural dominance and 

cultural resistance, in what has been referred to as the power turn. At the same time, a converging movement 

could be observed from outside the field of Translation Studies: Some thinkers, in their quest for new intellectual 

paradigms to tackle the challenges faced by emancipatory projects, have veered towards translation as a way to 

overcome particularism and nationalism, while at the same time avoiding the risks of a monocultural universalism 

that is seen to lead inevitably to imperialism.  Translation, by necessarily reaching out to the Other and creating 

hybridity, offers a unique chance to “square the circle” and find “equivalence in difference.” In this paper, we 

discuss the ideas about translation of four such thinkers, coming from very different backgrounds and traditions: 

Ngugi wa Thiong’o, Étienne Balibar, Judith Butler and Boaventura de Sousa Santos.  

Keywords: Cultural translation; politics; ideology and power. 

 

 

 

  



 

 

 

 

 

DOLS, Gabriel; CALAFAT, Caterina. Tradução cultural, universalidade e emancipação. Revista Belas Infiéis, Brasília, v. 14, 

n. 2, p. 01-21, 2025. e-ISSN: 2316-6614. DOI: 10.26512/belasinfieis.v14.n2.2025.54206 

3 

TRADUÇÃO CULTURAL, UNIVERSALIDADE E EMANCIPAÇÃO1 

 
gugi wa Thiong’o é uma personalidade importante, tanto como escritor quanto como 

defensor do uso de línguas africanas (não incluindo línguas europeias) em países 

africanos e nações da Diáspora Negra. Enquanto o argumento comum para a 

manutenção do inglês como língua cultural e administrativa enfatiza seu papel unificador em 

um continente propenso a conflitos étnicos, Ngugi defende que a verdadeira língua da África é 

e somente pode ser a tradução. As instituições devem promovê-la como prática frequente e as 

escolas precisam ensiná-la como uma disciplina curricular. Quando usada dessa forma, a 

tradução se torna “um ato de patriotismo”2 (Thiong’o, 2009, p. 128, tradução nossa), que está 

acima de qualquer nação. A tarefa de “remembrar” os desmembrados é uma busca por 

plenitude a ser alcançada através da interpretação revitalizada do pan-africanismo. 

Étienne Balibar, um filósofo marxista francês que foi aluno de Louis Althusser, segue 

o mesmo caminho, mutatis mutandis, ao enfrentar um contexto muito diferente: o presente e o 

futuro político da Europa. Balibar (2004, p. 170, tradução nossa) possui um interesse específico 

no que ele vê como a criação de “um verdadeiro Apartheid europeu”3, o qual marginaliza 

grandes grupos de pessoas dentro e fora das suas fronteiras, como no caso dos imigrantes. Para 

reverter essa tendência, Balibar (2004, p. 172, tradução nossa) propõe quatro “canteiros de 

democracia”4. Um deles afeta o campo da cultura europeia, onde europeus precisam decidir, 

dentre outras coisas, para quem estão construindo esse espaço político. Balibar (2004, p. 178) 

afirma que o inglês não pode ser a língua da Europa porque é, ao mesmo tempo, muito mais e 

muito menos do que isso. Ao invés disso, ele sugere que esse papel deve ser assumido pela 

tradução.  

Essa “língua das línguas” europeia nos remete a Ngugi, com quem Balibar também 

compartilha a visão da importância que a educação teria em seu projeto. Entretanto, o autor 

francês especifica que o conceito habitual de tradução deve ser expandido para amplificar o 

círculo da tradução legítima, incluindo línguas como o árabe e o urdu, e deve se direcionar a 

um nível cultural mais amplo (Balibar, 2004, p. 234). Em outras palavras, o objetivo definitivo 

é criar um meio de resistência cultural que não seja construído sobre as bases tradicionalistas e 

comunitárias da língua-cultura nacional identitária (Balibar, 2004, p. 178). 

Judith Butler, ao refletir sobre a possibilidade de um universalismo que não projeta uma 

mensagem imperialista, toca em um ponto parecido. Ela discorda que a verdadeira 

universalidade possa ser expressa de forma exterior a uma cultura e língua específica, 

N 



 

 

 

 

 

DOLS, Gabriel; CALAFAT, Caterina. Tradução cultural, universalidade e emancipação. Revista Belas Infiéis, Brasília, v. 14, 

n. 2, p. 01-21, 2025. e-ISSN: 2316-6614. DOI: 10.26512/belasinfieis.v14.n2.2025.54206 

4 4 

afirmando que o próprio conceito de universalidade exige a compreensão de cultura como uma 

relação de troca e como uma tarefa de tradução (Butler, 2000c). Entretanto, assim como vimos 

com Balibar, a tradução para Butler não é intrinsecamente emancipatória, já que pode atuar — 

e já atuou — para promover os objetivos da expansão colonial, quando usada para implantar 

valores dominantes na língua dos subordinados. Assim, seguindo o exemplo de Gayatri Spivak, 

Butler reivindica o papel da tradução cultural (mais uma vez, a virada cultural), tanto como 

uma teoria quanto uma prática de responsabilidade política. 

O último autor discutido neste artigo, Boaventura de Sousa Santos (2004, p. 36), em 

seus estudos sobre descolonização, também pensa na tradução como uma ferramenta para 

superar o que ele chama de “razão indolente”, a qual considera como um todo, em nome da 

universalidade, algo que não é nada além de uma simples parte. Em outras palavras, assim 

como Butler, ele defende que qualquer teoria que pretenda abraçar o mundo inteiro é obrigada 

a pressupor a monocultura de uma dada totalidade e a homogeneidade de suas partes. A 

alternativa para uma teoria tão grandiosa é, precisamente, o trabalho da tradução. Esse trabalho 

toma a forma do que Santos chama hermenêutica diatópica, um tipo de universalismo negativo 

fundamentado na impossibilidade da completude cultural. 

Enquanto Ngugi, Balibar, Butler e Santos têm muito em comum e uma agenda coerente 

pode parecer surgir de suas ideias quase espontaneamente, há ao menos uma diferença 

essencial na maneira em que definem a tradução. Ngugi e Balibar aderem ao que pode ser 

considerada a compreensão padrão de tradução, como uma prática interlingual. Em 

contrapartida, Butler e Santos empregam uma interpretação consideravelmente mais ampla do 

termo. De acordo com suas ideias, a palavra tradução, acima de tudo, descreve uma prática 

política através da qual movimentos de resistência de diferentes culturas (não necessariamente 

diferentes línguas) podem ser combinados, evitando as emboscadas do particularismo e do 

universalismo monocultural. Assim, Butler enxerga a tradução como parte de uma luta 

hegemônica em aberto, enquanto para Santos (2004) o trabalho da tradução se torna crucial 

para definir, em cada momento ou contexto histórico e concreto, quais constelações de práticas 

não-hegemônicas apresentam maior potencial contra-hegemônico. 

Neste estudo, tentaremos delimitar um programa emancipatório comum para o/a 

tradutor/a politicamente engajado/a, baseado no trabalho desses indivíduos. Dedicaremos uma 

atenção especial ao potencial contra-hegemônico da tradução como desenvolvido pelos autores 

e pela autora em destaque e ao conceito de constelação promovido por Santos em sua obra. 

Também temos grande interesse em explorar a divisão entre esses dois diferentes conceitos de 



 

 

 

 

 

DOLS, Gabriel; CALAFAT, Caterina. Tradução cultural, universalidade e emancipação. Revista Belas Infiéis, Brasília, v. 14, 

n. 2, p. 01-21, 2025. e-ISSN: 2316-6614. DOI: 10.26512/belasinfieis.v14.n2.2025.54206 

5 

tradução (interlingual e cultural), tentando responder a diversas perguntas. Será que essas 

diferentes noções podem ser unificadas de forma que as ideias desses pensadores e dessa 

pensadora sejam ajustadas à teoria de tradução padrão? E, nessa constante amplificação 

contextual, corremos o risco de diluir o conceito de tradução ao ponto de extinguir qualquer 

base sólida? 

 

Tradução por quê? 

A inter-relação entre tradução e cultura condicionadas à ideologia e poder vem sendo 

minuciosamente analisada há algum tempo. Os Estudos da Tradução, como disciplina, foram 

submetidos a um processo contínuo de expansão que mudou o enfoque de considerações 

meramente linguísticas e textuais em um movimento conhecido como a “virada cultural” 

(Bassnett; Lefevere, 1990). Nos dias de hoje, essa tendência transcendeu com a incorporação 

de métodos e critérios advindos dos estudos pós-coloniais, estudos de gênero, estudos queer e 

dos estudos da inter-relação entre tradução e ideologia, política e poder em geral. Isso leva 

alguns/mas estudiosos/as a discutir sobre uma “virada de poder” (Gentzler; Tymoczko, 2002, 

p. xvi; Tymoczko, 2010, p. 42) e sobre a tradução como um “campo de poder” (Spivak, 2008). 

Há monografias recentes que compilam pensamentos de diferentes teóricos/as sobre diversos 

aspectos dessa inter-relação, expandindo e aprofundando o nosso entendimento e 

conceitualização, como, por exemplo, The Routledge Handbook of Translation and Politics 

(Evans; Fernández, 2018) e Critical Translation Studies (Robinson, 2017). 

Em contrapartida, alguns/mas pensadores/as fora do campo dos Estudos da Tradução 

se preocupam em encontrar uma alternativa para o status quo político-econômico vigente. 

Eles/as estão envolvidos/as em um movimento convergente, através do qual chegaram à 

tradução como um fator-chave em suas próprias teorias. Partindo principalmente do pós-

estruturalismo e da “virada linguística” na política em Butler (2000a, p. 271), é possível dizer 

que, seguindo uma evolução simétrica, esses/as pensadores/as desenvolveram sua própria 

“virada da tradução” como parte de seu “estudo de poder”. O que veem na tradução é a chance 

de superar uma antinomia que de uma forma ou de outra vem assolando e, até certo ponto, 

paralisando o pensamento progressista nas últimas décadas: aquilo que está entre o (deturpado) 

discurso universalista de teorias consolidadas provenientes do centro (imperialista) e o 

particularismo expresso através de diferentes demandas à identidade exclusiva. Essas 

demandas particularistas são vistas como divisivas e facilmente neutralizadas, separadamente, 

pelo capitalismo global. 



 

 

 

 

 

DOLS, Gabriel; CALAFAT, Caterina. Tradução cultural, universalidade e emancipação. Revista Belas Infiéis, Brasília, v. 14, 

n. 2, p. 01-21, 2025. e-ISSN: 2316-6614. DOI: 10.26512/belasinfieis.v14.n2.2025.54206 

6 6 

Naturalmente, é perceptível que tal noção de tradução deve diferir de qualquer definição 

interlinguística. Decerto, não é algo novo no campo dos Estudos da Tradução questionar se 

essa interpretação mais ampla do termo — geralmente categorizada como tradução “cultural” 

— pode ser de certa forma considerada similar à compreensão habitual de levar um texto de 

uma língua à outra. Essa questão é uma parte importante de nossa argumentação neste artigo. 

Todavia, também devemos esclarecer que a noção de universalismo, explícita ou 

implicitamente empregada pelos autores e pela autora que analisamos neste texto, não 

contempla o uso tradicional do termo. Na verdade, suas bagagens políticas e/ou filosóficas 

tornaram-lhes conscientes das emboscadas envolvidas em qualquer programa universalista 

que, embora bem-intencionado, implica uma assimilação da diferença. Como já mencionado e 

assim defendemos, isso não é uma questão estranha para teóricos/as da tradução. 

Retomando, nossa discussão gira em torno desses três teóricos e dessa teórica que 

exploraram o potencial emancipatório de tal noção (qualificadamente) universalista da 

tradução: Ngugi wa Thiong’o, Étienne Balibar, Judith Butler e Boaventura de Sousa Santos. O 

objetivo é encontrar uma rede de características em comum nas abordagens da tradução desses 

indivíduos, traduzindo seus pensamentos uns aos outros, a fim de abordar uma noção 

compartilhada de tradução como um potencial veículo para um universalismo novo e não 

imperialista. Estudaremos, ao mesmo tempo, suas obras sob a luz de alguns dos mais recentes 

progressos nos Estudos da Tradução, numa tentativa de dialogar e contribuir para o movimento 

convergente que mencionamos, explorando a importância de suas ideias para os/as teóricos/as 

da tradução e para a prática tradutória efetiva.  

 

Equivalente, mas diferente 

O interesse dos autores e da autora pela tradução está possivelmente ligado às suas 

buscas por articular diferentes reivindicações políticas sem diluir ou domesticá-las no processo. 

Afinal, a tradução é frequentemente caracterizada como a arte de alcançar o que Jakobson 

(1959/2008, p. 139) definiu como “equivalência na diferença”. Uma linha de raciocínio 

parecida oferece um avanço para os quatro indivíduos: a possibilidade — invertendo a denúncia 

de universalismo monocultural de Santos — de construir um todo que é mais do que a mera 

soma de suas partes, uma confluência que, de alguma forma, respeita a diversidade de seus 

membros, um caminho para escapar dessas antinomias intratáveis.  

Logo, no contexto africano, confrontado pelo fantasma do conflito étnico alimentado 

por uma Babel de línguas ou pela aceitação da língua do colonizador como língua franca e 



 

 

 

 

 

DOLS, Gabriel; CALAFAT, Caterina. Tradução cultural, universalidade e emancipação. Revista Belas Infiéis, Brasília, v. 14, 

n. 2, p. 01-21, 2025. e-ISSN: 2316-6614. DOI: 10.26512/belasinfieis.v14.n2.2025.54206 

7 

veículo de cultura, Ngugi rejeita ambas as opções. Ao invés disso, ele opta por uma 

comunicação em curso entre todos/as os/as agentes de uma renascença pan-africana através 

dos veículos de tradução, a “língua das línguas, uma língua através da qual todas as línguas 

podem conversar entre si” (Ngugi, 2009, p. 96, tradução nossa)5.  

De forma parecida, em um contexto europeu marcado pela crise do Estado-nação, 

Étienne Balibar (2004), na mesma linha de Umberto Eco, entende a prática da tradução tanto 

como o único idioma genuíno da Europa quanto como um meio de resistência cultural e poder 

compensatório. Porém, esse raciocínio não está nas bases comunitárias e tradicionalistas da 

língua-cultura nacional identitária e também é distinto da circulação globalizada de 

informação. Assim, uma terceira saída de um falso dilema binomial se torna ainda mais 

necessária porque algum tipo de resistência universalizada é considerado indispensável, graças 

a inviabilidade daquilo que Balibar (1995) chama de insistência na identidade e alteridade 

exclusivas, as quais o sistema já produz e instrumentaliza. Essa é também uma ideia que ecoa 

na escrita de Butler (2000b) acerca do multiculturalismo, o qual ela presume que não deve ser 

reduzido a uma mera política da particularidade, porém compreendido como uma política de 

tradução que evita uma afirmação colonial e expansionista do universalismo.  

Um movimento semelhante pode ser observado na rejeição ao conceito ocidental de 

universalismo de Boaventura de Sousa Santos (2014), o qual ele caracteriza como razão 

metonímica, isto é, a obsessão com “a ideia da totalidade sob a forma da ordem” (2002, s.p.). 

Essa rejeição do universalismo em sua compreensão comum, mais uma vez, não implica uma 

consolidação no particularismo. Segundo Santos (2012, p. 60), reconhecer a relatividade de 

culturas não necessariamente pressupõe adotar o relativismo como uma postura filosófica. Em 

outras palavras, o que esses autores e essa autora encontraram na tradução foi uma maneira de 

fazer o que parecia impossível: cortar o nó górdio formado pelo entrelace do universalismo 

monocultural e do particularismo essencialista em suas várias manifestações. 

Não é novidade que esse potencial político da tradução tampouco passou despercebido 

na literatura especializada. Shaobo Xie (2018, p. 85), por exemplo, quando discute a tradução 

em sua conexão com a globalização, postula seu potencial para uma articulação democrática 

da universalidade através de fronteiras culturais. Contudo, outros/as autores/as parecem 

relutantes em resgatar o termo de sua bagagem monocultural e preferem usar conceitos como 

abertura ou cosmopolitismo (Delanty, 2006; Bielsa, 2018). 

Apesar das similitudes, é possível argumentar que, enquanto Butler e Santos visam a 

universalidade e parecem seguir em direção a uma teoria global de tradução pela emancipação, 



 

 

 

 

 

DOLS, Gabriel; CALAFAT, Caterina. Tradução cultural, universalidade e emancipação. Revista Belas Infiéis, Brasília, v. 14, 

n. 2, p. 01-21, 2025. e-ISSN: 2316-6614. DOI: 10.26512/belasinfieis.v14.n2.2025.54206 

8 8 

Balibar e Ngugi estão interessados em projetos mais “localizados”. O ponto de partida de 

Balibar (2010, p. 38), por exemplo, é uma reflexão sobre a Europa, suas línguas e seu futuro. 

Ele reconhece, entretanto, que a “impossível” tarefa da tradução é criar uma comunidade 

universal de línguas. Na verdade, a universalidade é um tópico ao qual ele se dedicou em outro 

momento, como no artigo Ambiguous universality (Balibar, 1995). Assim, o que ele realmente 

busca é um meio de universalizar resistência, embora com a Europa como ponto de partida pela 

singularidade de sua história e suas circunstâncias. Já no que concerne Ngugi, é importante ter 

em mente que, com sua extensão do mundo pan-africano à diáspora negra e seu projeto de 

traduzir todas as grandes obras para línguas africanas, por exemplo, ele está, como afirma 

Gikandi (2000, p. 192), reformulando seu discurso na língua do cosmopolitismo e criando, 

portanto, um discurso universalista sem precedente na sua obra crítica. Seu pan-africanismo, 

no fim das contas, surge de um projeto decolonial enraizado que está constantemente visando 

o futuro, não o passado. Mas talvez o problema esteja não tanto no uso (ou falta) do termo 

“universalidade” pelos autores e pela autora, mas em sua compreensão de tradução.  

Será que querem dizer o mesmo? Isso é um ponto chave que merece uma análise 

minuciosa, mas primeiro precisamos ver o que faz da tradução algo tão atraente para esses 

pesquisadores e essa pesquisadora. 

 

Impossível, mas necessário 

Na raiz do movimento rumo à tradução que observamos na sociologia, na filosofia e no 

pensamento político, encontramos a crescente importância da língua e cultura no campo da 

política: a “virada linguística”, como já mencionado. Essa discussão vai além do escopo deste 

estudo, porém ressaltamos um de seus ramos: a reelaboração do conceito de hegemonia de 

Antonio Gramsci, levado adiante por Ernesto Laclau e Chantal Mouffe na obra Hegemonia e 

Estratégia Socialista (2015), onde introduzem a ideia de universalidade hegemônica, a única 

que uma comunidade política pode alcançar. Esse é o conceito de universalidade que Judith 

Butler busca reencenar em termos de tradução cultural. Precisamente no livro chamado 

Contingency, Hegemony, Universality, ela conversa com Ernesto Laclau e Slavoj Žižek sobre 

os tópicos presentes no título e desenvolve a noção de tradução cultural em mais detalhes. 

Tomaremos essa conversa como ponto de partida porque ela oferece uma janela interessante 

de possibilidades para a tradução dentro do contexto de conflitos políticos. 

Para começar, ao tentar resumir os postulados de Butler, Laclau (2000, p. 194) nos 

apresenta uma definição bastante útil: tradução cultural seria a desterritorialização de um certo 



 

 

 

 

 

DOLS, Gabriel; CALAFAT, Caterina. Tradução cultural, universalidade e emancipação. Revista Belas Infiéis, Brasília, v. 14, 

n. 2, p. 01-21, 2025. e-ISSN: 2316-6614. DOI: 10.26512/belasinfieis.v14.n2.2025.54206 

9 

conteúdo ao adicionar algo que, fora do contexto original de enunciação, universaliza a si 

mesmo. Isso acontece ao multiplicar as posições de enunciação das quais aquele conteúdo 

deriva seu significado. Tentaremos averiguar se essa definição pode ser estendida para cobrir 

não só o conceito de Butler, mas qualquer outro acerca de “tradução cultural” e, talvez, até o 

que é conhecido tipicamente como tradução interlingual. Esse conceito oferece, no mínimo, 

uma alternativa revigorante à visão pessimista e banal da tradução como uma empreitada 

condenada, onde qualquer adição é um erro ou uma traição: a cópia que muito tenta, mas nunca 

consegue ficar à altura do original; tradução como uma empreitada impossível. Logo, enquanto 

cada autor/a analisado/a, à sua maneira, reconhece essa “impossibilidade”, também a 

subvertem. Para Balibar (2010, p. 318), tradução é tanto uma tarefa impossível quanto 

necessária — os mesmos adjetivos usados por Ernesto Laclau (2000, p. 66) para caracterizar o 

paradoxo no coração da construção da hegemonia. Certamente, se a tradução é algo 

“impossível” e ao mesmo tempo não apenas necessária, mas uma realidade diária, o verdadeiro 

problema reside na nossa definição da atividade ou de nossas expectativas acerca dela. A real 

impossibilidade é o esforço para estabelecer a universalidade como transcendente de normas 

culturais (Butler, 2000c, p. 20), o sonho de completude cultural que permitiria a formulação de 

uma teoria geral a partir de uma única cosmovisão (Santos, 2012, p. 60).  

Na tradução interlingual ou propriamente dita, seguindo a terminologia de Jakobson 

(2004, p. 139), a impossibilidade é melhor compreendida ao considerar os problemas 

associados a tertium comparationis6. Isso frequentemente ocorre quando os/as 

pesquisadores/as, implícita ou explicitamente, tentam determinar a adequação de uma tradução 

tomando como ponto de referência uma invariável intermediária hipotética, que é aceita como 

“uma universal” (Munday, 2009, p. 112). A premissa de que podemos ter acesso a tal invariável 

universal de uma cultura específica é fundamentada necessariamente na ideia de que é possível 

haver uma afirmação monocultural de universalidade. A subjetividade oculta que está 

consequentemente envolvida em tal processo é analisada, a título de exemplo, na discussão de 

Theo Hermans (2014, p. 57) sobre as teorias iniciais de Gideon Toury. A parcialidade de 

qualquer tradução, as escolhas inevitáveis envolvidas em sua elaboração, sua contingência em 

outras palavras, não é uma falha, mas, conforme Gentzler e Tymoczko (2002, p. xviii), uma 

condição necessária do ato de traduzir. 

 

Tradução e equivalência  

Apesar dessa aparente coincidência programática sobre a noção subjacente, Laclau 



 

 

 

 

 

DOLS, Gabriel; CALAFAT, Caterina. Tradução cultural, universalidade e emancipação. Revista Belas Infiéis, Brasília, v. 14, 

n. 2, p. 01-21, 2025. e-ISSN: 2316-6614. DOI: 10.26512/belasinfieis.v14.n2.2025.54206 

10 10 

(2000, p. 194-5) explicitamente rejeita o uso do termo tradução na obra de Judith Butler. A 

razão se dá porque o termo retém a matiz teleológica da possibilidade da substituição total de 

um termo por outro. Sua linha de raciocínio se conecta com duas objeções legítimas para a 

utilização do termo “tradução” nesse amplo quadro político-cultural, que seria um descuido 

não abordar. 

Em primeiro lugar, há uma possível extrapolação do escopo da tradução, problema que 

mencionamos na seção anterior: seria a noção de “tradução (inter)cultural” como uma 

“atividade geral de comunicação entre grupos culturais” apenas uma metáfora baseada na 

tradução “propriamente dita”, a interlingual? (Pym, 2017, p. 265) Ou seria viável pensar em 

ambos os conceitos como referentes à mesma prática, de forma que seja possível dizer que 

compartilham um continuum? Ou seria até mesmo uma relação hierárquica pela qual a tradução 

interlingual possa ser considerada um caso particular de tradução intercultural, que se tornaria, 

portanto, “tradução” propriamente dita?  

Sobre a segunda questão: mesmo assumindo que ambas, tradução intercultural e 

interlingual, referem-se à mesma atividade, seria estrategicamente conveniente manter o 

mesmo termo em ambos os casos? 

 

Interlingual ou intercultural  

Falar de tradução cultural, portanto, é legítimo? Opondo-se ao termo, Laclau talvez 

presuma uma difícil divisão entre “tradução” no sentido restrito e padrão da tradução 

interlingual jakobsiana, a chamada “interpretação de signos verbais por meio de alguma outra 

língua” (Jakobson, 1959/2008, p. 64), e tradução no amplo significado implementado por 

Butler (assim como Santos e outros/as autores/as), como destacado anteriormente. Isso é 

crucial, já que, ao ampliar o significado de tradução com o propósito de aplicá-lo na esfera 

política e ideológica, poderíamos estar nos referindo a algo que tem pouco a ver com a 

interpretação geralmente aceita do termo. Butler (2000a, p. 168), por exemplo, questiona se a 

tradução pode ser feita no meio da luta contra o racismo e da luta contra a homofobia. 

Essa ampla abordagem se assemelha com o que Santos (2012, p. 60) define como o seu 

segundo tipo de trabalho tradutório, aquele voltado às práticas (enquanto o primeiro tipo, 

também chamado de hermenêutica diatópica, lida com os saberes). Nesses casos, o trabalho 

tradutório especificamente se concentra na inteligibilidade mútua entre as formas de 

organização e os objetivos e estilos das ações e tipos de luta. No entanto, o próprio autor 

reconhece que, mesmo que a tradução intercultural seja geralmente concebida por uma 



 

 

 

 

 

DOLS, Gabriel; CALAFAT, Caterina. Tradução cultural, universalidade e emancipação. Revista Belas Infiéis, Brasília, v. 14, 

n. 2, p. 01-21, 2025. e-ISSN: 2316-6614. DOI: 10.26512/belasinfieis.v14.n2.2025.54206 

11 

metáfora, as metáforas se inclinam à literalidade quando utilizadas repetidamente.  

Esse é, de fato, o caso da visão padrão ocidental de tradução como transferência, sendo 

que ela é uma metáfora não necessariamente compartilhada entre outras culturas (Tymoczko, 

2009, p. 177). Não apenas isso, mas qualquer tradução interlingual envolve considerações 

culturais. Sendo assim, a linha entre interlingual e intercultural é, na melhor das hipóteses, 

turva (Santos, 2014, p. 215). Sherry Simon, por exemplo, concorda com essa ideia que 

impossibilita uma distinção bem definida entre tradução cultural e o tipo comum, visto que 

mesmo as categorias linguísticas usadas para definir tradução são mais que linguísticas (Buden, 

Nowotny, Simon, Bery, Cronin, 2009, p. 210). Para Santos (2004, p. 41), portanto, a distinção 

entre os dois tipos de tradução, no fim das contas, é de ênfase ou perspectiva. Não há dúvidas 

que outros exemplos com os quais ele ilustra o potencial da hermenêutica diatópica são mais 

vinculados à palavra, na medida em que os termos de sua escolha são referências culturais com 

toda uma visão de mundo por trás. Desse modo, ele reúne o conceito ocidental dos direitos 

humanos com o conceito islâmico de umma e o conceito hindu de darma, ou uma figura 

ocidental do filósofo e a figura africana do sábio (2014, p. 229). 

Butler parece trabalhar nessa continuidade similar ao utilizar o que ela elabora no 

conceito de “tradução cultural”, baseado em G. C. Spivak, como mencionado anteriormente e 

explicitamente citado em seu prefácio e epílogo na tradução do livro Imaginary Maps, de 

Mahasweta Madi (Butler, 2000c, p. 35). Isso sugere uma continuidade entre os fatores culturais 

envolvidos na tradução interlingual de um texto e o conceito de tradução cultural de Butler 

como uma reformulação da elaboração de Laclau da noção de universalidade (hegemônica). 

Em outras palavras, enquanto Butler e Santos usam “tradução (inter)cultural” para referir-se ao 

que Pym criteriosamente define como “um processo no qual não há texto de partida e, 

geralmente, sem texto de chegada definido” (2014, p. 138), ela parece também ser 

compreendida como uma abordagem específica e politicamente consciente para a tradução de 

textos. Essa continuidade da tradução interlingual à cultural é, aparentemente, também 

partilhada por Balibar (2004, p. 234) quando propõe expandir a ideia de ‘tradução’, indo do 

nível meramente linguístico ao cultural mais amplo. Como regra, Ngugi (1993, p. 23) 

permanece com a concepção interlingual “mais restrita” da tradução, apesar de seu objetivo 

final ser a criação de uma verdadeira comunidade de culturas e literaturas e um verdadeiro 

diálogo entre literaturas, línguas e culturas de diferentes nacionalidades dentro de qualquer país 

que seja (1987, p. 87). 

Evidentemente, a legitimidade de tal uso expandido do termo tradução vem sendo 



 

 

 

 

 

DOLS, Gabriel; CALAFAT, Caterina. Tradução cultural, universalidade e emancipação. Revista Belas Infiéis, Brasília, v. 14, 

n. 2, p. 01-21, 2025. e-ISSN: 2316-6614. DOI: 10.26512/belasinfieis.v14.n2.2025.54206 

12 12 

debatida por estudiosos/as no campo. Douglas Robinson (2019), por exemplo, apresenta um 

conceito semelhante com seu “endereçamento translingual”, definido como exposição 

empática à e experiência de, pelo menos, duas culturas, tais como cisnormativa e transgênero, 

binária e não-binária, finlandesa e inglesa, e a habilidade resultante de mudar de atitude, de 

perspectiva, ao passar de uma para outra. Em relação a isso, sua noção, que parte da noção de 

“endereçamento heterolingual” de Sakai, não parece “competir” no mesmo nível da tradução 

— elas não envolvem uma alternativa à tradução, mas sim uma abordagem à ela. Dito isso, 

Robinson (2019, xvii) parece inclinar-se para uma compreensão claramente “cultural” do 

termo, visto que ele afirma adotar o modelo sociológico de tradução desenvolvido por Michel 

Callon e Bruno Latour. O próprio autor define tradução como “um termo guarda-chuva” 

operando não apenas nas línguas nacionais, mas também nos discursos sexuais, ideológicos ou 

acadêmicos, ou orientações discursivas, o que, de fato, está bem longe de qualquer 

interpretação linguística do termo. Então, parece que há precedentes para a exploração dessa 

compreensão expandida da tradução. No entanto, outros/as teóricos/as contestaram essa noção 

que possivelmente diz respeito a conotação e expectativas. 

 

Tradução como um conceito suspeito 

Certamente, é possível contestar esse uso mais amplo do termo “tradução” não tanto 

por ser conceitualmente frágil, mas sim pelas conotações “teleológicas” mencionadas 

anteriormente. Segundo Toury (1995, p. 32), como já apontado, a tradução é qualquer coisa 

apresentada ou considerada como tal na cultura-alvo. É seguro dizer, por exemplo, que haveria 

muita contestação à ideia de que traduzir entre a luta feminista e a luta de classes é, 

essencialmente, a mesma que traduzir um romance do inglês para o espanhol. Portanto, por um 

lado, o uso de um termo alternativo poderia parecer uma estratégia sensata para não gerar 

resistência sem justificativa e, por outro, para banir o espectro do universalismo monocultural 

implícito na compreensão “transparente” da tradução. Esse é um dos motivos pelos quais outros 

termos foram propostos para se referir a tal atividade mais ampla, deixando “tradução” como 

um subgrupo dentro deles: transferência, mediação, e assim por diante. 

Tendo isso em mente, há algum mérito em apegar-se ao termo “tradução” em vez dessas 

alternativas? Porque há uma opção: a tradução é regulada por normas sociais, o que significa 

que, como uma construção social e cultural, a noção de tradução “aceitável” ou “correta” é 

mutável. Em certas circunstâncias, normas podem ser subvertidas, uma vez que não são, de 

acordo com Theo Hermans (1996, p. 36), por si só, nem verdadeiras nem falsas. Com 



 

 

 

 

 

DOLS, Gabriel; CALAFAT, Caterina. Tradução cultural, universalidade e emancipação. Revista Belas Infiéis, Brasília, v. 14, 

n. 2, p. 01-21, 2025. e-ISSN: 2316-6614. DOI: 10.26512/belasinfieis.v14.n2.2025.54206 

13 

frequência, a poética de qualquer sistema literário tem muito mais a ver com ideologia do que 

com considerações linguísticas (Lefevere, 1992, p. 31), e como tal, pode ser resistida e 

subvertida, se necessário. Mas deveria? O problema em estabelecer termos diferentes para a 

tradução intercultural e interlingual, precisamente, é que, ao fazê-lo, o último mantém 

plenamente a “nuance”, a proposta teleológica de transparência total que ofusca seu 

componente ideológico. Em outras palavras, a ilusão da “substituição total”, tão endêmica na 

tradução interlingual, é mantida e reforçada pela existência de uma prática separada sob outro 

nome — seja “equivalência” (Laclau, 2000, p. 194), “transferência” (Göpferich, 2010) ou 

qualquer outro concorrente. Em uma manobra ideológica clássica, a tradução cultural pode ser 

percebida (e, sem dúvidas, às vezes criticada) como “política”, com a frequente conclusão de 

que a tradução “propriamente dita” (aquela que cumpre com as normas dominantes) é neutra e 

apolítica (fiel, altruísta, invisível, quando feita corretamente). Contudo, se nossa principal 

argumentação é que nenhuma cultura pode conter plenamente o mundo, se queremos uma 

política específica de contaminação, de impureza cultural (Butler, 2000b, p. 276), acatar as 

normas relativas à tradução “aceitável” pode ser prejudicial. Por essa razão, os autores e a 

autora que examinamos geralmente fazem questão de especificar que a sua dedicação à 

tradução pressupõe uma abordagem contra hegemônica da tarefa, com um conjunto específico 

de objetivos e prioridades. 

 

Qual tradução? 

O objetivo 

A primeira característica proeminente da abordagem proposta pelos autores e pela 

autora é o destaque dado ao propósito de qualquer tradução específica. O interesse é o potencial 

da tradução como um meio de resistência cultural e um contra poder (Balibar, 2004, p. 178), 

seu potencial contra-hegemônico (Santos, 2012, p. 61), ou sua possibilidade contra colonial 

(Butler, 2000c, p. 36), quando aplicada contra o discurso dominante a serviço da luta pela 

hegemonia (Butler, 2000a, p. 168). Os quatro consideram a tradução um instrumento de 

resistência, um veículo para a emancipação. Destacar esse objetivo é importante porque a 

tradução por si só não é naturalmente contra hegemônica. Na verdade, os autores e a autora 

apontam que, sem um esforço consciente e um compromisso político por parte do/a tradutor/a, 

a tradução pode ser um veículo de dominação e opressão, seja colonial ou de qualquer outra 

forma (Balibar, 2010, p. 317; Butler, 2000c, p. 35; Ngugi, 2009, p. 125; Santos, 2014, p. 229). 

Mais uma vez, isso se conecta a pesquisas realizadas no âmbito dos Estudos de Tradução. 



 

 

 

 

 

DOLS, Gabriel; CALAFAT, Caterina. Tradução cultural, universalidade e emancipação. Revista Belas Infiéis, Brasília, v. 14, 

n. 2, p. 01-21, 2025. e-ISSN: 2316-6614. DOI: 10.26512/belasinfieis.v14.n2.2025.54206 

14 14 

Retomando a noção de endereçamento translingual de Douglas Robinson (2019), é possível 

ver a relação com a empatia e a capacidade de implementar uma mudança de atitude ou de 

perspectiva. Além disso, Robinson (2017) se baseia em estudos de Sakai Naoki, que defende a 

restauração de toda comunicação humana em prol de uma atitude de endereçamento 

heterolingual. É necessário, então, adotar uma atitude, uma abordagem ética para a tradução, 

que reconheça a responsabilidade política inerente à tarefa (Spivak, 1992/2004). Essa 

responsabilidade não é um direito, mas está além da lei e deve ser distinguida do conceito de 

dever (Bielsa & Aguilera, 2017, p. 7). Nesse sentido, consideramos a reflexão de Levinas sobre 

a relevância da responsabilidade com o Outro; na medida em que Butler (2012) explora a 

conexão entre a ética levinasiana e a tradução. Não é em vão que um dos objetivos declarados 

de Levinas (1987, p. 42) era abrir caminho para um pluralismo que não se funde em unidade.  

Como então podemos observar essa responsabilidade na prática da tradução 

interlingual? A resposta não é direta. Em geral, a recomendação dos autores e da autora tem 

mais a ver com uma atitude em relação à atividade do que com uma estratégia ou conjunto 

explícito de procedimentos, como já mencionamos. Em outras palavras, se refere a uma 

disposição ética que não está isenta de emoção. Assim, para Santos (2014, p. 217), a tradução 

oferece uma maneira de lidar com a diversidade e o conflito con passionalità (como diria 

Gramsci), enquanto Butler (2000c, p. 36) afirma que a tarefa do/a tradutor/a pós-colonial é 

trazer à tona a não convergência dos discursos. Da mesma forma, para Balibar (2004, p. 234), 

a tradução cultural envolve reconhecer certas impossibilidades (ideias e formas “não 

traduzíveis”) e buscar equivalências: “universais” científicos, literários, legais e religiosos. Em 

contrapartida, a maneira exata de aplicar esse tipo de tradução cultural permanece, de certa 

forma, um mistério. Por fim, como afirmam Gentzler e Tymoczko (2002, p. xx), nenhuma 

estratégia de tradução sozinha pode ser associada ao exercício da opressão ou à luta pela 

resistência, logo, nenhuma estratégia por si só é a estratégia de poder. 

 

A voz de quem não tem voz 

Apesar da dificuldade em elaborar uma estratégia específica contra hegemônica, essas 

teorias têm um ponto em comum: uma abordagem ascendente caracterizada por uma atenção 

especial às pessoas marginalizadas, resultado de um compromisso ético-político. Trata-se de 

um foco intrínseco nos projetos explicitamente decoloniais de Ngugi e Santos, que visam 

construir arranjos de conhecimentos e práticas que ofereçam uma alternativa ao discurso 

colonial dominante. Isso pode ocorrer através do "remembrar" de uma nova aliança pan-



 

 

 

 

 

DOLS, Gabriel; CALAFAT, Caterina. Tradução cultural, universalidade e emancipação. Revista Belas Infiéis, Brasília, v. 14, 

n. 2, p. 01-21, 2025. e-ISSN: 2316-6614. DOI: 10.26512/belasinfieis.v14.n2.2025.54206 

15 

africana de Ngugi ou por meio de constelações culturais que fazem uso das epistemologias do 

Sul contra uma globalização liderada pelo Norte.  

No entanto, encontramos a mesma ênfase em elementos mais vulneráveis nos projetos 

de Butler e Balibar. Assim, concordando com a noção de responsabilidade do/a tradutor/a de 

Spivak, Butler (2000a, p. 178) faz questão de enfatizar o quão importante é manter como 

referência os/as desprovidos/as e dos/as quais não se falam. No contexto europeu, Balibar 

(2004, p. 234) está mais preocupado com o surgimento de um novo paradigma de fronteiras. 

Com o declínio do Estado-nação, esse novo paradigma está subdividindo progressivamente a 

antiga noção de desconhecidos/as, que se afasta da ideia de “estrangeiros/as” e aproxima-se da 

ideia de “inimigos/as” (não europeus, especialmente aqueles/as provenientes do Sul Global). 

O resultado mais ou menos inesperado é um "apartheid europeu". Como observado, uma das 

armas contra esse desenvolvimento é a noção de que o círculo de línguas e culturas em tradução 

que fazem parte da "língua europeia" deve incluir um número de línguas — principalmente 

relacionadas à imigração — que uma perspectiva "purista" não consideraria necessariamente 

europeia, tais como o árabe, o urdu e assim por diante. 

 

Educação em tradução 

Uma última característica em comum é a preocupação em promover o conhecimento 

sobre a tradução em si, em diferentes níveis. A ideia é aumentar a conscientização sobre a 

existência e vitalidade de outros idiomas e, portanto, outras maneiras de entender o mundo. 

Balibar, por exemplo, baseado mais uma vez em Umberto Eco, defende o questionamento do 

conceito romântico (“humboldtiano”) de língua como a totalidade fechada tanto na teoria 

quanto na prática, e especialmente no nível das práticas educacionais. Em outras palavras, seria 

a expressão de uma comunidade igualmente fechada, porém universal, em si mesma (2004, p. 

177).  

Seguindo uma observação semelhante, Ngugi (1987, p. 85, 1993, pp. 58–59) vislumbra 

uma sociedade multilíngue onde as crianças aprendem uma série de idiomas de qualquer lugar 

do mundo para promover o tipo de diálogo multicultural que ele propõe, com "a arte da 

tradução" como parte integrante do currículo em escolas e faculdades, incluindo o uso de 

traduções como texto legítimo de estudo (Ngugi, 1993, p. 29). Ademais, é notável como Balibar 

(2004, p. 234) adere à noção de expandir a base das línguas “legítimas” para tradução, o que 

também implicaria que elas fossem ensinadas e praticadas de maneira mais ampla. É 

compreensível que esse enfoque na educação e no multilinguismo seja mais evidente em 



 

 

 

 

 

DOLS, Gabriel; CALAFAT, Caterina. Tradução cultural, universalidade e emancipação. Revista Belas Infiéis, Brasília, v. 14, 

n. 2, p. 01-21, 2025. e-ISSN: 2316-6614. DOI: 10.26512/belasinfieis.v14.n2.2025.54206 

16 16 

Balibar e Ngugi. Ambos, em termos gerais, se atêm ao lado interlinguístico da tradução 

cultural.  

Em contrapartida, Butler e Santos se voltam a uma visão do/a tradutor/a como ativista 

intelectual que vive na fronteira entre pelo menos duas culturas e faz a mediação entre atores 

sociais. De qualquer modo, uma espécie de educação sobre tradução, ou pelo menos um intuito 

de conscientização em relação ao lado cultural da tarefa tradutória e à necessidade pelo que 

Eugene Nida (2004) chama de equivalência dinâmica (vista não apenas como perdas 

inevitáveis, mas como fonte de “ganhos”), é condição prévia para qualquer expansão do campo 

de traduções aceitáveis, seja em termos de línguas envolvidas, de procedimentos aceitos ou de 

extensão da definição do termo. O fato é que grande parte do processo de tradução está fora do 

alcance dos/as tradutores/as. Por essa razão, Ngugi (2009, p. 126) apela por uma aliança forte 

entre editores/as, tradutores/as, financiadores/as e governos. 

 

Conclusões 

Conceitualização da tradução  

Embora os projetos convergentes dos autores e da autora estudados aqui convidem a 

um olhar novo e produtivo às lutas sociais e ao multiculturalismo, acreditamos que através 

deles, assim como um prisma, é possível obter uma nova e intrigante conceitualização, até 

mesmo, da tradução propriamente dita (a interlingual). Sendo assim, levando em conta o que 

foi observado, seria sensato afirmar que traduzir um texto, antes de mais nada, é universalizá-

lo e, através disso, universalizar a cultura à qual ele pertence, ao multiplicar as posições de 

enunciação pelas quais ele deriva seu significado. (Laclau, 2000, p. 194) Nossa resposta às 

oposições que são geralmente ditas sobre o que é perdido, o que está faltando na tradução de 

qualquer texto, é que algo faltando em qualquer original só pode ser adquirido por meio da 

tradução. Do mesmo modo, talvez até mais importante, algo faltando na cultura-alvo só pode 

ser fornecido pela tradução. Seria possível até dizer que a universalidade, assim entendida, é 

uma propriedade emergente decorrente da interação colaborativa dessas posições de 

enunciação multiplicadas. Nesse sentido, qualquer texto e suas traduções podem ser concebidos 

como uma espécie de constelação, como observa Santos — não muito diferente da teoria dos 

polissistemas de Even-Zohar (1990) —, cuja configuração exata está em constante evolução.  

No entanto, esse fluxo, essa contingência não é uma deficiência da tradução “de fato 

existente” comparada com aquilo que deveria ser. Muito menos é um refinamento constante 

em direção a um objetivo derradeiramente inatingível, mas uma característica constitutiva 



 

 

 

 

 

DOLS, Gabriel; CALAFAT, Caterina. Tradução cultural, universalidade e emancipação. Revista Belas Infiéis, Brasília, v. 14, 

n. 2, p. 01-21, 2025. e-ISSN: 2316-6614. DOI: 10.26512/belasinfieis.v14.n2.2025.54206 

17 

desse fluxo. Isso porque, quer estejamos lidando com textos escritos ou lutas políticas, o único 

verdadeiro universalismo é contingente e hegemônico. A ideia de uma afirmação monocultural 

da universalidade é tão quimérica, se não prejudicial, quanto a noção de realmente criar a 

famosa tradução em que se lê exatamente como no original. Dessa forma, um texto em seu 

movimento de universalização está em um fluxo constante através de um eixo horizontal de 

línguas e culturas, mas também através de um eixo vertical e transtemporal. Pode ser tentador 

ver essa rede tendo um centro claro, o original. De fato, a existência de um original que precede 

qualquer tradução e, portanto, reside em um nível diferente, faz contraste com o que acontece 

entre, por exemplo, o movimento feminista e a luta decolonial, como aponta Pym ao implicar 

que a tradução propriamente dita (em oposição à tradução cultural) tem um texto inicial.  

Ainda assim, devemos ter cuidado antes de atribuir ao original essa posição de imutável 

e central. A santidade do original sofreu sérios ataques com o advento das teorias pós-

estruturalistas, e em particular com Derrida e seu posicionamento de que todos os textos são 

traduções (Gentzler, 2017, p. 9). Nenhuma tradução é lida como o original, mas nem mesmo o 

original é lido como o original. Não apenas isso: a essa pré-condição de qualquer texto, temos 

que acrescentar o fato de que nenhum original realmente permanece o mesmo após a tradução. 

É o que Gentlzer (2017, p. 16) chama de efeitos pós-tradução: ao fornecer uma vida após a 

morte, Walter Benjamin observa que traduções moldam seus “originais” (Tymoczko, 2010, p. 

126). Em suma, ao traduzir entre culturas, entramos em um ato relacional e recíproco de 

liberdade aberto e sem fim que questiona o/a “tradutor/a” e o próprio “original” (Ivekovic, 

2005). 

 

A tarefa do/a tradutor/a 

Seguindo o movimento duplo convergente mencionado no início (de dentro para fora 

dos Estudos de Tradução e vice-versa), poderíamos dizer que os projetos propostos pelos 

autores e pela autora apresentam várias implicações tanto para agentes emancipatórios políticos 

e sociais — que devem perceber-se cada vez mais como tradutores/as culturais – quanto para 

tradutores/as no sentido habitual — que devem se tornar mais conscientes das dimensões 

políticas e sociais de seu trabalho.  

São exatamente os/as tradutores/as que nos interessam aqui. Para eles/as, essa maneira 

diferente de olhar para sua profissão pode ter vários efeitos, como torná-los/as conscientes da 

importância central da tradução na cultura e na política, e vice-versa. Isso é uma percepção 

inevitável, pois considerações culturais são reconhecidas como um elemento-chave para 



 

 

 

 

 

DOLS, Gabriel; CALAFAT, Caterina. Tradução cultural, universalidade e emancipação. Revista Belas Infiéis, Brasília, v. 14, 

n. 2, p. 01-21, 2025. e-ISSN: 2316-6614. DOI: 10.26512/belasinfieis.v14.n2.2025.54206 

18 18 

qualquer tradução, já que, ao se tornar cultural, a tradução revela o problema de seu significado 

político intrínseco (Buden et al., 2009, p. 196). É crucial caminhar lado a lado com uma 

compreensão da natureza hegemônica do processo de universalização promovido por meio de 

cada tradução e das profundas implicações éticas envolvidas nesse processo. Como 

mencionamos anteriormente, isso implica uma mudança pessoal de perspectiva: "uma atitude 

não conformista em relação aos limites do próprio conhecimento e prática, e a prontidão para 

se surpreender e aprender com e a partir do conhecimento e prática do outro" (Santos, 2014, p. 

227).  

Ao invés de seguir estritamente as normas — por exemplo, a insistência na pureza e 

integridade da língua-alvo — todo/a tradutor/a deve contemplar a possibilidade de uma ética 

da impureza, especialmente quando o contrário arriscaria contribuir para a opressão de quem 

não tem voz. Segundo Butler (2012, p. 25), se há disposição para responder a uma demanda 

que não é imediatamente inteligível em um quadro já autorizado, então nossa inclinação ética 

à demanda se envolve em uma relação crítica com o poder. Essa busca pelo potencial 

emancipatório da tradução, juntamente com sua representação como a única via para um 

verdadeiro universalismo, pode parecer improvável, ou seja, uma das recompensas fáceis da 

prosa inspiradora, como afirma Spivak (1994, p. 269). No entanto, a ubiquidade e a 

familiaridade da tradução não devem ofuscar o fato de que, por trás da "equivalência na 

diferença" (Jakobson 1959/2008, p. 139), ainda reside um verdadeiro enigma.  

Como John Searle (1999) disse acerca do funcionamento da mente, ao adotar uma 

perspectiva filosófica, é necessário se permitir ficar espantado/a com o que qualquer pessoa 

consciente entende como garantido. A tradução impossível, mas necessária pode muito bem 

ser, ainda assim, cotidiana e extraordinária. É verdade, como vimos, que a tradução não é 

intrinsecamente positiva, ética ou progressiva e que ela, de fato, pode ser exatamente o oposto 

(Buden et al., 2009, p. 201; Tymoczko, 2009, p. 187). Segundo Ivekovic (2005), talvez tudo o 

que ela ofereça seja uma abertura de significado, ultrapassando limites, e nunca uma promessa 

de caráter exaustivo. Porém, se aproveitada com rigor intelectual e um senso de 

responsabilidade, essa abertura permanece o único caminho em direção a uma verdadeira 

emancipação universal. 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

DOLS, Gabriel; CALAFAT, Caterina. Tradução cultural, universalidade e emancipação. Revista Belas Infiéis, Brasília, v. 14, 

n. 2, p. 01-21, 2025. e-ISSN: 2316-6614. DOI: 10.26512/belasinfieis.v14.n2.2025.54206 

19 

REFERÊNCIAS 

Balibar, É. (1995). Ambiguous universality. Differences: A Journal of feminist cultural 

studies, 7(48–74). 

 

Balibar, É. (2004). We, the people of Europe? Princeton University Press. 

 

Balibar, É. (2010). At the borders of citizenship: A democracy in translation? European 

Journal of Social Theory, 13(3), 315–322. 

 

Bassnett, S., & Lefevere, A. (Eds.). (1990). Translation, history and culture. Cassell. 

 

Bielsa, Esperança. (2018). Translation and cosmopolitanism. In F. Fernández & J. Evans 

(eds.), The Routledge handbook of translation and politics (pp. 110–124). Routledge. 

 

Bielsa, Esperança, & Aguilera, A. (2017). Politics of translation: a cosmopolitan approach. 

European Journal of Cultural and Political Sociology. 

https://doi.org/10.1080/23254823.2016.1272428 

 

Buden, B., Nowotny, S., Simon, S., Bery, A., & Cronin, M. (2009). Cultural translation: An 

introduction to the problem, and responses. Translation Studies, 2(2), 196–219. 

 

Bush, P. (1998). Pure language. In M. Baker (Ed.), Routledge encyclopedia of Translation 

Studies (pp. 194–197). Routledge. 

 

Butler, J. (2000a). Competing universalities. In Contingency, hegemony, universality. 

Contemporary dialogues on the Left (pp. 136–181). Verso Books. 

 

Butler, J. (2000b). Dynamic conclusions. In Contingency, hegemony, universality. 

Contemporary dialogues on the Left (pp. 263–280). Verso Books. 

 

Butler, J. (2000c). Restaging the universal. In Contingency, hegemony, universality. 

Contemporary dialogues on the Left (pp. 11–43). Verso Books. 

 

Butler, J. (2012). Parting ways: Jewishness and the critique of Zionism. Columbia University 

Press. 

 

Delanty, G. (2006). The cosmopolitan imagination: critical cosmopolitanism and social 

theory. The British Journal of Sociology, 57(1), 25–47. 

 

Even-Zohar, I. (1990). The position of translated literature within the literary polysystem. 

Poetics Today, 11(1), 45–51. 

 

Fernández, F., & Evans, J. (Eds.). (2018). The Routledge handbook of translation and 

politics. Routledge 

 

Gentzler, E. (2017). Translation and rewriting in the age of Post-Translation Studies. 

Routledge. 

 



 

 

 

 

 

DOLS, Gabriel; CALAFAT, Caterina. Tradução cultural, universalidade e emancipação. Revista Belas Infiéis, Brasília, v. 14, 

n. 2, p. 01-21, 2025. e-ISSN: 2316-6614. DOI: 10.26512/belasinfieis.v14.n2.2025.54206 

20 20 

Gentzler, E., & Tymoczko, M. (2002). Introduction. In E. Gentzler & M. Tymoczko (eds.), 

Translation and power (pp. xi–xxviii). University of Massachusetts Press. 

 

Gikandi, S. (2000). Traveling theory: Ngugi’s return to English. Research in African 

Literatures, 31(2), 194–209. 

Göpferich, S. (2010). Transfer and Transfer Studies. In Y. Gambier & L. van Doorslaer 

(eds.), Handbook of Translation Studies (pp. 374-378). John Benjamins. 

 

Hermans, T. (1996). Norms and the determination of translation: A theoretical framework. In 

R. Álvarez & M. Carmen-Á. Vidal (eds.), Translation, power, subversion (pp. 25–51). 

Multilingual Matters. 

 

Hermans, T. (2014). Translation in systems: Descriptive and system-oriented approaches 

explained. Routledge. 

 

Ivekovic, R. (2005). Transborder translation. Disponível em: 

https://www.eurozine.com/transborder-translating. Acessado em 02/05/2024. 

 

Jakobson, R. (2004). On linguistic aspects of translation. In L. Venuti (ed.), The Translation 

Studies Reader (Segunda edição, pp. 138–143). Routledge. 

 

Jakobson, R. (2008). Lingüística e comunicação. Tradução de Izidoro Blikstein e José Paulo 

Paes. Editora Cultrix. 

 

Laclau, E. (2000). Structure, history, and the political. In Contingency, hegemony, 

universality. Contemporary dialogues on the Left (pp. 182–212). Verso Books. 

 

Laclau, Ernesto & Mouffe, Chantal. Hegemonia e Estratégia Socialista: por uma política 

democrática radical. Tradução de Joanildo A. Burity, Josias de Paula Jr e Aécio Amaral. 

Intermeios, 2015. 288p. 

Laclau, E., & Mouffe, C. (1985). Hegemony and Socialist strategy. Verso Books. 

 

Lefevere, A. (1992). Translation, rewriting, and the manipulation of literary fame. 

Routledge. 

 

Levinas, E. (1987). Time and the Other. Duquesne University Press. 

 

Mesquita, I. B. D., & Grillo, S. V. D. C. (2021). Análise comparativa e tradução sob o viés da 

metalinguística de Bakhtin: Cours de Linguistique Générale nas traduções ao russo e ao 

português. Cadernos de Tradução, 41, 400-427. 

 

Munday, J. (2009). Introducing Translation Studies: Theories and applications. Routledge. 

 

Ngugi, wa T. (1987). Decolonising the mind. The politics of language in African literature. 

Zimbabwe Publishing House. 

 

Ngugi, wa T. (1993). Moving the centre: The struggle for cultural freedoms. James Currey. 

 

Ngugi, wa T. (2009). Something torn and new: An African Renaissance. Basic Civitas Books. 



 

 

 

 

 

DOLS, Gabriel; CALAFAT, Caterina. Tradução cultural, universalidade e emancipação. Revista Belas Infiéis, Brasília, v. 14, 

n. 2, p. 01-21, 2025. e-ISSN: 2316-6614. DOI: 10.26512/belasinfieis.v14.n2.2025.54206 

21 

 

Nida, E. (2004). Principles of correspondence. In L. Venuti (ed.), The Translation Studies 

Reader (Segunda edição., pp. 153–167). Routledge. 

 

Pym, A. (2014). Exploring translation theories (2nd ed.). Routledge. 

Pym, Anthony. (2017). Explorando teorias de tradução. Tradução de Rodrigo Borges de 

Faveri, Claudia Borges de Faveri e Juliana Steil. 1 ed. São Paulo: Perspectiva. 

 

Robinson, D. (2017). Critical Translation Studies. Routledge. 

 

Robinson, D. (2019). Preface. In Transgender, translation, translingual address (pp. x– 

xxxiii). Bloomsbury Academic. 

 

Santos, B. de S. (2004). A critique of lazy reason: Against the waste of experience. In I. 

Wallerstein (Ed.), The modern world-system in the Long Durée. Paradigm. 

 

Santos, B. de S. (2012). Public sphere and epistemologies of the South. Africa Development, 

37(1), 43–67. 

 

Santos, B. de S. (2014). Epistemologies of the South. Justice against epistemicide. Routledge. 

 

Santos, Boaventura de Sousa. (2002). Para uma sociologia das ausências e uma sociologia 

das emergências. Revista crítica de ciências sociais, n. 63, p. 237-280. 

 

Searle, J. (n.d.). Philosophy with mind. Lecture 2. UC-Berkeley Philosophy 132, 2011. 

Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=c14ZI80-gPo&t=687s 

http://globetrotter.berkeley.edu/people/Searle/searle-con3.html. Acessado em 

07/05/2024. 

 

Spivak, G. C. (n.d.). The Politics of translation. In L. Venuti (ed.), The Translation Studies 

Reader (Segunda edição., pp. 369–388). Routledge. 

 

Spivak, G. C. (1994). Translator’s preface and afterword to Mahasweta Devi, Imaginary 

Maps. In D. Landry & G. MacLean (eds.), The Spivak Reader (Digital, pp. 267–286). 

Routledge. 

 

Spivak, G. C. (2008). More thoughts on cultural translation. Disponível em: 

http://eipcp.net/transversal/0608/spivak/en. Acessado em 02/05/2024. 

 

Toury, G. (1995). Descriptive Translation Studies—and beyond. John Benjamins. 

 

Tymoczko, M. (2009). Translation, ethics and ideology in a violent globalizing world. In E. 

Bielsa & C. W. Hughes (eds.), Globalization, political violence and translation (pp. 171–

194). Palgrave. 

 

Tymoczko, M. (2010). Enlarging translation, empowering translators (Segunda edição). 

Routledge. 

 

http://globetrotter.berkeley.edu/people/Searle/searle-con3.html
http://eipcp.net/transversal/0608/spivak/en


 

 

 

 

 

DOLS, Gabriel; CALAFAT, Caterina. Tradução cultural, universalidade e emancipação. Revista Belas Infiéis, Brasília, v. 14, 

n. 2, p. 01-21, 2025. e-ISSN: 2316-6614. DOI: 10.26512/belasinfieis.v14.n2.2025.54206 

22 22 

Xie, S. (2018). Translation and globalization. In F. Fernández & J. Evans (eds.), The 

Routledge handbook of translation and politics (pp. 79–94). Routledge. 
 

 

 
1 N.T.: O artigo em inglês foi publicado pelo The International Journal for Translation & Interpreting em 2020.  

 

Dols, Gabriel. Calafat, Caterina. (2020) Cultural translation, universality and emancipation. The International 

Journal for Translation & Interpreting. 12(2), 92-105. https://www.trans-

int.org/index.php/transint/article/view/1003  

 

A tradução do artigo e sua publicação foram autorizadas pelos autores e pelos editores do The International 

Journal for Translation & Interpreting, os quais agradecemos. 

 

A tradução faz parte do projeto de pesquisa “Metatradução como Método Pedagógico para a Formação de 

Tradutores/as”, realizada de forma colaborativa pelo grupo de pesquisa Textos Fundamentais em Tradução (Key 

Texts in Translation – KiT) da Universidade Federal da Bahia. 

 
2 N.T.: “an act of patriotism” 
3 N.T.: “a true European Apartheid” 
4 N.T.: “Worksites of democracy”, em inglês. 
5 N.T.: “language of languages, a language through which all languages can talk to one another” 
6 N.T.: tertium comparationis pode ser lido como um “ponto de semelhança” a partir de um trabalho comparativo 

entre traduções de um mesmo texto estabelecendo a base comum a partir da qual aparecem as diferenças e 

semelhanças. (Mesquita e Grillo, 2021) 

https://www.trans-int.org/index.php/transint/article/view/1003
https://www.trans-int.org/index.php/transint/article/view/1003

