
82

anuário antropológico
v. 48 • nº 2 • maio-agosto • 2023.2

O que os negacionismos negam? Gestão do oculto e 
produção da verdade a partir de uma etnografia da 
política no norte de Moçambique
What do negationisms negate? Management of the occult and production of truth from an 
ethnography of politics in Northern Mozambique
DOI: https://doi.org/10.4000/aa.11090

Daniel de Jesus Figueiredo
Universidade Federal de Minas Gerais – Brasil

Doutor em Antropologia pela UFMG. Pesquisador do Laboratório de Antropologia das Controvérsias Socio-
técnicas (LACS), Departamento de Antropologia – UFMG e do Núcleo de Antropologia Visual (NAV), Facul-
dade de Filosofia e Ciências Humanas (FAFICH) – UFMG. Atua no campo dos Estudos Africanos nas áreas 
de antropologia da política (relações de poder, conflito e corrupção); antropologia da moral; antropologia 
visual e das artes. Possui experiência em antropologia das ciências e das tecnologias.

Este artigo explora certas discursividades presentes na chamada era 
da pós-verdade, através de contextos epistêmicos divergentes, em que 
a produção de verdades, e a produção da verdade como valor na ci-
ência e na política, entra em disputas por legitimidade e poder. Tais 
conflitos estão relacionados a metafísicas produtoras de discursos de 
visibilidade e de invisibilidade, que operam como meios de efetuação 
da verdade. A partir de uma investigação etnográfica feita no norte de 
Moçambique, onde o Estado convive de forma imanente com uma po-
lítica do mundo invisível, por meio do discurso da feitiçaria, proponho 
estabelecer uma analogia entre dinâmicas diferentes de operação com 
o oculto, advindas tanto do discurso da feitiçaria como dos discursos 
negacionistas, presentes na política brasileira e no mundo, conforme 
tem sido demonstrado por estudos etnográficos e políticos atuais.

Modos de veridição. Produção do oculto. Boatos (rumores). Feitiçaria e 
Política. Nampula – norte de Moçambique.

This article explores discursivities present in the so-called post-truth era. 
To do so, it examines divergent epistemic contexts of truth production, 
which also produce truth as a value for science and democracy. In these 
contexts of truth and value production there is a dispute for legitimacy 
and power that is related to metaphysics producing discourses of visi-
bility and invisibility, which operate as means of effecting truth. Based 
on ethnographic research carried out in Northern Mozambique, it is ob-
served that the State immanently coexists with the politics of the invisi-
ble world, through the discourse of sorcery. Thus, I propose to establish 
an analogy between different dynamics of operation with the occult 
coming from both the discourse of sorcery and the negationist and con-
spiratorial discourses, present in Brazilian politics and in the world, as 
have been demonstrated by current ethnographic and political studies.

Regimes of veridiction. Production of the occult. Rumors. Sorcery and Pol-
itics. Nampula – Northen Mozambique.

ORCID:  ​0000-0002-8484-3923

dejesusfigueiredo.daniel@gmail.com



O que os negacionismos negam? Gestão do oculto e produção da verdade a partir de uma etnografia da política

Daniel Alves de Jesus Figueiredo

Dossiê

Anu. Antropol. (Brasília) v. 48, n. 2, pp.82-101. (maio-agosto/2023). Universidade de Brasília. ISSN 2357-738X. https://doi.org/10.4000/aa.11090

83

Introdução

Durante o trabalho de campo em Nampula, no norte de Moçambique, pesqui-
sei as relações de poder entre a elite política e econômica local. Neste ambiente, 
a política de Estado convive de forma imanente com uma política que se produz 
na relação entre o reino visível (nosso mundo cotidiano) e o reino invisível (mun-
do cabível aos espíritos, entidades e feiticeiros que podem acessá-lo) (Figueiredo 
2020, West 2009). Dada esta composição, entre o Estado e a tradição, as relações de 
poder são mediadas tanto por práticas discursivas modernas (como a democracia) 
como por práticas discursivas tradicionais (como a feitiçaria).

A partir deste contexto etnográfico, proponho um experimento de pensa-
mento ao estabelecer conexões parciais (Strathern, 2004) entre a discursividade 
da feitiçaria (segundo sua presença no norte de Moçambique) e discursividades 
negacionistas presentes no campo de incertezas da chamada era da pós-verda-
de, conforme tal ambiente tem sido pesquisado etnograficamente no Brasil e 
no exterior nos últimos anos (Almeida 2018, Brown 2021, Cesarino 2020, 2021a, 
2021b). Proponho uma leitura das discursividades negacionistas considerando 
suas bases epistêmicas não modernas. Assim, apresenta-se uma perspectiva não 
orientada, de antemão, por um viés moral modernista de purificação (Latour 
2000, 2019a), o que nos desviaria da possibilidade de conceber um ponto de vista 
diferente acerca do lugar central que a verdade ocupa como valor moral para o 
Ocidente, mediante o atual ambiente de incertezas presente em um cenário de 
instabilidades epistêmicas, gerado pela negação da eficácia dos saberes cien-
tíficos (Cesarino 2021a) e pela negação da eficácia institucional da democracia 
(Brown 2021, Mouffe 2015).

O cerne deste artigo é dar início à construção de uma conexão epistêmica en-
tre discursos não modernos oriundos de diferentes contextos ontológicos. Desta 
maneira, o objetivo pretendido é alcançar uma “boa medida” analítica acerca das 
características epistêmicas presentes nas discursividades negacionistas contem-
porâneas, por meio de uma comparação possível entre feitiçaria, boatos e fake 
news. De outra forma, objetiva-se também uma abordagem acerca dos diferentes 
modos de instauração de discursos de verdade, que se encontram em disputa por 
legitimidade no atual cenário político da chamada era da pós-verdade.

A política entre o visível e o invisível: a gestão do oculto no norte de Mo-
çambique

A feitiçaria é parte da vida social moçambicana. E a política não é imune a esta 
condição. Não importa por meio de quais narrativas os agentes políticos escolham 
demonstrar suas ações. Todos têm que lidar, de algum modo, com as formas tra-
dicionais de agir que dizem respeito ao mundo visível, mas em sua relação com o 
mundo invisível. E não se trata de uma questão de “crer”, ou não, na feitiçaria. Tra-
ta-se de saber lidar com os efeitos práticos e com a eficácia da sua discursividade. 
Pois, a feitiçaria, sob seus aspectos palpáveis, também é um conjunto de práticas 



O que os negacionismos negam? Gestão do oculto e produção da verdade a partir de uma etnografia da política

Daniel Alves de Jesus Figueiredo

Dossiê

Anu. Antropol. (Brasília) v. 48, n. 2, pp.82-101. (maio-agosto/2023). Universidade de Brasília. ISSN 2357-738X. https://doi.org/10.4000/aa.11090

84

e técnicas acerca do oculto. Algo que, neste sentido, pode ser aprimorado como 
qualquer outra técnica (Figueiredo 2020, 183-210). Em Nampula, todas as pessoas, 
sejam “pessoas comuns” ou pessoas na posse de determinado poder, necessitam 
confrontar, ou ter diplomacia, com o mundo invisível. E todos devem atentar para 
se protegerem das investidas noturnas (Trentini 2016).

Ao enfatizar a noção de composição da política (Figueiredo 2020, 67), na qual o 
substrato existencial da política está agregado e não deve ser separado das práti-
cas cotidianas, não se pode, segundo a tradição em Moçambique, entender e agir 
sobre o mundo visível sem buscar o entendimento e a ação no mundo invisível. A 
compreensão das práticas de poder está subordinada à compreensão dessa dinâ-
mica, pois o poder está dado pelas condições e capacidades de acesso ao oculto. 
Isso ocorre, mesmo que alguns políticos possam, no exercício de seu mandato, 
negar a intromissão da tradição nos assuntos de governo. De forma independente 
dos seus desígnios, existe uma reprodução da política a partir das tentativas de in-
tervir em um mundo de incertezas e de conflitos e nas sobreposições existenciais 
entre o mundo visível e o mundo invisível.

A associação entre feitiçaria e política, assim como a cosmologia do invisível, 
não é exclusividade de Moçambique, sendo um tema que permeia a vida social 
africana, conforme vários estudos apresentam (Ashforth 2005, Blanes 2017, Coma-
roff e Comaroff 1999, Englund 1996, Geschiere 1995, 2013, Marshall 2009, Moore 
e Sanders 2001, West 2009). Esta distinção entre o reino visível e o reino invisível, 
produz uma política que é interpretada e traduzida por meio da mobilização de 
dois discursos: o discurso da visibilidade e o discurso do oculto. O que pertence pro-
priamente ao mundo visível, se dá como visível. O que pertence propriamente ao 
mundo invisível, se dá como oculto, mas produz, também, “visibilidade”. Segundo 
a linguagem da feitiçaria, o poder se dá ao acessar o mundo invisível. Pois é do 
mundo invisível que se pode ter “visibilidade”, uma visão transcendente das coi-
sas, do mundo ordinário, enfim, do mundo visível. Aqueles que dizem “ver tudo”, 
que propagam a visibilidade e demonstram simultaneamente a capacidade de 
mudarem o mundo visível através de grandes feitos são justamente aqueles que 
têm acesso ao que está oculto para a maioria das pessoas.

Diante deste contexto de pluralidade ontológica da política, existe uma ques-
tão importante acerca do gerenciamento do poder, pois o poder está na capaci-
dade especial em acessar o mundo invisível, acessar o que está oculto. A própria 
definição do que seja a feitiçaria é indissociável de uma definição do que seja o 
poder. Segundo Harry West constatou em Mueda (localidade no extremo norte de 
Moçambique, na província de Cabo Delgado), a uwavi (que é o termo xi-maconde 
para o que se chama, em português, de feitiçaria) permite a criação de um discur-
so por meio do qual a realidade do mundo é composta e sustentada por relações de 
poder, em uma luta constante entre a manutenção da possibilidade de um equilí-
brio entre o mundo invisível e o mundo visível, e a busca de formas de romper com 
esse suposto equilíbrio para a obtenção de capacidades de transformar o mundo 
cotidiano, em acordo com interesses específicos. A feitiçaria é por excelência uma 
linguagem de poder (Figueiredo 2020, 170-81). É a forma mais direta e perigosa de 



O que os negacionismos negam? Gestão do oculto e produção da verdade a partir de uma etnografia da política

Daniel Alves de Jesus Figueiredo

Dossiê

Anu. Antropol. (Brasília) v. 48, n. 2, pp.82-101. (maio-agosto/2023). Universidade de Brasília. ISSN 2357-738X. https://doi.org/10.4000/aa.11090

85

investir sobre forças estranhas para transcender o mundo comum que a maioria 
das pessoas conhece, para obter influência e capacidade de fazer coisas extraor-
dinárias (West 2009, 38-45). Segundo o esquema relacional concebido a partir da 
uwavi, “(...) o poder é, por definição, a capacidade excepcional de transcender o 
mundo que a maioria das pessoas conhece, com o objetivo de obter influência 
sobre ele para fins extraordinários” (West 2009, 44). Dentro da lógica relacional 
da feitiçaria, segundo os macondes, mas para a maioria das pessoas do norte de 
Moçambique:

(...) os feiticeiros movem-se num reino para além do visível. Deste ponto de 
observação privilegiado, visionam o mundo diferentemente das pessoas 
normais e tornam as suas visões realidade, geralmente ao serviço de seus 
próprios interesses egoístas e em detrimento de vizinhos e parentes. Embo-
ra o poder produza, de fato, disparidades visíveis em termos de riqueza e de 
bem-estar, segundo este esquema, os mecanismos e a dinâmica explícitos 
do poder permanecem ocultos das pessoas comuns que são, por definição, 
relativamente destituídas de poder (Ibid., 44-45).

Apesar desta definição caracterizar o poder como “destrutivo”, do ponto de 
vista prático das ações de um feiticeiro, segundo West, o esquema cultural da 
feitiçaria não postula que o poder é em si destrutivo (Ibid., 45).

Na verdade, ele é essencial para a produção e a manutenção do bem-estar 
social. O poder manifesta-se de forma benéfica nos atos de figuras de au-
toridade responsáveis que – tal como os feiticeiros malévolos – possuem 
a capacidade de entrar no reino invisível para formular e realizar visões 
transformadoras do mundo. O exercício benéfico do poder implica, de fato, 
que se transcenda o mundo produzido pelos feiticeiros maléficos e que se 
desfaçam os seus atos de poder destrutivos. O poder é, assim, uma série 
infindável de manobras transcendentes e transformadoras, cada uma das 
quais ultrapassa, contraria, inverte, derruba e/ou reverte a precedente. Na 
verdade, é sinônimo de tais manobras: o desfazer e refazer decisivos (ain-
da que temporariamente) do exercício do poder de outrem, aquilo que no 
discurso da uwavi se denomina kupilikula (West 2009, 45).

Assim, o gerenciamento do poder, tanto no Estado como na gestão do oculto, 
é fundamental, de um ponto de vista ético, para o exercício de uma “boa gover-
nança”. Não apenas os feiticeiros malévolos têm acesso ao oculto, mas também 
aqueles líderes poderosos imbuídos na busca do bem-estar coletivo. Durante o 
trabalho de campo, tive importantes políticos locais como interlocutores centrais. 
Cada um deles, ao seu modo, estava consciente do lugar da tradição como forma 
legítima de interpretar as relações de poder. E cada um tinha uma maneira parti-
cular de relacionar-se com a tradição e, a partir disso, estabelecer suas condutas 
para a gestão da política.



O que os negacionismos negam? Gestão do oculto e produção da verdade a partir de uma etnografia da política

Daniel Alves de Jesus Figueiredo

Dossiê

Anu. Antropol. (Brasília) v. 48, n. 2, pp.82-101. (maio-agosto/2023). Universidade de Brasília. ISSN 2357-738X. https://doi.org/10.4000/aa.11090

86

Mahamudo Amurane era o presidente1 de Nampula à época da pesquisa. Ele 
foi também o meu anfitrião e permitiu a minha estadia no Palácio Municipal, 
moradia oficial do governo local, durante o período de campo. Amurane sempre 
deixou clara a sua posição a respeito da feitiçaria. Era algo que não admitia pes-
soalmente e ao qual não queria ver o seu nome relacionado. A discursividade mo-
dernista que Amurane dava visibilidade, como narrativa política, não permitia que 
ele, pessoalmente, pudesse se ver envolvido nestes assuntos. Porém, como político 
local, Amurane já havia comentado sobre os riscos dos boatos. Ele sabia muito 
bem que poderia ser traduzido nos termos da feitiçaria. Não era o caso em que 
ele, como presidente municipal, se declarasse publicamente contra a feitiçaria. 
Todavia, ele sabia que o mundo à sua volta era constantemente interpretado por 
meio da feitiçaria. Contudo, ao mesmo tempo em que sua posição era pessoal, as 
implicações políticas advindas de tal escolha, qual seja, apartar-se dos assuntos 
do mundo invisível afastando-os de sua agenda de ação, eram de primeira ordem. 
Deste modo, a recusa pessoal de Amurane em envolver-se nos assuntos sobre fei-
tiçaria diz respeito ao seu posicionamento político, cuja centralidade se assentava 
na manutenção de valores democráticos e liberais, enfim, modernistas.

Era justamente por isso que Amurane não admitia interferência de pessoas que 
buscavam trazer práticas e discursos tradicionais para dentro do seu governo. Ao 
querer agir segundo os preceitos e valores da democracia, a ideia de que poderiam 
existir “coisas ocultas” dentro da política era vista como inadmissível. Por isso, 
fazer alianças com autoridades tradicionais, trazer “pessoas para perto”, ou ouvir 
conselhos de “anciãos”, seria também, na percepção de Amurane, permitir a intro-
missão de visões divergentes da visibilidade nas ações, que a democracia prega e 
exige como preceito ético e racional, na forma da discursividade da transparência 
política. Contudo, por mais que seu posicionamento pessoal fosse esse, Amurane 
não tinha controle sobre o modo como a população, e mesmo como seus aliados 
políticos, pensavam o mundo e a política. Como lembra West (2009), a feitiçaria, 
e os modos próprios de existir do norte de Moçambique forneciam a linguagem 
comum através da qual o mundo era interpretado e ganhava seus sentidos.

Segundo a maioria das pessoas de Nampula, sem a feitiçaria não se agrega 
poder e prestígio. O próprio fato de se ter êxito entre os demais acarreta boa-
tos sobre “os meios” como tais sucessos foram alcançados. Entretanto, negar a 
feitiçaria como linguagem, como meio de interpretar, traduzir e explicar, seria 
como apartar-se não apenas de se comunicar com o mundo invisível, mas tam-
bém de deixar de reconhecê-lo e de não compartilhar com as pessoas que vivem 
por esta linguagem, necessária para atuar em seu mundo. Essa “negação” é, de 
certo modo, inviável para qualquer um que esteja a lidar com o poder, no norte 
de Moçambique.

A impossibilidade de negar a feitiçaria como linguagem está dada na pró-
pria definição do poder que, em uma perspectiva doméstica, ocorre nos termos 
da linguagem da feitiçaria: justamente naquela “(…) capacidade excepcional de 
transcender o mundo que a maioria das pessoas conhece, com o objetivo de obter 
influência sobre ele para fins extraordinários” (West 2009, 44). Como em quase 

1   Não existe em Moçambique 
a designação de prefeito. O 
seu equivalente formal é o 
presidente de município, ou 
presidente municipal. Utiliza-se 
também o termo edil. De onde 
se diz edilidade como equiva-
lente à municipalidade.



O que os negacionismos negam? Gestão do oculto e produção da verdade a partir de uma etnografia da política

Daniel Alves de Jesus Figueiredo

Dossiê

Anu. Antropol. (Brasília) v. 48, n. 2, pp.82-101. (maio-agosto/2023). Universidade de Brasília. ISSN 2357-738X. https://doi.org/10.4000/aa.11090

87

todas as definições de poder, esta é amorfa o suficiente para abarcar a maioria dos 
êxitos pessoais, profissionais e familiares. Ainda mais quando se trata de um lugar 
onde, infelizmente, o desemprego e a desigualdade tornam ainda mais delineável 
quaisquer desempenhos ou aquisições, seja de bens ou de prestígio, mediante os 
demais semelhantes. Este “destaque dos êxitos” torna-se monumental, perante a 
população, quando se trata de grandes feitos e prestígio acumulado realizados por 
autoridades políticas. Este era o caso da gestão municipal exercida por Amurane. 
Ele gozava de popularidade justamente pela visibilidade dos seus feitos políticos, 
pois tinha capturado recursos importantes. Como ele conseguia fazer aquilo? Ain-
da mais quando a ausência dos repasses de verbas públicas e os rombos nos cofres 
públicos eram notícias correntes?2 Muitos indagavam: de onde vinham os “feitos 
extraordinários” alcançados por Amurane?

Era início da noite e conversávamos antes do jantar. Lembro-me de Amurane 
contar um caso que lhe havia ocorrido naquele dia. Após um dos seus compromis-
sos públicos, um senhor se aproximou e lhe perguntou, em tom informal, quem 
era o seu curandeiro. Ou se ele tinha vários. Porque, se fosse apenas um, devia ser 
um curandeiro poderoso. Amurane ria diante destes casos. Com alguma frequên-
cia, pessoas de autoridade lhe perguntavam, “informalmente”, quem eram seus 
curandeiros. Amurane parecia sempre levar isso em tom de brincadeira. Mas, no 
dia em questão, perguntei o que ele havia respondido ao homem. Amurane disse 
que não negou e nem afirmou. Apenas sorriu e deixou que ficasse a pensar. Amu-
rane podia não levar a sério a linguagem da feitiçaria. Mas sabia que as pessoas 
de Nampula, em geral, levam a feitiçaria a sério. O êxito, principalmente quando 
parecia chegar repentinamente, era entendido como um sinal de que havia uma 
“razão oculta”, um índice de feitiçaria3.

Lembro-me de outra vez que conversei com Amurane sobre esse assunto e ele 
falou sobre seus êxitos na gestão do município: “aquilo que as pessoas pensavam 
ser feitiçaria, nada mais era do que competência técnica”. As pessoas, em geral, 
não sabiam que ele era formado em administração e em gestão financeira. O que 
fazia não era “mágica”, e sim, boa gestão: auditoria financeira, prestação de contas 
do município, parcerias público-privado, dentre outras “ações técnicas” em ges-
tão4. Essa linguagem técnica que Amurane aplicava era propriamente a linguagem 
da governança pública. Uma “língua” que ele aprendeu muito bem aqui no Brasil, 
em Minas Gerais, onde estudou e trabalhou como funcionário público no governo 
do estado, justamente, a gerenciar finanças5. Essa linguagem da gestão pública era 
uma “língua oculta” para boa parte das pessoas de Nampula e mesmo para muitos 
funcionários municipais. E era a linguagem de poder que Amurane privilegiou e 
extraiu seu sucesso e prestígio. Para as pessoas de Nampula, assim como para a 
maioria das pessoas do norte de Moçambique, a expressão de linguagens de poder 
não familiares é, per si, um sinal de feitiçaria. Deste modo, por que tal interpre-
tação não recairia sobre Amurane? O fato de ele se apartar de certos aspectos da 
tradição não era impeditivo para que o efeito da feitiçaria, como lógica explicativa 
do poder, continuasse a operar à sua revelia.

2   Os políticos de oposição ao 
governo nacional queixam-se de 
que costumeiramente não há o 
repasse do Fundo de Investi-
mento de Iniciativas Autárquicas 
apenas para autarquias não 
pertencentes ao partido no 
poder. Este fundo é vital para a 
manutenção de infraestruturas 
básicas dos municípios.
3   Existe uma distinção local 
entre “feitiçaria de construção” 
e “feitiçaria de ruína” (de “des-
truição”). Contudo, como West 
adverte, é preciso ter cuidado 
para não empobrecer nossa 
compreensão da feitiçaria como 
limitada a uma lógica binária 
entre “feitiço para o bem” e 
“feitiço para o mal”. A ambiva-
lência sobre a feitiçaria é mais 
complexa do que essa simples 
dicotomia, pois, “atos constru-
tivos” podem ser “destrutivos” 
sob outras perspectivas. Não 
existe, de fato, “feiticeiro mal” e 
“feiticeiro bom”. São os modos 
de agir, juntamente com os seus 
efeitos, que determinam. Exis-
tem atos que podem ser bons, 
sob determinada perspectiva. 
Porém, esses mesmos atos, sob 
outra perspectiva, podem ser 
ruins. O jogo com a feitiçaria 
é relacional, principalmente 
quando está envolvida na 
política profissional (West 2009, 
135-6).
4   A eficácia das técnicas de 
governo aplicadas por Amurane 
não exclui a possibilidade 
delas serem traduzidas como 
eficácia da aplicação de técnicas 
outras. Se os meios são ocultos 
para quem os perscruta, não 
importa, a princípio, quais 
sejam estes meios. O seu efeito, 
sim, será avaliado segundo 
uma lógica da feitiçaria, pois a 
feitiçaria é, também, sob certas 
premissas nativas, uma lógica 
sobre o oculto.
5   Além de estudar administra-
ção na Pontifícia Universidade 
Católica de Minas Gerais, 
Amurane trabalhou no IPSEMG 
(Instituto de Previdência dos 
Servidores do Estado de Minas 
Gerais) com gestão de finanças.



O que os negacionismos negam? Gestão do oculto e produção da verdade a partir de uma etnografia da política

Daniel Alves de Jesus Figueiredo

Dossiê

Anu. Antropol. (Brasília) v. 48, n. 2, pp.82-101. (maio-agosto/2023). Universidade de Brasília. ISSN 2357-738X. https://doi.org/10.4000/aa.11090

88

*
Chale Ossufo (2020), um importante político local, foi outro interlocutor na 

pesquisa. Graduado em ciências sociais e sociólogo de formação, começou sua 
carreira como professor. Desde então, compõe os quadros da Frelimo6. Quando 
estive com Ossufo (2016 e 2017), ele era secretário da Frelimo em Nampula. Mas 
ele foi também o presidente de Nacala-Porto (2009-2013), segunda cidade mais 
importante da província de Nampula, durante o período em que se deu o maior 
impulso desenvolvimentista na Região Norte, desde o fim do colonialismo (1975). 
Os efeitos trazidos pelo “desenvolvimento”, em Nacala, eram drásticos demais 
para não serem notados. Os problemas pareciam ter a mesma magnitude das 
obras e dos projetos executados. Todavia, o discurso da feitiçaria apresentava-se 
na mesma efervescência das mudanças e dos problemas instalados com a chegada 
do grande capital estrangeiro.

– “Muitas pessoas falam (em Nampula e em Nacala) que, com o crescimento 
da cidade, houve um aumento da feitiçaria. (…) As pessoas não conhecem mais 
os vizinhos, etc. Como você, como autoridade, lida com essa questão? Porque é 
também um tipo de conflito (…)”.

– “É o pior de todos os conflitos. E é difícil combater esse conflito. Porque são 
preconceitos nossos”. Disse Ossufo, logo em seguida. E continuou:

– “Antes morria pouca gente. Mas aumentou a insalubridade, aumentou doen-
ças, aumentou mortes (…) isso aumenta os boatos sobre feitiçaria. Mas não quer 
dizer que isso seja por feitiçaria. É por morte natural”.

– “As pessoas daqui são assim: morre minha família, eu acuso você! Acuso 
quem me apontou o dedo… fez ‘cut-cut’7 para mim (…)”.

Ossufo, como um líder político, não podia aceitar boatos, apenas. Não bastava 
dizer que há feitiçaria. É preciso verificar se existe outra explicação plausível. Ele 
colocou-se, então, a narrar algumas situações em que houve acusação de feitiça-
ria. Porém, no lugar disso, comprovou-se outras causas para os infortúnios e as 
mortes.

Em um dos casos, em que várias pessoas passaram mal e algumas morreram, 
Ossufo falou que houve o uso de alimentos com validade vencida. Assim, a causa 
dos malefícios foi intoxicação alimentar e botulismo.

Uma outra situação, um tanto peculiar, foi um esquema de burla (corrupção) 
envolvendo os cemitérios. Ossufo disse que havia cerca de 115 campas (sepulturas) 
no cemitério da cidade. Por cada campa, o município pagava uma indenização 
de auxílio. Ao retornar de uma viagem de trabalho, encontraram quatrocentas 
campas no cemitério. Pediu-se que se fizesse uma exumação daquelas campas, e 
os túmulos estavam vazios, em sua maioria.

6   Frente de Libertação de 
Moçambique (Frelimo). Movi-
mento de libertação anticolonial 
que, após a independência, 
tornou-se o principal partido 
político do país. A Frelimo está 
no poder nacional desde 1975 
até os dias atuais.

7   Chale Ossufo usou essa 
onomatopeia para referir-se ao 
ato de fazer feitiço. Ele esfregava 
as pontas dos dedos indica-
dores uma na outra enquanto 
dizia “cut-cut”. Me fez lembrar 
de nossa expressão brasileira, 
“mexer os pauzinhos”, de uma 
forma bem literal.



O que os negacionismos negam? Gestão do oculto e produção da verdade a partir de uma etnografia da política

Daniel Alves de Jesus Figueiredo

Dossiê

Anu. Antropol. (Brasília) v. 48, n. 2, pp.82-101. (maio-agosto/2023). Universidade de Brasília. ISSN 2357-738X. https://doi.org/10.4000/aa.11090

89

– “Da noite para o dia apareceu centenas de campas! Teve um senhor que ‘ma-
tou a família inteira’, pois tinha dez campas de uma só vez”, disse Ossufo aos risos.

– “Esta situação dos cemitérios é mais séria, porque tem as cerimônias que 
se faz em negociação com os espíritos”. Como ele disse: “lidamos com o desen-
volvimento, mas, ao mesmo tempo, temos essa questão. Fizemos a exumação e 
provamos a burla. Não era feitiçaria”.

Esta circunstância, do modo como Ossufo a expressou, é comum no norte 
do país. Lembra uma conjunção clássica, para a literatura antropológica, se pen-
sarmos, por exemplo, na obra de Evans-Pritchard (2005 [1976]), sobre a bruxaria 
entre os azandes: a explicação dos infortúnios, a partir da lógica da bruxaria. É 
comum, em Moçambique, vermos matérias em jornais impressos e na televisão 
sobre perseguições e linchamentos devido a acusações de feitiçaria (West 2008). 
Uma estiagem de chuva prolongada pode gerar acusações de causas feiticeiras, ha-
vendo perseguição de pessoas: comerciantes, vizinhos, administradores públicos 
etc. Segundo Ossufo, quando a população age assim é preciso estabelecer critérios 
para “julgar os fatos”. Porém, o que está em jogo não é a exclusão da feitiçaria 
como categoria válida de entendimento. Mas, o estabelecimento de critérios para 
julgar quando a lógica da feitiçaria deve ser acionada. A feitiçaria está presente no 
cotidiano. Todavia, nem tudo poderia ser causado por ela, pois existem também 
os fatos do mundo visível.

Contudo, no momento em que são invocadas as primeiras teorias explicati-
vas, do ponto de vista das explicações plausíveis no mundo visível, e tais teorias 
falham, as ideias do oculto fazem equivaler-se a “teorias secundárias” (Horton 
1993; West 2009, 89). O que Ossufo apresentou foram os seus “testes de valida-
ção” para as primeiras teorias explicativas. E estas, diante dos testes feitos pelo 
administrador público, não falharam. A feitiçaria operaria como uma teoria se-
cundária, no mundo visível, porque o seu lugar próprio é o invisível. Mas o oculto 
também está presente no mundo visível. O mundo invisível é tão real como o 
visível. Quanto a isto, Ossufo não recua e não nega. Ele, assim como a maioria 
das atuais autoridades, deve se proteger das investidas do oculto, como os chefes 
antepassados faziam de outras formas não tão distantes no tempo.

– “Vou ser honesto com vocês. Eu também tenho lá minhas raízes na tradição. 
Sigo minhas ‘leis tradicionais’. Eu também uso espiritismo e outras coisas. Eu não 
posso ser uma ilha, um único. Há coisas que eu não posso fazer no cemitério, por 
exemplo. Há maldições que podem cair sobre mim”.

Chale Ossufo disse isso imediatamente depois de apresentar sua explicação 
sobre “as causas reais” dos infortúnios ocorridos em Nacala. Ele pareceu-me de-
monstrar que vivia sob o regime de dois mundos distintos e mutuamente presen-
tes. Isto porque, como pode parecer no caso anterior, não se tratava, ali, de relegar 
a linguagem da feitiçaria a uma “lógica de segunda mão”. Ou de negar a validade 



O que os negacionismos negam? Gestão do oculto e produção da verdade a partir de uma etnografia da política

Daniel Alves de Jesus Figueiredo

Dossiê

Anu. Antropol. (Brasília) v. 48, n. 2, pp.82-101. (maio-agosto/2023). Universidade de Brasília. ISSN 2357-738X. https://doi.org/10.4000/aa.11090

90

da feitiçaria como forma de se compreender o mundo. Entretanto, tratava-se de 
“colocar as coisas em seus devidos lugares”. Como disse Harry West (2009, 89), 
em relação ao modo como as pessoas do norte de Moçambique compreendiam o 
mundo invisível: “o reino invisível (…) reflete e nega, simultaneamente, o visível. 
Existe como um reino à parte – imitando, contradizendo e opondo-se ao visível 
–, mas também existe dentro do visível, para além de o subsumir em seu seio”. A 
relação entre o mundo visível e o mundo invisível é ambígua. Como Ossufo disse: 
“há confrontos espirituais, que acontecem por outros meios”. Para um político, 
proteger-se das investidas do mundo invisível é mais complexo do que se proteger 
das ameaças do nosso mundo.

– “Não se agrada a todos quando se é político. E aí? Como se faz? Como se 
proteger disso? Não tem segurança armado que te proteja disso”. (...)

– “Precisa-se de preparação. Todo chefe precisa de ancião para fazer rezas, para 
combater o ‘cut-cut’”, disse Ossufo.

Essa situação é generalizada no norte de Moçambique. A procura de méto-
dos para se proteger das investidas do mundo invisível. Dentre esses métodos, 
o mais utilizado é o das vacinas. As vacinas são uma proteção mágica feita por 
manipulação de lâminas e cortes no corpo, executada por curandeiros para se 
proteger da feitiçaria de outrem. Chale Ossufo disse que todo mundo em Moçam-
bique, que se subordina à tradição, toma as vacinas. Mas um político precisa de 
algo mais. Porque ele lida com muitas pessoas, tem inimigos (mesmo que não 
saiba). Existem pessoas que, do ponto de vista do poder no mundo invisível, são 
perigosas demais. “Há pessoas que, se você apontar o dedo, o dedo vira. Todo 
político, grande ou pequeno, tem seu curandeiro. E deve fazer alianças para se 
proteger do mundo invisível e prosperar”, disse Chale Ossufo.

– “Todo político deve ter anciãos para pedir conselhos sobre quem é bom, ou 
não. Quem deve estar do meu lado, etc. Isso é inevitável. Ao menos em Moçam-
bique é inevitável”.

– “Guebuza, quando era presidente, trouxe um curandeiro ao Norte. Veio ajo-
elhar em uma árvore aqui”8.

– “Eu não! Ninguém evita. Se evita, estais a ver”, disse Chale Ossufo a admo-
estar.

Produção de verdades e produção da verdade como valor

Foucault deu ao termo veridição um sentido para a designação dos modos 
como a verdade é produzida, ou dos modos como ela se manifesta, em função 
das possibilidades de constituição de um discurso verdadeiro (Foucault 2018). Esta 

8   Armando Guebuza foi 
presidente de Moçambique de 
2005 a 2015.



O que os negacionismos negam? Gestão do oculto e produção da verdade a partir de uma etnografia da política

Daniel Alves de Jesus Figueiredo

Dossiê

Anu. Antropol. (Brasília) v. 48, n. 2, pp.82-101. (maio-agosto/2023). Universidade de Brasília. ISSN 2357-738X. https://doi.org/10.4000/aa.11090

91

noção de veridição está contida, também, no entendimento da noção de modos 
de existência (Latour 2019a, 155-6). Isto sucede na medida em que o conceito de 
modos de existência está comprometido com a produção de valores e, assim, com 
a produção da verdade como valor moral para os modernos (Daston 2017, 37-67; 
Latour 2019b, 143-65). Contudo, existe uma diferença fundamental entre Foucault 
e Latour sobre os modos de veridição. Para Foucault, a aleturgia (manifestação da 
verdade), os atos de verdade e os regimes de verdade estão comprometidos com uma 
agência humana prefigurada no papel do sujeito, na conformação entre manifes-
tação da verdade e manifestação do poder para a “nossa sociedade” (Foucault 2018, 
67-99). Todavia, entendo que, para Latour, a manifestação da verdade, a partir 
de seus atos de verdade, estaria comprometida também com uma agência não 
humana presente nos diferentes coletivos que se formam a partir de ontologias 
variáveis prefigurando a ação, tanto de humanos, como de não humanos, incluin-
do uma gama de seres invisíveis que são negados discursivamente pelos modernos, 
mas que se fazem presentes em profusão entre os modos de existência modernos 
e não modernos (Latour 2019a, 155-74).

Na composição da política em Nampula, enfatizo que existe a presença de 
diferentes, e divergentes, metafísicas advindas do Estado e da tradição. E ambas 
performam como diferentes modos de existência (Figueiredo 2020), cada uma 
delas com os seus devidos cadernos de encargos (Latour 2019a, 156). Assim, ao le-
varmos em consideração uma noção extensiva de modos de veridição (Foucault 
2018, Latour 2019a), é importante frisar que a produção da verdade como um valor, 
especificamente para os modernos, está diretamente ligada às formas distintas 
de produção de “discursos de visibilidade”, como a discursividade da objetivida-
de dos fatos científicos e como o discurso da transparência política, presente na 
discursividade da democracia. A importância deste vínculo analítico fica explícita 
ao correlacionar as formas de produção de visibilidade e de invisibilidade, tanto 
para o discurso da feitiçaria como para o discurso da ciência e da democracia. Para 
fins analíticos farei a seguir uma digressão esquemática da produção da verdade 
por meio dos discursos de visibilidade, tanto na produção dos fatos científicos, 
como na produção da transparência política. Contudo, guardemos em mente que 
se trata de uma abstração que tem sua correspondência nas práticas científicas 
e nas práticas de regulação e implementação de políticas públicas em regimes 
democráticos.

Na discursividade da objetividade da ciência, os fatos científicos produzem 
certeza desde que estejam estabilizados pelos parâmetros de uma economia moral 
da ciência (Daston 2017, 37-67): pelos critérios de quantificação (cujo valor prin-
cipal a ser perseguido é o da precisão); do empirismo (cujo valor principal a ser 
perseguido é a confiança na reprodutibilidade dos fenômenos e a confiança me-
tódica na eficácia dos peritos); e, por fim, pelos critérios da objetividade (que é 
um valor em si a ser perseguido), cuja verdade transparece na medida em que 
se exerce uma epistemologia da autenticidade (Daston 2017, 60), na qual se almeja 
o dado (data) (“aquilo que foi oferecido”, seja pela natureza, seja pelo engenho 
científico) e que deve ser purificado da intervenção humana no ato da observa-



O que os negacionismos negam? Gestão do oculto e produção da verdade a partir de uma etnografia da política

Daniel Alves de Jesus Figueiredo

Dossiê

Anu. Antropol. (Brasília) v. 48, n. 2, pp.82-101. (maio-agosto/2023). Universidade de Brasília. ISSN 2357-738X. https://doi.org/10.4000/aa.11090

92

ção científica, para que a objetividade seja manifesta como verdade externa e 
transcendente. A produção dos fatos científicos, por meio do aparato metódico e 
técnico da ciência, se dá como atos de verdade (Foucault 2018, 75) produzidos, tanto 
pelos cientistas em seus laboratórios, mas também pelos seus inúmeros coletivos 
de não humanos (Latour, 2019b, 143-87), que, apesar de negados discursivamente, 
são atores, testemunhas e objetos da manifestação da verdade dos fatos científicos 
(Foucault 2018, 75-6).

Na discursividade da transparência política, uma condição fundante para a 
narrativa da modernização reflexiva do Estado liberal (Mouffe 2015, 63) e uma 
das prerrogativas dos princípios clássicos de boa governança (TCU 2014, 32; 2021, 
16), a “transparência” se manifesta como verdade por meio de um conjunto de 
ações “purificadoras” que se sustentam nos critérios de governança e de governa-
bilidade. Por sua vez, a governança pública se refere aos “arranjos institucionais 
que condicionam a forma como as políticas são elaboradas, implementadas e 
avaliadas em benefício da sociedade” (TCU, 2014). Já a governabilidade se refere à 
existência de condições políticas que sustentem as políticas públicas em ambiente 
democrático (Santos 1997, TCU 2014). Na prática, estes conceitos são indistinguí-
veis. Segundo Araújo (2002), “as variáveis de governabilidade e de governança 
mantêm entre si uma relação muito forte, sendo complementares e o seu vínculo 
instável, dinâmico e indissolúvel, cabendo a separação apenas para fins didáticos 
analíticos”.

Para os fins que nos interessam, tomo a noção de boa governança como uma 
economia moral das ciências de gestão do Estado havendo um paralelo com a 
economia moral da ciência. A boa governança é um dos pilares ideais da adminis-
tração pública contemporânea e base ideológica da implementação de políticas 
públicas e dos valores da administração pública dos governos democráticos. Para 
este artigo, entendo a boa governança também como valor moral, que expressa 
um conjunto normativo de condutas técnicas para o seu alcance. Além disso, dou 
ênfase a apenas um dos seus princípios básicos, o da transparência. Neste caso, 
existe uma agenda de práticas de governança consideradas racionais e necessárias 
para o bom ordenamento de políticas públicas. Segundo o Tribunal de Contas da 
União (TCU 2014, 32-3; 2021, 16-7), “(...) uma das referências usualmente utiliza-
das, especialmente no contexto do processo decisório, é rol de oito princípios (ou 
características) de boa governança preconizado pela Unescap9, assim constituído: 
participação, orientação a consensos, accountability, transparência, responsivi-
dade, eficiência e efetividade, estado de direito, equidade e inclusão” (UNESCAP, 
2009). Assim, a boa governança opera como atuação da verdade como valor e 
princípio no campo político, opondo-se à corrupção, que pode ser entendida como 
uma forma de produção do oculto na política, por oposição à transparência (Fi-
gueiredo 2020, 213-4).

Uma vez que temos em mente as formas discursivas pelas quais determina-
dos modos de existência modernos produzem a verdade como valor, a partir de 
discursos de visibilidade, podemos seguir na compreensão de que existem meta-
físicas do oculto, mas também, metafísicas do visível. No discurso da feitiçaria, no 

9   United Nations Economic 
and Social Commission for Asia 
and the Pacific (UNESCAP).



O que os negacionismos negam? Gestão do oculto e produção da verdade a partir de uma etnografia da política

Daniel Alves de Jesus Figueiredo

Dossiê

Anu. Antropol. (Brasília) v. 48, n. 2, pp.82-101. (maio-agosto/2023). Universidade de Brasília. ISSN 2357-738X. https://doi.org/10.4000/aa.11090

93

norte de Moçambique, o invisível está presente no mundo visível, a partir de uma 
metafísica produtora do oculto. Sendo assim, existem técnicas e encargos para 
atender uma demanda de gestão do oculto (Blanes 2017, Comaroff e Comaroff, 
1999, Figueiredo 2020, 183-210, West 2009).

Por sua parte, na democracia liberal e na ciência moderna, o oculto tende a 
ser banido dos seus respectivos campos de ação discursiva. Isso não quer dizer 
que não haja uma produção do oculto, exatamente porque ele é negado constan-
temente, para que a verdade do visível possa se manifestar de forma estabilizada. 
Portanto, não haveria uma gestão do oculto no caderno de encargos das metafísi-
cas da visibilidade. No lugar disso, existe uma “gestão da transparência”, daquilo 
que se manifesta constantemente como claro, compreensível a “todos” e, portan-
to, daquilo que é verdadeiro. Esta gestão da transparência, em contraste com a 
gestão do oculto, está, de muitas maneiras, vinculada às práticas de purificação 
dos modernos, que Latour apresenta em seus estudos (Latour 2000). Isso porque, 
é na transparência (dos fatos científicos, da democracia, da boa governança) que 
se manifesta a verdade como sendo racional e justa, algo a ser almejado e perse-
guido por todos, impondo um princípio de universalidade. Nisto se manifesta o 
seu valor moral, porque torna tudo o mais visível, equânime e bom. A verdade se 
dá, assim, purificada e transcendente, externa ao plano da vivência ordinária e 
turva do “senso comum”.

Desta maneira, percebemos uma diferença fundamental entre as discursi-
vidades modernas da democracia e da ciência e a discursividade tradicional da 
feitiçaria através de suas distintas metafísicas. Para fins didáticos, inferimos me-
tafísicas do visível: “e conhecereis a verdade”. A verdade está na transparência do 
visível, na política, nos fatos científicos, na externalidade e isonomia do poder. 
Entretanto, nas metafísicas do oculto, a verdade não se dá transcendente e não 
deve ser acessível a todos, pois o poder está no oculto. Logo, a verdade também 
está oculta e apenas pessoas especiais, que possuem capacidades especiais, têm 
acesso ao oculto e ao poder de ter uma visibilidade transcendente sobre o mundo 
visível e o mundo invisível. Desta forma, na metafísica do oculto produzida no 
norte de Moçambique, a verdade se dá como manifesta pelos atos de verdade que 
se atualizam através de líderes responsáveis, que acessam o oculto para combater 
os atos invisíveis de feiticeiros maléficos (Figueiredo 2020, West 2009). No caso 
das metafísicas do visível, a verdade se dá como manifesta nas ações discursivas 
de transparência, dispensando-se discursivamente a existência das suas ações 
sobre o oculto.

No entanto, uma vez que não há uma gestão do oculto por meio das discursi-
vidades do visível, existe uma “forma outra” de manutenção da invisibilidade10. 
No caso da política em Nampula, como observamos acima, o fato de Amurane dis-
pensar a feitiçaria e agir exclusivamente como perito em gestão pública, aplicando 
as técnicas de gerenciamento de finanças e da boa governança (diga-se, uma lin-
guagem oculta para a maioria das pessoas comuns), não impede que os seus atos 
modernos sejam interpretados através da feitiçaria, dando sentido, assim, às suas 
ações técnicas de governança entendendo-as como ações outras, meios ocultos 

10   No caso da ciência 
moderna, essa “forma outra” de 
produção de invisibilidades está 
ligada também ao que Latour 
denomina como “produção de 
híbridos” (Latour 2000).



O que os negacionismos negam? Gestão do oculto e produção da verdade a partir de uma etnografia da política

Daniel Alves de Jesus Figueiredo

Dossiê

Anu. Antropol. (Brasília) v. 48, n. 2, pp.82-101. (maio-agosto/2023). Universidade de Brasília. ISSN 2357-738X. https://doi.org/10.4000/aa.11090

94

de efetivação dos seus êxitos políticos. No contexto que trataremos a seguir existe 
uma produção do oculto por meio de discursividades negacionistas, que atuam 
por meio de “narrativas feiticeiras”, como boatos e fake news. Essas discursividades 
atuam também como uma epistemologia complementar ao visível, produzindo 
horizontes de sentidos para gerenciar as práticas ocultas presentes no ambiente 
de incertezas da pós-verdade.

Conexões parciais: a pós-verdade como discursividade feiticeira

Nos exemplos etnográficos de gestão do poder em Nampula, referidos acima, 
temos duas posturas praticamente opostas. De um lado, Chale Ossufo escolheu 
praticar uma “política de mediação” entre o visível e o invisível, em que os boatos11 
sobre feitiçaria são submetidos a uma verificação de ordem empírica, como testes 
de validação do conhecimento entre uma metafísica do visível e uma metafísica 
do invisível. Por outro lado, Mahamudo Amurane escolheu uma saída modernis-
ta, ao optar por gerenciar o poder por meio da transparência, conforme o reco-
nhecimento dos riscos de boatos e a presença da discursividade da feitiçaria no 
campo político, preferindo se afastar do comprometimento com uma agenda de 
encargos da gestão do oculto. No entanto, em ambos os casos, existe um receio 
acerca dos “riscos dos boatos”. Esses riscos incidem sobre a capacidade que os 
boatos têm de produzir e transportar incertezas, o que vem a ser uma forma de 
produção do oculto.

Enquanto forma narrativa, os boatos têm o poder de gerar incertezas. Isto 
estaria em conformidade com a definição de pós-verdade oferecida por Letícia 
Cesarino (2021a), a saber, uma “crise de confiança”, de base comunicacional e 
epistêmica, que tende a se generalizar ao colocar as certezas institucionais da 
modernidade em desorganização. Assim, a pós-verdade, aliada a uma episteme 
neoliberal por meio das mídias digitais, gera um ambiente de crise permanente 
(Cesarino 2020, 2021a, 83, 2021b, Chun 2016, Faltay 2020). Esta situação tem ali-
mentado um sentimento geral de incertezas políticas e epistêmicas que se tornou 
característico da ascensão de movimentos negacionistas e do soerguimento de 
líderes populistas antidemocráticos (Brown 2021, Empoli 2019, Szwako e Ratton 
2022).

Esta confluência entre neoliberalismo, democracia, discursividade científica, 
capitalismo, mídias digitais e pós-verdade tem gerado contextos de conflitos e de 
incertezas em escala internacional. Em África existe ainda o fenômeno do aumen-
to das práticas de feitiçaria, no momento em que a democracia e o neoliberalismo 
chegam ao continente. Este evento é identificado por alguns antropólogos desde 
os anos noventa do século XX (Geschiere 1997, 2006, 2013, West 2008, 2009), na 
contramão do que muitos teóricos do neoliberalismo (Lourenço 2009, Orre 2009, 
West 2009, 314) esperavam acontecer com a intensificação das discursividades 
modernistas. No entanto, ao contrário do que autores, como Geschiere, elabora-
ram, ao imputar à feitiçaria uma dinâmica discursiva de modernidade africana, 
em que se fala em “feitiçaria moderna”, sigo em outra direção. Acompanhando a 

11   Refiro-me aos boatos 
como sinônimo de rumores. 
No norte de Moçambique, as 
pessoas utilizam o termo boato 
para designar o que tratamos 
na antropologia como rumores. 
Portanto, entendo boatos 
também como uma categoria 
“nativa”.



O que os negacionismos negam? Gestão do oculto e produção da verdade a partir de uma etnografia da política

Daniel Alves de Jesus Figueiredo

Dossiê

Anu. Antropol. (Brasília) v. 48, n. 2, pp.82-101. (maio-agosto/2023). Universidade de Brasília. ISSN 2357-738X. https://doi.org/10.4000/aa.11090

95

“dramatização” feita por Stengers e Pignarre (2005), ao levar a sério as lógicas pre-
sentes na discursividade da feitiçaria, proponho tentarmos perceber a dinâmica 
da produção de incertezas na pós-verdade como uma discursividade feiticeira.

No norte de Moçambique costuma-se ouvir que a feitiçaria se espalha através 
dos boatos (Figueiredo 2020, 183-210). Os boatos transportam a dúvida em sua 
narrativa, a indiscernibilidade entre verdade e mentira, fato e feito, visível e in-
visível (Menezes 2020, 22). Portanto, como a feitiçaria opera também sendo uma 
linguagem de conflito e de desigualdades (Feliciano 1998, West 2009), ao atuar 
como uma episteme própria ao oculto, os boatos também espalham a feitiçaria 
no seio da comunidade. Assim, a partir de um “princípio de incerteza”, podemos 
estabelecer uma conexão parcial (Strathern 2004) entre a feitiçaria e a pós-ver-
dade. Se, a partir do norte de Moçambique, diz-se que a feitiçaria se espalha por 
meio dos boatos, podemos também dizer que as discursividades da pós-verdade 
se espalham por meio das chamadas fake news.

A correlação entre boatos e fake news, que proponho, deve ser entendida a par-
tir da consideração de suas características epistêmicas. Limitando-nos ao Brasil, 
existem muitas formas distinguíveis de fake news, com exemplos práticos encon-
trados em proliferação pela internet. Tais exemplos vão desde casos semelhantes 
aos boatos de acusação por feitiçaria, comuns em Moçambique (West 2008) e em 
outros países africanos (Blanes 2017) – como foi o caso do linchamento de Fabia-
ne Maria de Jesus, no ano de 2014, no Guarujá, litoral paulista, motivado por um 
boato nas redes sociais a respeito de uma mulher que sequestrava crianças para 
práticas de magia negra (Rossi 2014) – até os casos de associações complexas em 
que fake news são geradas em profusão por redes profissionais de desinformação, 
como o grupo antivacina Médicos pela Vida (MPV), uma organização com milhares 
de seguidores na internet e ramificações de influência política no governo Bolso-
naro, elos políticos internacionais com movimentos antivaxxers e movimentos de 
extrema direita, incluindo nazistas (Ciência Suja, 2023). Desta maneira, guardadas 
as devidas diferenças no que diz respeito ao alcance e aos meios de transmissão 
entre os boatos e as chamadas fake news, que são reconhecidas enquanto tal pela 
forma de disseminação nos meios digitais, ambas as narrativas compartilham de 
uma mesma operacionalidade epistêmica (Empoli 2019, Menezes 2020, Sampaio 
2022).

A primeira característica compartilhada é de que ambas as formas de comu-
nicação transportam informações não verificadas (Empoli 2019, Menezes 2020). A 
segunda característica é que as duas formas narrativas têm um caráter de crítica, 
imbuído pela impossibilidade de identificação e, portanto, de comprometimen-
to de responsabilidade individual pela informação. Entretanto, a não verificação 
presente nas respectivas formas narrativas tende a ser compensada por uma 
“confiança de família”, embasada na proximidade e na possível idoneidade do(s) 
relator(es), em substituição à confiança depositada nos peritos e nas instituições 
modernas (Cesarino 2021a). O conjunto dessas características dão aos boatos e 
às fake news um modo de operação epistêmica baseado em um princípio de in-
certeza, que pode se aliar ainda ao “princípio do vazamento”, característico das 



O que os negacionismos negam? Gestão do oculto e produção da verdade a partir de uma etnografia da política

Daniel Alves de Jesus Figueiredo

Dossiê

Anu. Antropol. (Brasília) v. 48, n. 2, pp.82-101. (maio-agosto/2023). Universidade de Brasília. ISSN 2357-738X. https://doi.org/10.4000/aa.11090

96

epistemes conspiratórias, em que “verdades parciais [são] vazadas para contar 
mentiras deliberadas, e mentiras deliberadas [são] contadas para vazar verdades 
parciais” (Almeida 2018, 6; Wagner 2000, 362). Portanto, os boatos, assim como 
as fake news, alimentam também um discurso conspiracionista como “hábitos 
de pensamento” que se direcionam para a interpretação da realidade mediante 
contextos de conflitos e de incertezas (Almeida 2018, 7). As teorias da conspiração 
são discursividades também presentes nos contextos da feitiçaria, assim como nas 
discursividades negacionistas da pós-verdade12.

Tendo em vista que a dúvida, entendida como princípio de incerteza, de in-
discernibilidade entre verdade e mentira, é a principal característica tanto dos 
boatos, como das chamadas fake news, podemos dizer que tem ocorrido um equí-
voco de ordem moral e epistêmica ao denominar os fenômenos identificados na 
pós-verdade como “fake news” (“notícias falsas”) (Sampaio 2022). Uma vez que este 
termo tenha sido cunhado por jornalistas, e ao observarmos que um dos prin-
cípios éticos e morais que caracterizam o jornalismo enquanto uma instituição 
moderna é o seu papel de “purificação”, ou seja, de verificação das informações, 
discernindo-as entre informações verdadeiras e confiáveis e informações falsas, 
existe a falsa pressuposição de que há previamente (como dada) uma comuni-
cação “limpa”, “correta” e “normal”, portanto, mais exata. Tal consideração im-
plica na presunção de que existe uma “objetividade prévia”, a priori, contida nos 
enunciados, que permite discerni-los, de antemão, entre verdadeiros e falsos. 
Neste sentido, a alcunha de “fake news” é utilizada recorrentemente pela mídia 
antes mesmo que tenha havido uma submissão caso a caso aos critérios e técnicas 
de checagem das informações13. Contudo, essa purificação, que pressupõe uma 
racionalidade prévia e dada nos enunciados, é justamente aquilo que um boato 
(entendido como fake news) nega na sua eficácia comprometida com o princípio 
de incerteza. Portanto, “fake news” não me parece ser um bom termo para nomear 
exatamente aquilo que se apresenta como um boato, mas que se espalha não ape-
nas pelo boca a boca (Menezes, Guterres et al. 2020), mas também pela interação 
humano-máquina (Cesarino 2021b) e pela interação entre humano, informação 
não verificada e objetos técnicos (computadores, mídias digitais, smartphones, 
etc.) (Sampaio 2022).

Por fim, outra característica compartilhada entre discursividades conspira-
tórias, “fake news” e discursividade da feitiçaria é o seu “caráter de absorção”, de 
captura, de elementos discursivos externos, apropriando-se deles como se fizes-
sem parte de uma dimensão do oculto, portanto, sendo do domínio próprio dessas 
discursividades. No caso dos discursos negacionistas, das gramáticas conspira-
tórias e das pseudociências emergentes (Almeida 2018, Cesarino 2021a, 2021c, 
Ciência Suja 2023), há uma constante captura dos discursos científicos deslocando 
as suas atribuições e elos causais ao plano da incerteza e do oculto. Por parte das 
chamadas “fake news”, ocorre uma captura, tanto de discursividades científicas 
e institucionais, como de artefatos factuais encontrados na forma de elementos 
audiovisuais usados para aumentar o princípio de incerteza entre fato e feito. No 
caso da feitiçaria no norte de Moçambique, o exemplo mais direto de captura es-

12   Neste artigo desejo 
apenas chamar a atenção para 
a correlação epistêmica entre 
boatos e fake news, mediante 
diferentes regimes de verdade 
em operação. Porém, dada 
a longa tradição teórica de 
estudos transdisciplinares 
sobre o tema dos rumores, 
pretendo desenvolver uma 
análise posterior sobre as fake 
news, inserindo este tema em 
um diálogo com a teoria dos 
rumores (Menezes, Guterres et 
al. 2020).

13   De alguma forma, 
podemos dizer que existe uma 
predisposição em assumirmos 
o risco de agir com base em 
informações não verificadas 
(Menezes 2020, 28-34), apenas 
baseados em uma “confiança 
de família” nos relatores ou na 
forma do relato em si, como 
acontece com frequência 
no caso das chamadas fake 
news, em que a manipulação 
e a apropriação de artefatos 
audiovisuais aumentam o grau 
de imprecisão entre verdade e 
mentira na mesma medida em 
que performam um efeito de 
veracidade.



O que os negacionismos negam? Gestão do oculto e produção da verdade a partir de uma etnografia da política

Daniel Alves de Jesus Figueiredo

Dossiê

Anu. Antropol. (Brasília) v. 48, n. 2, pp.82-101. (maio-agosto/2023). Universidade de Brasília. ISSN 2357-738X. https://doi.org/10.4000/aa.11090

97

trangeira de uma discursividade é o uso da linguagem técnica da guerra nos assun-
tos de feitiçaria. O uso de termos referentes aos objetos técnicos da guerra, como 
“helicópteros” e “aviões” invisíveis, espaços “minados” como estratégia de defesa 
mágica, ou ainda, combates feiticeiros feitos sob a forma de “artilharia antiaérea”, 
“mísseis”, etc. (Figueiredo 2020, 204 [nota 134], West 2009). Esta capacidade de 
captura discursiva compõe o caráter da agência inerente às discursividades que 
operam por meio de metafísicas produtoras do oculto.

Considerações conclusivas: o que os negacionismos negam?

A partir do campo político de Nampula, Moçambique, onde existe a presença 
de metafísicas divergentes, podemos observar com maior clareza a dissonância 
entre os valores produzidos a partir dos discursos de visibilidade, característicos 
dos modos de existência modernos, em contraponto às discursividades que pro-
duzem o oculto, seja pela feitiçaria, seja pela pós-verdade.

Vimos também que os discursos de visibilidade se dão como manifestações 
da verdade, a partir de atos e condutas que funcionam como meios de purificar, 
externalizar e transcender a verdade em relação ao “senso comum”. Assim, esta-
belecem o fundamento da verdade como valor universal, dando às instituições 
modernas (como a ciência e a democracia) a grande meta-função de produzir 
ordem e confiança em oposição a um mundo de incertezas.

No entanto, mediante a existência de ontologias variáveis, em que a moral é 
contextual (Read 2018), podemos concluir que uma resposta mais satisfatória à 
pergunta sobre o que exatamente os negacionismos negam, seria dizer que não 
há uma negação da verdade em si, mas uma negação dos meios pelos quais a 
modernidade efetua a verdade como valor transcendente e universal, através 
da presunção de racionalidade contida em suas economias morais. Este critério 
fundamental de produção dos valores universais modernos é exatamente aqui-
lo que é colocado em dúvida pelas metafísicas produtoras do oculto. Portanto, 
destaco a importância em perceber as conexões entre diferentes discursividades 
que se levantam em oposição aos modos de veridição dos modernos, seja pela 
feitiçaria, presente em diversos contextos mundo afora, seja pela presença dos 
negacionismos, das discursividades conspiratórias, das epistemes neoliberais e 
da pós-verdade.



O que os negacionismos negam? Gestão do oculto e produção da verdade a partir de uma etnografia da política

Daniel Alves de Jesus Figueiredo

Dossiê

Anu. Antropol. (Brasília) v. 48, n. 2, pp.82-101. (maio-agosto/2023). Universidade de Brasília. ISSN 2357-738X. https://doi.org/10.4000/aa.11090

98

Recebido em 07/11/2022.
Aprovado em 19/06/2023 pela editora Kelly Silva (https://orcid.org/0000-0003-3388-2655).

Web Art “Negacionismos na 
estética do Cordel” elaborado 
especialmente para o presente 
dossiê. Vinicius Chaves, Iniv, 
2022.



O que os negacionismos negam? Gestão do oculto e produção da verdade a partir de uma etnografia da política

Daniel Alves de Jesus Figueiredo

Dossiê

Anu. Antropol. (Brasília) v. 48, n. 2, pp.82-101. (maio-agosto/2023). Universidade de Brasília. ISSN 2357-738X. https://doi.org/10.4000/aa.11090

99

Referências

Almeida, Rafael. 2018. “Notas para uma reflexão sobre as ‘teorias da conspiração’”. 
Ponto Urbe, nº 23. https://journals.openedition.org/pontourbe/5615

Araújo, Vinícius de Carvalho. 2002. A conceituação de governabilidade e governança: Da 
sua relação entre si e com o conjunto da reforma do Estado e do seu aparelho. Brasília: 
ENAP.

Ashforth, Adam. 2005. Witchcraft, violence and democracy in South Africa. Chicago: 
University of Chicago Press.

Blanes, Ruy. 2017. “The ndoki index: Sorcery, economy, and invisible operations in the 
Angolan urban sphere”. In Pentecostalism and withcraft: Spiritual warfare in Africa 
and Melanesia, edited by Knut Rio, Ruy Blanes and Michelle MacCarthy, 93–114. 
Londres: Palgrave Macmillan.

Brown, Wendy. 2021. Nas ruínas do neoliberalismo. A ascensão da política antidemocrá-
tica no Ocidente. São Paulo: Politeia.

Cesarino, Letícia. 2020. “What the Brazilian 2018 elections tell us about post-truth in 
the neoliberal-digital era”. Cultural Anthropology, Hot Spots. https://culanth.org/
fieldsights/what -the-brazilian-2018-elections-tell-us-about-post-truth-in-the-neoli-
beral-digital-era

Cesarino, Letícia. 2021a. Pós-verdade e a crise do sistema de peritos: Uma explicação 
cibernética. Ilha – Revista de Antropologia 23, nº 1: 73–93.

Cesarino, Letícia. 2021b. “As ideias voltaram ao lugar? Temporalidades não lineares no 
neoliberalismo autoritário brasileiro e sua infraestrutura digital”. Caderno CRH, nº 
34: 1–18.

Cesarino, Letícia. 2021c. “Tratamento precoce: Negacionismo ou alt-science?” Blog 
Labemus. https://blogdolabemus.com/?s=Let%C3%ADcia+Cesarino

Chun, Wendy. 2016. Updating to remain the same: Habitual new media. Cambridge, MA: 
MIT Press.

Ciência Suja. 2023. “A rede antivacina”. Apresentadores: Theo Ruprecht, Thaís Manarini 
e Chloé Pinheiro. Ciência Suja, 27 de abril. Podcast. https://open.spotify.com/episo-
de/ 1kpQZC3DGluUmqliIZe89y?si=84a420e745364a91&nd=1

Comaroff, Jean, e John Comaroff. 1999. “Occult economies and the violence of abs-
traction: notes from the South African postcolony”. American Ethnologist 26, nº 2: 
279–303.

Daston, Lorraine. 2017. “A economia moral da ciência”. In Historicidade e objetividade, 
37–67. São Paulo: LiberArs.

Empoli, Giuliano Da. 2019. Os engenheiros do caos. Como as fake news, as teorias da 
conspiração e os algoritmos estão sendo utilizados para disseminar ódio, medo e 
influenciar eleições. São Paulo: Vestígio.

Englund, Harri. 1996. “Witchcraft, modernity and the person: The morality accumula-
tion in Central Malawi”. Critique of Anthropology 16, nº 3: 257–79.

Evans-Pritchard, Edward Evan. 2005 [1976]. Bruxaria, oráculos e magia entre os azande. 
Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor.

Faltay, Paulo. 2020. “Máquinas paranoides e sujeitos influenciáveis: Conspiração, 
conhecimento e subjetividade em redes algorítmicas”. Tese de Doutorado. Universi-



O que os negacionismos negam? Gestão do oculto e produção da verdade a partir de uma etnografia da política

Daniel Alves de Jesus Figueiredo

Dossiê

Anu. Antropol. (Brasília) v. 48, n. 2, pp.82-101. (maio-agosto/2023). Universidade de Brasília. ISSN 2357-738X. https://doi.org/10.4000/aa.11090

100

dade Federal do Rio de Janeiro.

Feliciano, José Fialho. 1998. “Comércio e acumulação nas sociedades moçambicanas”. 
In Actas do seminário – Moçambique: Navegações, comércio e técnicas, 351–61. Mapu-
to: Comissão Nacional para as Comemorações dos Descobrimentos Portugueses.

Figueiredo, Daniel A. de Jesus. 2020. “Entre o visível e o invisível: Linguagens de poder e 
composição da política em Nampula, Moçambique”. Tese de doutorado. Universida-
de Federal de Minas Gerais.

Foucault, Michel. 2018. Do governo dos vivos. São Paulo: WMF – Martins Fontes.

Geschiere, Peter. 2013. Política de la pertenencia: Brujería, autoctonía e intimidad. Méxi-
co (D. F.): Fondo de Cultura Económica.

Geschiere, Peter. 1995. Sorcellerie et politique en Afrique: La viande des autres. Paris: 
Kartala.

Geschiere, Peter. 1997. The modernity of witchcraft: Politics and the occult in postcolonial 
Africa. Charlottesville: University of Virginia Press.

Geschiere, Peter. 2006. “Feitiçaria e modernidade nos Camarões: Alguns pensamen-
tos sobre uma estranha cumplicidade”. Revista Afro-Ásia, Universidade Federal da 
Bahia, nº 34: 9–38.

Horton, Robin. 1993. Patterns of thought in Africa and the West. Cambridge: Cambridge 
University Press.

Latour, Bruno. 2019a. Investigação sobre os modos de existência: Uma antropologia dos 
modernos. Petrópolis: Vozes.

Latour, Bruno. 2000. Jamais fomos modernos. Rio de Janeiro: Editora 34.

Latour, Bruno. 2019b. Políticas da natureza: Como associar as ciências à democracia. 
São Paulo: UNESP.

Lourenço, Vitor Alexandre. 2009. “Estado, autoridades tradicionais e transição demo-
crática em Moçambique: Questões teóricas, dinâmicas sociais e estratégias políti-
cas”. Cadernos de Estudos Africanos. Autoridades tradicionais em África: um universo 
em mudança, nº 16/17: 115–38.

Marshall, Ruth. 2009. Political Spiritualities. The pentecostal revolution in Nigeria. Chica-
go: University of Chicago Press.

Menezes, Palloma. 2020. “Teorias dos rumores: Comparações entre definições e pers-
pectivas”. Dossiê “Sociologia e antropologia dos rumores”. Sociabilidades Humanas 
– Revista de Antropologia e Sociologia 4, nº 12: 21–42.

Menezes, Palloma, Anelise Guterres, et al. 2020. “Apresentação”. Dossiê “Sociologia 
e antropologia dos rumores”. Sociabilidades Humanas – Revista de Antropologia e 
Sociologia 4, nº 12: 15–20.

Moore, Henrietta, e Todd Sanders, eds. 2001. Magical interpretations, material realities. 
Modernity, witchcraft and the occult in postcolonial Africa. Londres; Nova Iorque: 
Routledge.

Mouffe, Chantal. 2015. Sobre o político. São Paulo: WMF – Martins Fontes.

Orre, Aslak. 2009. “Fantoches e cavalos de Tróia? Instrumentalização das autoridades 
tradicionais em Angola e Moçambique”. Cadernos de Estudos Africanos, Autoridades 
tradicionais em África: um universo em mudança, nº 16/17: 139–78.

Ossufo, Chale. 2020. “48 - A Conversar com Chale Ossufo (Corredor de Nacala)” [dez. 
2016]. Entrevistadores: Daniel A. de Jesus Figueiredo e Patrick Arley de Resende. 



O que os negacionismos negam? Gestão do oculto e produção da verdade a partir de uma etnografia da política

Daniel Alves de Jesus Figueiredo

Dossiê

Anu. Antropol. (Brasília) v. 48, n. 2, pp.82-101. (maio-agosto/2023). Universidade de Brasília. ISSN 2357-738X. https://doi.org/10.4000/aa.11090

101

LACS/UFMG e Muitxs Outrxs*. Youtube, Canal Corredor de Nacala, (01:59:54 h). ht-
tps://youtu.be/ hvCkupgw3JU

Read, Kenneth. 2018 [1955]. “A pessoa moral em seu contexto”. In A questão moral: Uma 
antologia crítica, organizado por Didier Fassin e Samuel Lézé, 236–48. Campinas: 
Unicamp.

Rossi, Mariane. 2014. “Mulher espancada após boatos em rede social morre em Guaru-
já, SP. Ela foi agredida após ser acusada de praticar magia negra com crianças. Mo-
radores registraram vídeos mostrando a agressão e postaram na web”. G1, Santos e 
Região, 05/05/2014. https://g1.globo.com/sp/santos-regiao/noticia/2014/05/mulher-
-espancada-apos-boatos-em-rede-social-morre-em-guaruja-sp.html

Sampaio, Rafael Cardoso. 2022. “Fake news”. In Dicionário dos negacionismos no Brasil, 
organizado por José Szwako, e José Luiz Ratton, 133–6. Recife: Cepe.

Santos, Maria Helena de Castro. 1997. “Governabilidade, governança e democracia: 
Criação de capacidade governativa e relações executivo-legislativo no Brasil pós-
-Constituinte”. Dados 40, nº 3: 335–76.

Stengers, Isabelle, Philippe Pignarre. 2005. La sorcellerie capitaliste: Pratiques de désen-
voûtement. Paris: La Découverte.

Strathern, Marilyn. 2004. Partial connections. New York; Oxford: Altamira Press.

Szwako, José, e José Luiz Ratton. 2022. Dicionário dos negacionismos no Brasil. Recife: 
Cepe.

TCU – Tribunal de Contas da União. 2014. Referencial para avaliação de governança em 
políticas públicas. Brasília: Tribunal de Contas da União.

TCU – Tribunal de Contas da União. 2021. Dez passos para a boa governança, 2ª ed. 
Brasília: Tribunal de Contas da União.

Trentini, Daria. 2016. “‘The night war of Nampula’: Vulnerable children, social change 
and spiritual insecurity in northern Mozambique”. Africa: Journal of the Inter-
national African Institute (IAI) 86, nº 3: 528–51. https://www.africabib.org/rec.
php?RID=407464336

UNESCAP – United Nations Economic and Social Commission for Asian and the Pacific. 
2009. What is good governance? Thailand: Unescap.

Wagner, Roy. 2000. “Our very own cargo cult”. Oceania, nº 70: 362–72.

West, Harry G. 2008. “‘Governem-se vocês mesmos!’. Democracia e carnificina no norte 
de Moçambique”. Análise Social XLIII, nº 2: 347–68.

West, Harry G. 2009. Kupilikula: O poder e o invisível em Mueda, Moçambique. Lisboa: 
Imprensa de Ciências Sociais (ICS).


