
 

 

 

Revista Água Viva  

                        Revista de estudos literários 

 

 

Sociopolítica em Vieira: O sermão como artifício de intensificação crítica 

 

Guilherme João Cenci* 

Brada, ó pregador, e não cesses; levanta tua voz 

como trombeta, desengana meu povo, anuncia-lhe 

seus pecados e diz-lhe o estado em que estão 

(Padre António Vieira).  
 
 

 
RESUMO: Este artigo focaliza o papel de intensificador crít ico que os sermões de Vieira podem desempenhar 

nas denúncias sociopolíticas, considerando alguns elementos que o compõem, como: a voz do texto, a 

temática religiosa e os atos de fala austinianos. Esses elementos, por sua vez, são entendidos à luz dos 

conceitos bakhtinianos de monologismo e dialogismo, com destaque para o que é apresentado neste trabalho 

como monologis mo dialógico.  

 

ABSTRACT: This article focuses on the role of critical enhancer that Vieira 's sermons may play in 

sociopolitical complaints , considering some elements that compose it: the voice of the text, the topic of 

religion and the austinian speech acts. These elements, in turn, are understood in the light of bakhtinian 

concepts of monologism and dialogis m, with emphasis on what is presented here as dialogic monologis m. 

 

PALAVRAS-CHAVE: Vieira; sermões; sociopolítica; monologis mo; dialogismo. 

KEYW ORDS: Vieira; sermons; sociopolitical; monologism; d ialogis m. 

 

 

Como pregador, Antônio Vieira ganhou destaque ao aplicar a sua verve para 

espraiar a palavra de Deus. A habilidade criativa notada nas suas contribuições como 

jesuíta, diplomata, evangelizador e profeta revelam ainda a preocupação política com a 

sociedade na qual se inseria. Ante a corrupção e irregularidades que se faziam ver, Vieira 

procurou agir. Em seu púlpito, correntemente o performativo era direcionado para críticas 

políticas tidas como essenciais para transformar os fiéis e os governantes aos quais elas 

                                                 
*
 Aluno do Curso de Letras – UnB. Trabalho orientado pelo Prof. Dr. Augusto Rodrigues da Silva Junior 

(TEL/UnB) durante a disciplina “Barroco/Arcadismo” – 02/2010. E-mail: gu ilhermejcenci@yahoo.com.br 

 



 

 

eram dirigidas. Como aliados para tais exercícios de denúncia, Vieira encontrou sua própria 

voz, a voz característica do gênero sermonístico e a fé religiosa, componentes do sermão 

que lhe concedem o valor de intensificador crítico.  

Por voz do sermão, entende-se a maneira como é pregado o texto que o compõe. 

Primeiramente, não há diálogo expresso entre o pregador e a sua audiência. O público que 

presencia uma pregação está presente para escutá-la, mas não para se manifestar quanto ao 

seu conteúdo. Embora a plateia seja parte da performance, encenada no púlpito, a ela não se 

autoriza o falar, isto é, o opinar sobre o que está sendo dito. Como o pregador procura 

atingir um objetivo, seja ele a evangelização ou a denúncia de incongruências sociais, 

liberar a interferência do público durante a pregação poderia, certamente, mitigar o sucesso 

da exposição e o alcance dos objetivos de cada tema. 

Essa configuração rende ao sermão uma espécie de única voz detentora da verdade. 

Sem interferências e oposições à transmissão de ideias, o pregador tem espaço para 

construir um raciocínio impecável. Desse modo, ao final de uma pregação que não enfrenta 

barreiras opinativas do público, o convencimento deste acerca da matéria pregada é mais 

facilmente atingido. Em se tratando de conteúdos sócio-políticos, esse tipo de voz dos 

sermões concede tenacidade às críticas, as quais assumem um ar de incontestabilidade. 

No Sermão da Sexagésima, ficam evidentes os papéis de pregador e ouvinte e de 

como a este não é permitida a contestação do que o pregador aborda. Afirma Vieira que 

“há-de concorrer o pregador com a doutrina, persuadindo; há-de concorrer o ouvinte com o 

entendimento, percebendo” (VIEIRA, [1655], p. 3). Deste trecho e do restante do sermão, 

depreende-se que, além de a fala pertencer ao pregador, pois este concorre com a doutrina, 

o ouvinte é um receptor.  Ao ouvinte não cabe desmentir a doutrina, mas procurar 

apreendê- la e se esforçar para tal, mesmo que ela não lhe pareça adequada. No trecho “o 

homem concorre com os olhos, que é o conhecimento” (Idem), a passividade do ouvinte 

ante o pregador surge da contraposição entre o ver e o falar, ato este dotado de mais ação.  

Desse modo, eis o primeiro componente intensificador das críticas políticas em 

Vieira: a passividade dos receptores (no que diz respeito à construção do julgamento 

crítico) gerada pela voz sermonística singular. Para ilustrar melhor tal aspecto, cabe 

referência ao texto “Literatura e cultura: o complexo problema do dialogismo e a 

metodologia do sistema crítico-polifônico de Mikhail Bakhtin” (SILVA JR, 2010). Nesse 

artigo, ao abordar as variantes discursivas do monologismo e do dialogismo em Bakhtin, 

Silva Jr. enquadra Antônio Vieira como exemplo da variante monologismo dialógico. 



 

 

Segundo o autor, o monologismo dialógico  corresponde aos “discursos dogmáticos 

e/ou panfletários que são construídos com elementos polifônicos” (Idem). Ora, trata-se de 

Vieira pelo fato de, nos sermões, o jesuíta pregar como se o que dissesse correspondesse à 

última palavra, o que remete a ideia de monologismo (SILVA JR, 2010). O dialógico, por 

sua vez, traz à tona os elementos polifônicos presentes na definição acima. Isso significa 

dizer que, para construir seu monologismo sermonístico, Vieira lança mão de dados 

históricos, de outros autores gentios e, epifrasicamente, da Sagrada Escritura para fornecer 

volume à voz doutrinária única.   

Apesar desse diálogo com outras fontes de conhecimento, os sermões vierianos, 

vale frisar, não dialogam explicitamente com o público a que se destinam, no que tange à 

sua construção. Em razão disso, ainda há a predominância do monologismo, pois este 

ilustra também a “negação do outro como ser capaz de posicionar-se e tomar decisões" 

(Idem). A pregação é realizada para ouvintes, receptores que precisam entender a doutrina. 

Logo, o pregador detém um conhecimento dogmaticamente conclusivo, como se o 

sermão não pudesse ser reescrito depois de professado – tal qual o discurso/dogma bíblico. 

O texto é visto como perfeitamente acabado por si só. No início do Sermão da Primeira 

Oitava de Páscoa, Vieira afirma que “historiador e pregador hei-de ser hoje: dobrada 

obrigação de dizer verdades” (VIEIRA, 2001, p. 99), atestando o monologismo dialógico ao 

creditar veracidade ao seu discurso e ao destacar a função de historiador que exercerá.  

Nota-se isso, igualmente, no Sermão da Primeira Dominga do Advento: “(...) subir 

ao púlpito e não dizer a verdade é contra o ofício, contra a obrigação, (...); principalmente 

em mim, que tenho dito tantas verdades, (...), e a tão grandes ouvidos (ênfase adicionada)” 

(VIEIRA, 2001, p. 458).  Ao final desse trecho, a expressão “a tão grandes ouvidos” 

evidencia também a já aludida condição de ouvinte do público de uma pregação. 

A relevância gerada por isso na energização das críticas políticas expressas por 

Vieira em alguns sermões é inconteste. Por seguir o viés monológico, o sermão 

denunciatório não aplica a “necessidade da réplica e instauração de uma arquitetônica da 

respondibilidade” (SILVA JR, 2010), aspecto essencial do dialogismo. Isso posto, e 

comparando ao modo como as críticas políticas são encaradas na contemporaneidade 

(esperadamente de forma dialógica, em que a sociedade se posiciona sobre o enunciador da 

crítica, sobre o seu conteúdo e sobre o ser em que recai), a voz da parenética vieiriana pode, 

novamente, ser entendida como enaltecedora de denúncias.  



 

 

Cabe, doravante, determinar como a relação entre o conteúdo estrutural dos 

sermões, a fé religiosa, também exerce o papel de intensificador crítico. 

Como exposto, quando Vieira procura dialogar com outras fontes de conhecimento 

em seus sermões, ele almeja concatenar elementos para produzir um peculiar monologismo. 

A referência constante aos dogmas cristãos representa um desses diálogos. Nesse caso, o 

jesuíta busca, constantemente, referências no Antigo Testamento. A partir de dados 

bíblicos, cria analogias e metáforas sobre qualquer tema que retrate. Com as críticas sócio-

políticas não poderia ser dessemelhante: quando não associa diretamente os atos sociais que 

recrimina ao pecado e à marca do catolicismo de alertar os fiéis sobre as consequências da 

vida terrena na vida eterna, Vieira ainda procura embasar tacitamente sua crítica pela 

Bíblia. 

No Sermão da Primeira Oitava da Páscoa, pregado na Capela Real, no ano de 1647 

– e no qual, por haver uma quantidade significativa de trechos em que Vieira alude ao 

comportamento esperado dos governantes, a leitura rememora por vezes O Príncipe, de 

Maquiavel, quanto à temática – há um claro exemplo de embasamento religioso de críticas 

sócio-políticas. Ao discorrer sobre como o contentamento da sociedade portuguesa de sua 

época poderia ser atingido, Vieira faz denúncias. Dentre elas, há esta:  

Os Portugueses não se contentam com se lhes dar o pão partido; há-se-lhes de dar 
todo o pão, sob pena de não ficarem contentes. Daqui se segue que nunca é possível 
que o estejam (...) Nunca tantas mercês fizeram em Portugal, como neste tempo; e 
são mais os queixosos, que os contentes. Por quê? Porque cada um quer tudo. Nos 
outros reinos com uma mercê ganha-se um homem; em Portugal com uma mercê, 
perdem-se muitos (VIEIRA, 2001, p. 105-106 ). 
 

E esta, no mesmo sermão: 

Conquistar a terra das três partes do mundo a nações estranhas foi empresa que os 
reis de Portugal conseguiram muito fácil e muito felizmente; mas repartir três 
palmos de terra em Portugal aos vassalos com satisfação deles, foi impossível, que 
nenhum rei pôde acomodar, nem com facilidade, nem com felicidade jamais (Idem, 
Ibidem, p. 106). 

 

Constatando tais comportamentos e afirmando como os príncipes, os ministros e os 

vassalos devem agir, Vieira chega à conclusão de que, para haver contentamento de todos, 

“imitem nesta forma os ministros a Moisés, os vassalos aos Discípulos e os príncipes a 

Cristo (...)” (VIEIRA, 2001, p. 109). A crítica sócio-política é visivelmente fundamentada 

pela referência a personagens bíblicos cujos comportamentos são dotados de virtude, como 

o de Moisés, em cuja defesa dos egípcios os ministros deveriam se espelhar.  



 

 

Essa comparação é forte intensificador crítico não só por implicitamente aludir à 

precária e desvirtuosa organização societária portuguesa, mas também por descrevê-la 

como herética em alguns pontos, já que nenhum dos três grupos citados (o dos príncipes, o 

dos vassalos e o dos ministros) seguia, à época, o que Vieira entendia como moralmente 

adequado. Em uma sociedade predominantemente religiosa, tal insinuação incita 

fortemente a mudança dos que são denunciados, já que o devir pós-morte católico é o alerta 

de que as ações em vida terrena devem ser livres de heresia.  

A aproximação entre pecado, pós-morte e as críticas sócio-políticas vieirianas pode 

ser retratada também pelo Sermão da Primeira Dominga do Advento. Nele, Vieira defende 

a ideia de que tudo passa para a vida, mas nada passa para a conta (juízo final). Para 

defender tal argumento, descreve três parábolas. Ao discorrer sobre a parábola dos ofícios, 

afirma, citando São Paulo (monologismo dialógico!), que os homens devem obedecer aos 

seus superiores para em seguida indicar que são estes os responsáveis por todos os pecados 

cometidos por seus súditos. Vieira inclusive faz uso de um trocadilho ao ponderar que o rei, 

diante de Deus, será um réu (VIEIRA, [1655], p. 12-13 ). Vê-se isso em: 

E que responderá já não rei, mas réu? Parece que poderá dizer: Eu, Senhor, bem 
conhecia que era obrigado a evitar os pecados dos meus vassalos, quanto me fosse 
possível, mas a minha corte era grande, o meu reino dilatado, (...); e como não 
podia estar em tantas partes, e tão distantes, na corte tinha provido os tribunais de 
presidentes e conselheiros, (....). E estes que elegestes (dirá Deus) por que os 
elegestes? Não foram alguns por afeição e outros por intercessão, e outros por 
adulação, e outros por ruim e apaixonada informação? E os que ficaram de fora 
com mais conhecido merecimento, por que os excluístes? (Ibidem, p. 13 ). 

 

Esse trecho basta para exemplificar o quão tenaz a crítica que Vieira faz aos 

governantes (e às suas respectivas escolhas) acaba se tornando mediante menção à 

divindade. O poder régio, que na época era fundamentado teologicamente (rei como 

representante divino), não escapa de sua responsabilidade político-religiosa. Vieira soube 

trazer isso à tona: revelando claro descontentamento com o modo como os reis faziam uso 

de seu poder, faz questão de recordar que a representação de Deus na Terra acarreta 

consequências comportamentais sérias, e não apenas benefícios de mando. Assim, o jesuíta 

alerta para uma possível tirania em nome de Deus1 e a necessidade de evitá- la. 

                                                 
1
 Para melhor compreensão de como Vieira acred itava que o monarca deveria agir, ver A majestade do 

monarca: justiça e graça nos sermões de Antônio Vieira  (SANTOS, 2010). Nessa tese, explicitam-se os usos 

da graça e da mercê e o papel deles na construção de uma justiça conciliadora de opostos. A questão da tirania 

também é abordada. 



 

 

É em Deus, portanto, que Vieira encontra o principal argumento de autoridade para 

expor denúncias, de modo que o diálogo com a Bíblia se torna o mais precioso para a 

construção do monologismo recorrente. Afinal, a divindade não é somente fonte de amor, 

mas também de temeridade2. A construção do mito da vida eterna, por exemplo, é uma das 

fontes desse temor. Tem-se, assim, o cenário perfeito para o que pode ser chamado de 

dogmatização crítica. Em outras palavras, as denúncias adquirem a roupagem de princípios 

da própria Igreja: tornam-se indubitáveis, agregam noções do campo semântico religioso 

(ideia de pecado, por exemplo) e são justificadas pela Sagrada Escritura, media nte 

analogismos. 

Sobre a temeridade, cabe ainda um adendo. Ao estudar os vieses oficial e não oficial 

da cultura da Idade Média, cujo modo de compreender e validar a religiosidade ecoa em 

Vieira, Bakhtin afirma, a partir de Rabelais, que “as características essenciais da Idade 

Média oficial foram levadas ao seus limites na imagem do inferno, espécie de condensação 

da seriedade lúgubre inspirada pelo medo e pela intimidação. (...)” e que “a verticalidade da 

ascensão e da queda triunfava” (BAKHTIN, 2008, p. 346).  

Essa constatação do autor russo ajuda a entender como o temor provocado pela 

religião é valioso para acusações e denúncias: nelas subjaz a concepção vertical de céu e 

inferno e a possibilidade de qualquer fiel se destinar ao último. No seguinte trecho, as 

noções de temeridade, de vida eterna, de destino da alma, a lém de dialogismo (gerado pela 

referência a personagens históricas) são organizadas com acurácia por Vieira: 

 

Alexandre Magno, e Júlio César foram senhores do mundo; mas as suas almas 
agora estão ardendo no Inferno, e arderão por toda a eternidade. Quem me dera 
agora perguntar a Júlio César e a Alexandre Magno, que lhes aproveitou haverem 
sido senhores do mundo, e se acharam que foi bom contrato dar a alma pelo 
adquirir. Alexandre, Júlio, foi bom serdes senhores do mundo todo, e estardes agora 
onde estais? Já que eles me não podem responder, respondei-me vós. Pergunto: 
Tomaréis agora algum de vós ser Alexandre Magno? (VIEIRA, 2001, p. 456)  

 

Ademais, vale notar como o texto bíblico atende aos propósitos denunciativos de 

Vieira quando se analisa a sua estrutura textual. Segundo Erich Auerbach, em Mimesis, ao 

estilo homérico, que revela um texto cujos temas e sequência de fatos são ligados sem 

interstícios, contrapõe-se o estilo bíblico. Para o autor, este, em contrapartida, apresenta 

“realce de certas partes e escurecimento de outras, falta de conexão, efeito sugestivo (...)”, 

além de “multivocidade e necessidade de interpretação” (AUERBACH, 1971, p.20). 

                                                 
2
 Em O auto da festa de São Lourenço , de José de Anchieta, no quarto ato, há a personificação do amor e do 

temor de Deus. O papel deste é alertar os fiéis sobre as consequências de atos levianos. 



 

 

Desse modo, ao utilizar as escrituras na construção dos seus argumentos, Vieira tem 

liberdade para atuar interpretativamente sobre elas, preenchendo os interstícios que nelas há 

e concedendo-lhes o significado cabível de acordo com o seu viés analítico. É o texto que 

demanda essa atividade, de modo que o pregador não o estará denegrindo ao recorrer à 

exegese. Conseguintemente, tal possibilidade de atuação sobre o texto reverbera na 

edificação do monologismo dialógico: o pregador faz uso de elementos intertextuais e da 

sua interpretação para expor, ao professar, algo pronto, acabado, delimitado e sem frinchas, 

pois as que existiam são preenchidas pela sua atividade exegética.  

O sermão da Primeira Dominga do Advento comprova esse papel de Vieira. 

Partindo de um versículo da Bíblia (“O céu e a terra passarão, mas as minhas palavras não 

passarão”, Mt 24, 35), discorre sobre o pós-morte, imbuindo de significados essa passagem 

e tantas outras, como a parábola dos ofícios abordada acima. Essa atividade do pregador 

pode ser entendida como um exercício de atualização do texto à sua realidade.  

Para agregar melhor os componentes do pregar vieiriano que caracterizam o sermão 

como intensificador crítico, dando continuidade ao tema deste trabalho, cabe referência à 

teoria da performatividade de John Austin. Defendendo a linguagem como ação, Austin 

contrapôs-se ao caráter meramente descritivo que os enunciados desempenhariam. A fala é 

uma forma de agir sobre a realidade. Ao fazer denúncias, Vieira não descreve, 

simplesmente, o contexto em que se insere, mas age sobre ele, procurando modificá-lo. No 

púlpito, o jesuíta mostra o engajamento do corpo e certa teatralidade (ZUMTHOR, 2007, 

p.18), elementos performáticos que engrandecem a voz e sua ação, emanadas do pregador 

através dos sermões. 

Quando se verificam as condições de sucesso dos performativos elencadas por 

Austin, associadas aos sermões, fica mais claro como os conhecimentos retórico, verbal e 

contextual de Vieira trabalham a favor de suas denúncias.  

Para um performativo ser pleno, há três condições básicas a serem seguidas. Para o 

objetivo deste trabalho, basta citar a primeira, a qual denota a importância de determinadas 

pessoas, circunstâncias e convenções para um ato ser bem sucedido. Trocando a miúdos, 

como a enunciação de uma sentença visa a um efeito, é fundamental que ele seja produzido 

pela pessoa certa, recaia apropriadamente em outra e seja realizado em alguma 

circunstância em que o ato seja entendível, convencional (FIORIN, 2004, p. 171).  

No Sermão da Primeira Dominga da Quaresma, pregado na cidade de São Luís do 

Maranhão, no ano de 1653, e no Sermão da Epifania, pregado na Capela Real no ano de 



 

 

1662, essa condição é evidente. Em ambos, primeiramente, Vieira acredita ser a pessoa apta 

para criticar, pois se crê possuidor da verdade, como já foi exposto em exemplos anteriores 

acerca do monologismo. Em ambos, a crítica recai apropriadamente sobre aqueles que 

constituem o público da pregação: no sermão pregado no Brasil, os denunciados são os 

colonos que mantêm índios cativos; no sermão pregado em Portugal, a corte é incitada a 

auxiliar os jesuítas quanto à evangelização em terras americanas. 

São palavras criticamente sócio-políticas direcionadas aos colonos, no Brasil: 

“Sabeis, cristãos, sabeis nobreza e povo do Maranhão, qual é o jejum que quer Deus de vós 

esta Quaresma? Que solteis as ataduras da injustiça, e que deixeis  ir livres os que tende 

cativos e oprimidos” (VIEIRA, 2001 p. 459). De mesmo teor, são palavras dirigidas à corte 

de Portugal: “Naquele tempo andavam os Portugueses sempre com as armas às costas 

contra os inimigos da Fé, hoje tomam as armas contra os pregadores da Fé (...)” (VIEIRA, 

[1662]). Nessas citações, notam-se denúncias relativas à escravidão e à falta de apoio à 

pregação, respectivamente. 

Isso evidencia como os locais onde cada sermão é pregado guiam os atos de fala, o 

agir de Vieira, pois a denúncia não está descontextualizada ou direcionada àqueles nos 

quais não haverá efeito algum.  

Aliás, mais uma vez o monologismo dialógico está presente. Nesse caso, por dois 

motivos. O primeiro deles se refere ao fato de Vieira estar atento a quem o seu texto se 

destina, ponto cuja essência é dialógica por indicar uma relação intersubjetiva entre escritor 

e ouvinte (BRANDÃO, 2001, p. 246.). O segundo diz respeito ao modo como o jesuíta faz 

uso desse recurso: o contexto é mais um afluente do rio monológico vieiriano; ele reverbera 

o tom impactante e dogmático das palavras. A contextualização é, por conseguinte, mais 

um item dialógico subordinado ao monológico. 

Outros termos de Austin clarificam esse ponto. São eles: ato locucional, ato 

ilocucional e ato perlocucional. O primeiro corresponde à enunciação fonética de uma 

sentença. O segundo, aos atos presentes na própria linguagem, que seriam o pregar imbuído 

das denúncias e das críticas sociopolíticas (o pregar-denunciar, o pregar-criticar), para o 

tema aqui em foco. O terceiro, por sua vez, refere-se ao efeito do enunciado sobre o 

interlocutor para o qual ele é proferido (FIORIN, 2004, p. 173 ).  

É na busca desse efeito crítico que reside o aspecto mais importante da ação 

performática da fala. O aspecto denunciativo supera, assim, a descrição e a ação ineficiente, 

tornando-se uma ação direcionada pelo contexto e, por esse motivo, eficiente. O ato 



 

 

perlocucional vieiriano atinge, desse modo, seu objetivo: se não incita mudanças imediatas, 

traz à tona a temeridade ante o pós-morte, o que já é um efeito significativo por si só. 

Portanto, assumindo o sermão como discurso gerador de efeitos que, “no plano da oratória, 

designa a elocução pública que visa a comover e persuadir ou convencer” (MOISÉS, 2002, 

p. 125), seu uso como artifício de intensificação crítica é bastante útil para Vieira.  

Seguindo essa temática, o ato perlocucional advindo da pregação do Sermão da 

Primeira Dominga da Quaresma deve ser destacado. São palavras do Rev. Padre Gonçalo 

Alves sobre essa pregação: 

Repassado de nobre e austera eloquência, este supremo discurso alcançou um 
máximo triunfo – a liberdade dos escravos mal havidos concedida pelos senhores 
injustos e cruéis daquela colônia portuguesa. Neste sermão Vieira atingiu o 
supremo ideal do perfeito orador: vencer e conquistar o ânimo alheio. (ALVES, 
1959, p.1).  

 

Tal trecho exemplifica um efeito da ação vieiriana de denunciar, pois houve a 

libertação de escravos mal obtidos, o que ilustra a capacidade transformacional das palavras 

sobre a realidade. Essa observação do Pe. Gonçalo atesta, então, o poder de criticidade 

intrínseco ao discurso sermonístico, além da comprovação da teoria de Austin de que a 

linguagem é ação, é uma forma de agir no mundo (FIORIN, 2004, p. 173 ).  

Sendo assim, que não seja diminuída a importância do pregador para a construção 

denunciatória. É ele, na verdade, o cerne desse processo, pois é quem articula os elementos 

dialógicos embasadores do monologismo, quem cria a voz do sermão (que se funde com a 

sua no momento de proferi- lo performaticamente), quem contextualiza as críticas e quem 

procura agir para alterar beneficamente a realidade aflitiva. Nas palavras de Alfredo Bosi, 

“no fulcro da personalidade do Padre Vieira estava o desejo da ação. A religiosidade, (...) e 

a perícia verbal serviam, nesse militante incansável, a projetos grandiosos, (...), mas todos 

nascidos da utopia contra-reformista (...)” (BOSI, 2006, p.44).  

Essa descrição ilustra novamente como os atos de fala denunciais em Vieira 

seguiam um dos aspectos austinianos de validade do performativo: a enunciação do ato por 

uma pessoa adequada. Nada mais apropriado para tal do que um jesuíta que acreditava na 

mudança, bem como na sua indispensabilidade. As notas biográficas sobre Vieira 

comprovam sua índole engajada, como a citação anterior. 

Desse modo, o papel de pregador e o sermão concatenam-se em Vieira, de modo 

que o resultado dessa relação para os questionamentos sociopolíticos foi exposto neste 

trabalho ao serem destacados o monologismo dialógico, a fé religiosa e os atos de fala 



 

 

como intensificadores críticos, com destaque para o primeiro, o qual abarca os demais. A 

presença do monologismo dialógico, vale destacar, atesta ainda o poder de oratória de 

Vieira, já que elementos diversos são agrupados com coerência para que se atinja um 

objetivo performático. Por isso, foi lançada anteriormente a metáfora: rio monológico e 

afluentes dialógicos. Essa é a configuração do sermão em Vieira.  

 
 

 

 

 

Referências bibliográficas  
 
ALVES, Gonçalo. In: Obras completas de Padre Antônio Vieira.  Volume 1. Porto: Lello & Irmão 
– Editores, 1959. 
 
AUERBACH, Erich. A cicatriz de Ulisses. In: Mimesis : a representação da realidade na 
literatura ocidental. 2. ed. São Paulo: Perspectiva, 1971. pp. 1-20. 
 
BAKHTIN, Mikhail.  A cultura popular na Idade Média e no Renascimento. São Paulo – 
Brasília: Hucitec, Editora UnB, 2008. 417 p.  
 
BOSI, Alfredo. História concisa da literatura brasileira. 45. ed. São Paulo: Cultrix, 2006. pp. 43-
46. 
 
BRANDÃO, Helena H. Nagamine. Escrita, leitura, dialogicidade. In: BRAIT, Beth. 
(Org.) Bakhtin, dialogismo e construcao do sentido. Campinas: Ed Unicamp, 2001. 385 p 
 
FIORIN, J.L. A linguagem em uso. In: FIORIN, J, L. (organizador). Introdução à Linguística I. 
Objetos Teóricos. São Paulo. Contexto, 2004.  
 
MOISÉS, Massaud. Dicionário de termos literarios. 11. ed. Sao paulo: Cultrix, 2002. Páginas 
125, 126, 127, 231, 232 e 418 

 
SANTOS, Marcelo Tadeu dos. A majestade do monarca: justiça e graça nos sermões de Antônio 
Vieira (1953-1962). 2010. 178 p.; Dissertação (mestrado) - Universidade de Brasília, Programa de 
Pós-Graduação em História, 2010.  
 
SILVA JUNIOR, Augusto Rodrigues da. Literatura e cultura: o complexo problema do 

dialogismo e a metodologia do sistema crítico polifônico de Mikhail Bakhtin. Ano: 2010. 
Disponível em:<http://textosgege.blogspot.com/search/label/Augusto%20Rodrigues 
%20da%20Silva%20Junior>. Acesso em: 04 de dezembro de 2010, às 08h26.  
 

VIEIRA, Antônio. Sermão da Primeira Dominga do Advento (1655). Disponível em: 
<http://www.dominiopublico.gov.br/download/texto/fs000007pdf.pdf>. Acesso em: 28 de 
novembro de 2010, às 15h02.  
 
_________. Sermão da Sexagésima (1655). Disponível em: 
<http://www.dominiopublico.gov.br/download/texto/bv000034.pdf>. Acesso em: 28 de novembro 
de 2010, às 15h10. 
 



 

 

_________. Sermão da Epifania (1662). Disponível em: 
<http://www.cce.ufsc.br/~nupill/literatura/BT2803065.html>. Acesso em: 09 de dezembro de 2010, 
às 19h21. 
 
_________. Sermão da Primeira Dominga da Quaresma (1653).  In: VIEIRA, Antonio; 

PECORA, Alcir (Organizador). Sermões. São Paulo: Hedra, 2001. 2 v. pp. 453-466. 

_________. Sermão da Primeira Oitava de Páscoa (1647). In: VIEIRA, Antonio; PECORA, 

Alcir (Organizador). Sermões. São Paulo: Hedra, 2001. 2 v. pp. 99-116. 

 
ZUMTHOR, Paul. Perfomance, recepção, leitura. São Paulo: Cosac Naify, 2007. 125 p.  


