
Revista Água Viva                                                               ISSN 1678-7471 

Volume 2, número 2, ago-dez. 2017                                      [aguaviva.unb@gmail.com] 

RELAÇÕES FRATERNAS E CRISE DA MASCULINIDADE NO TEATRO DE 

NELSON RODRIGUES 

 

FRATERNAL RELATIONS AND CRISIS OF MASCULINITY IN THE 

THEATER OF NELSON RODRIGUES 

 

 

André Luís de Oliveira1 

 

 

RESUMO: As relações fraternas das peças teatrais Perdoa-me por me traíres (1957) e 

Toda nudez será castigada (1965), ambas de Nelson Rodrigues, discutem como se 

formam os territórios da similaridade e da dessemelhança dentro de uma relação entre 

dois irmãos homens que se veem na obrigação de obedecer a valores que regem um ideal 

social de masculinidade. Essas obras representam homens cordiais e severos, que 

confirmam modelos culturais daquilo que tradicionalmente significa ser homem. 

Palavras-chave: Literatura; Dramaturgia; Masculinidade; Relações Fraternas; Nelson 

Rodrigues. 

 

ABSTRACT: The fraternal relations in the plays Perdoa-me por me traíres (1957) and 

Toda nudez será castigada (1965), both written by Nelson Rodrigues, discuss how the 

territories of the similarity and dissimilarity are formed in a relation when two men see 

each other in the obligation to obey values that rule a social ideal of masculinity. These 

plays represent cordial and severe men, that confirm cultural models of something that 

we traditionally call being a man. 

Keywords: Literature; Dramaturgy; Masculinity; Fraternal Relations; Nelson Rodrigues.  
 

 

Estudar a representação das relações fraternas na Literatura dramática é uma tarefa 

que exige imaginação.  

Cabe entender que, em um cenário familiar qualquer, independente de o texto 

contemplar essa dimensão, os irmãos são atores de um relacionamento que se equilibra 

sobre tantos sentimentos que às vezes não cabem em um diálogo; que suas histórias vão 

se confundir a cada cena porque se originam do mesmo roteiro original; que estão 

conectados por um laço eterno e inevitável incapaz de se desfazer quando a cortina se 

                                                           
1 Doutorando do Programa de Pós-Graduação em Literatura da Universidade de Brasília (PósLIT/UnB), 

linha de pesquisa Literatura e interartes; pesquisa de mestrado intitulada Da tragédia ao trágico: relações 

fraternas; E-mail: andaires1607@gmail.com  

mailto:andaires1607@gmail.com


Revista Água Viva                                                               ISSN 1678-7471 

Volume 2, número 2, ago-dez. 2017                                      [aguaviva.unb@gmail.com] 

fecha; que a luz geral nunca vai se acender completamente nem na plateia, nem no palco 

e, por mais que os ensaios tenham sido exaustivos, a maior parte da elaboração ficará nos 

bastidores. Cabe, por fim, estabelecer um fértil diálogo entre a Literatura e o Teatro, os 

quais se assemelham e se diferenciam desde o princípio, como dois irmãos. 

O presente artigo busca analisar as relações fraternas de Raul e Gilberto, 

personagens da peça teatral Perdoa-me por me traíres (1957), e Herculano e Patrício, de 

Toda nudez será castigada (1965), ambas de Nelson Rodrigues, a partir das quais é 

possível discutir como se formam os territórios da similaridade e da dessemelhança dentro 

de uma relação entre dois irmãos homens que se veem na obrigação de obedecer a valores 

que regem um ideal social de masculinidade.  

É possível afirmar que as obras representam, pelo menos dois tipos de homens: o 

cordial e o severo, sendo que os dois confirmam modelos culturais daquilo que 

tradicionalmente significa “ser homem” numa cultura patriarcal ou, melhor dizendo, 

viriarcal2. Para realizar a análise proposta desses textos dramáticos, recorremos às 

referências de Rebeca Goldsmid e Terezinha Féres-Carneiro, no que se refere às 

dinâmicas das relações fraternas e a Sábato Magaldi, Henrique Gusmão e Elton Siqueira, 

a fim de tecer considerações entre o teatro de Nelson Rodrigues e as relações sociais que, 

típicas do povo brasileiro, que ele comumente representa.  

Antonio Candido (2006, p. 30), em Literatura e sociedade, afirma que o fato 

literário é primordialmente artístico, estético, e que deve ser interpretado como um 

fenômeno dialético influenciado pelo meio social e que, na mesma medida, o influencia. 

De certo modo, a arte é social, isto é, está interessada nos problemas sociais, mas também 

é expressão da sociedade. Em suas peças, Nelson Rodrigues frequentemente se apropria 

do elemento real socialmente observado para interpretá-lo esteticamente no seu teatro. 

Segundo Welzer-Lang,  

 

O estudo concreto dos homens e do masculino mostra que os homens 

estão longe de ser um grupo ou uma classe homogênea, e que o que 

faz deles um grupo social, uma classe, (os privilégios atribuídos aos 

homens, a aspiração de se igualar aos homens, tidos com superiores, 

as representações e práticas comuns...) não é suficiente para dar conta 

das relações entre eles (WELZER-LANG, 2004, p. 117). 

                                                           
2 Daniel Walzer-Lang sugere o termo, em concordância com Nicole-Claude Mathieu, defendendo que 

“‘viriarcado’ é o poder dos homens (vir), sejam eles pais ou não, sejam as sociedades patrilineares ou 

matrilineares” (2004, p. 118) 



Revista Água Viva                                                               ISSN 1678-7471 

Volume 2, número 2, ago-dez. 2017                                      [aguaviva.unb@gmail.com] 

 

Nas peças lidas, o vínculo entre dois irmãos homens servirá de palco para a análise de 

como personagens que vivem uma relação horizontal (por serem elementos 

reconhecidamente “semelhantes” em um contexto social dado, o familiar) rechaçarão 

qualquer diferença percebida no outro. Em suma, como homens se comportam quando 

estão em relação com outros homens. 

Em Perdoa-me por me traíres (1957), o protagonista é Raul. Ele sustenta para a 

sobrinha uma história de que Judite, mãe dela e sua cunhada, se suicidou, e seu irmão, 

Gilberto, por desgosto, enlouqueceu. Na verdade, Raul mandou Gilberto para o hospício 

e envenenou a cunhada, em seguida, sob a justificativa de que ela traía o irmão dele.  

Formalmente falando, a peça é constituída de três atos, sendo o primeiro e o último 

ambientados no plano da atualidade, e o segundo, quase todo composto de um longo 

flashback que conta a história da mãe de Glorinha, o adultério e seu assassinato. 

Conforme Magaldi, “O plano da memória permite que se selecionem os episódios 

essenciais, relacionados à verdade que Raul pretende transmitir” (MAGALDI, 2004, p. 

111). Assim, ele começa a contar a história da morte de Judite, e há uma pausa nessa 

narração para que os personagens surjam no passado vivendo a cena evocada sob o ponto 

de vista dele. No entanto, há momentos em que só estão presentes no ambiente Judite e 

Gilberto. Como, então, Raul poderia contar a história sem ter presenciado todos os fatos? 

Parece evidente que, nesse plano da memória, tudo o que se passa diante dos olhos do 

espectador (ou do leitor) é fruto da subjetividade de Raul. 

Judite e Gilberto vivem há três anos em constante lua de mel, fazendo amor e 

tomando banho juntos diariamente. Mas um dia, quando já ouvia rumores a respeito das 

brigas do casal, Raul recebe uma ligação da cunhada dizendo-lhe que corre perigo de vida 

e pedindo que ele vá até a casa dela urgentemente. Gilberto fica ainda mais violento com 

essa ligação telefônica e Judite afirma ter chamado o irmão dele porque “Raul é a única 

pessoa no mundo que você respeita, talvez ele me possa salvar, quem sabe?” 

(RODRIGUES, 2012, p. 41). Quando Raul chega à casa, Gilberto está ameaçando Judite, 

a qual, amedrontada, mente para que Raul os deixe a sós o quanto antes. O primeiro 

encontro dos irmãos é uma cena de indisfarçável desconforto até que, em súbita explosão, 

Gilberto procura se defender: 

 



Revista Água Viva                                                               ISSN 1678-7471 

Volume 2, número 2, ago-dez. 2017                                      [aguaviva.unb@gmail.com] 

GILBERTO - [...] Raul, está vendo essa mulher? Dei-lhe sim, com as 

costas da mão na boca e aqui no ouvido! Ela virou por cima das cadeiras 

e eu te juro, Raul – tive vontade de matá-la. [...] Um marido que bate 

tem suas razões. 

JUDITE (enfurecida) – É mentira. 

TIO RAUL – Quais são as tuas razões? 

GILBERTO – Uma única: ela me trai. Basta? (RODRIGUES, 2012, p. 

43-44). 

 

É interessante notar como Gilberto acredita que a suposição de que a esposa o trai 

é razão suficiente para agredi-la. Também é digna de nota a certeza que ele tem de que o 

irmão vai concordar com suas atitudes - ele parece certíssimo disso no fim de sua fala! 

Percebe-se aqui uma convicção na cumplicidade do outro, não apenas porque Raul é seu 

irmão, mas principalmente porque ele também é homem, por isso compreenderá e 

endossará suas razões. 

Raul, no entanto, não concorda com Gilberto porque considera monstruoso o 

raciocínio dele, reprime-o quando ele xinga a esposa e se coloca ao lado da cunhada. 

  
TIO RAUL (para Judite) - Você tem toda a razão, Judite. Eu, se tivesse 

de depor no tribunal, na polícia, em qualquer lugar, ficaria ao seu lado 

e contra meu irmão. E vamos fazer o seguinte: depois que você foi 

espancada e que chamou seu marido de canalha, é óbvio, claro, que não 

pode haver mais nada entre vocês, nada! Isso tem que se ser resolvido 

já. Você vai apanhar agora mesmo sua filha e vamos sair juntos 

(RODRIGUES, 2012, p. 45). 

 

A pressa de Raul em resolver o conflito com a separação é perfeitamente 

justificada, mas Judite nunca pensara em deixar a casa e sua recusa não só decepciona 

Raul como faz com ele coloque os dois, irmão e cunhada, sob o mesmo juízo negativo.  

Nesse momento, Gilberto confessa que não está bem: diz que é capaz de matar a 

mulher e que anda tendo alucinações. Psicanálise só não lhe parece suficiente e ele pede 

que o irmão o leve para alguma casa de saúde onde possa ficar internado por um tempo. 

Ele diz: “Voltarei, se voltar, quando for outro homem. Não quero mais ser quem sou” 

(RODRIGUES, 2012, p. 49). Seis meses depois, Gilberto está de volta e chega em casa 

de surpresa: 

 

TIO RAUL – Mais que foi isso? (abraçam-se com tremenda efusão) 

GILBERTO – E mamãe? O pessoal todo? 

TIO RAUL – Você está com outra cara! 



Revista Água Viva                                                               ISSN 1678-7471 

Volume 2, número 2, ago-dez. 2017                                      [aguaviva.unb@gmail.com] 

GILBERTO – A cara é o menos! Outra alma e te juro: sou outro, 

profundamente outro. (com angústia) E sabe por que enlouquecemos? 

Porque não amamos (RODRIGUES, 2012, p. 51-52) 

 

Essa mudança de comportamento causa estranhamento sobretudo no núcleo 

masculino da família. 

  
TIO RAUL (baixo) – Observem os modos, as reações dele, observem! 

E depois digam se eu não tenho razão! 

PRIMEIRO IRMÃO – O que eu sinto nele é uma bondade doentia, sei 

lá! 

SEGUNDO IRMÃO – A malarioterapia é troço superado! 

(RODRIGUES, 2012, p. 54-55). 

 

Na sala da casa estão a mãe, os irmãos e alguns tios de Raul e Gilberto que, embora 

nem todos se pronunciem, reuniram-se numa espécie de julgamento de Judite. Raul revela 

a Gilberto que a esposa o trai e, segundo Magaldi, “Nesse ponto Nelson introduz na trama 

todo o sentido que pretende extrair de Perdoa-me por me traíres (1957). Ele veio sendo 

preparado através de revelações paulatinas de Gilberto” (MAGALDI, 2004, p. 111). O 

marido de Judite afirma à família que não importam as certezas de Raul, o qual pagou um 

investigador para seguir Judite e, depois de vinte dias de trabalho, possui nome, endereço, 

telefone e “vários detalhezinhos de alcova” (RODRIGUES, 2012, p. 56). Se o homem 

enlouquece porque não ama, foi por vontade de amar a esposa que ele conseguiu sair do 

sanatório. De todo o escrutínio de Judite, importa-nos, sobretudo, o fato de que a família 

de Gilberto cobra dele uma atitude concreta para a manutenção de sua honra. 

 
GILBERTO (recuando) – Vocês exigem o quê de mim? 

TIO RAUL – O castigo de tua mulher! 

MÃE – Humilha bastante! 

PRIMEIRO IRMÃO – Marca-lhe o rosto! 

GILBERTO – Devo castigá-la eu mesmo? Na frente de vocês? 

(RODRIGUES, 2012, p. 58). 

 

Defesa da honra, retratação pelo adultério sofrido. É parte da estética rodriguiana 

a exacerbação de uma situação extremada levada ao limite para denunciar práticas 

comuns da sociedade brasileira. Não podemos, porém, interpretar como mero exagero a 

cena citada. A questão da defesa da honra masculina é recuperada na peça de Nelson 

Rodrigues e ainda hoje é alegação comum de diversos maridos violentos com suas 

esposas, conforme inúmeras ocorrências policiais que denotam violência doméstica e que 



Revista Água Viva                                                               ISSN 1678-7471 

Volume 2, número 2, ago-dez. 2017                                      [aguaviva.unb@gmail.com] 

são noticiadas na imprensa com circunstâncias semelhantes às de Perdoa-me por me 

traíres (1957). Em sua pesquisa, Daniel Welzer-Lang percebeu que 

 

Os homens violentos definem a violência que exercem sobre sua 

companheira como um continuun de violência física, verbal e sexual, 

associado a uma intenção; intenção de dizer, de exprimir um 

sentimento, um desejo, uma vontade. “Era para dizer a ela... para 

mostrar a ela”, explicam eles quando desistem de negar (WELZER-

LANG, 2004, p. 114). 

 

Gilberto, porém, não cede às exigências da família. Ele crê apenas na esposa, no 

jeito que ela é, e acredita, conforme fala para a família, que “A adúltera é mais pura porque 

está salva do desejo que apodrecia nela” (RODRIGUES, 2012, p. 57), e porque espera-se 

dele que castigue a esposa, joga-se aos pés de Judite e, “num soluço imenso”, diz-lhe a 

ambígua frase que dá título à peça. Por parecer louco nesse assomo de paixão livre de 

ciúmes e julgamentos, é novamente conduzido ao sanatório. A incompreensão entre os 

personagens e os ruídos na comunicação compõem uma espécie de jogo de linguagem 

que, conforme Lopes (2007), promove um hiato entre o dito e o não dito determinante 

para cumprir o desfecho trágico de Gilberto.  

Judite também interpreta como loucura que o marido tenha realmente voltado 

“outro homem” e agora compreenda suas traições com generosidade e desapego, isto é, 

sem as influências culturalmente impostas pelo viriarcado cristão. Por isso, ela afirma 

“(crispada e com certa vergonha) Deve ser internado!” (RODRIGUES, 2012, p. 59, 

grifos nossos). Para Elton Siqueira, que apresenta essa mesma leitura sobre os territórios 

da masculinidade em Perdoa-me por me traíres (1957),  

 

A grande ironia trágica se concentra na incomunicabilidade entre 

Gilberto e a esposa. Ele, protegendo-a, resguarda-se do ciúme, 

oferecendo-lhe um amor puro e absoluto; ela, fingindo que não o traía, 

não deixa de se espantar diante do pedido de perdão de Gilberto. A 

ordem discursiva hegemônica constrange o discurso alheio (o de 

Gilberto) e proscreve-o. Gilberto é preso pelos irmãos e retirado de 

cena, rumo ao manicômio (SIQUEIRA, 2010, p. 142). 

 

Ressalte-se, porém, que foi Raul quem pediu para os irmãos segurarem Gilberto 

quando decidiu, sozinho, que ele deveria voltar à casa de saúde. Assim, os homens 

silenciam o discurso de um irmão que evoca outra masculinidade, a qual rompe com a 

continuidade de valores morais pré-estabelecidos (e reconhecidos por todos) e elege o 



Revista Água Viva                                                               ISSN 1678-7471 

Volume 2, número 2, ago-dez. 2017                                      [aguaviva.unb@gmail.com] 

amor, livre de rótulos, em detrimento da honra, conforme o discurso hegemônico a 

compreende. Siqueira (2010) conclui que o silenciamento forçado de Gilberto representa 

a manutenção do status quo, a fim de que seu comportamento não maculasse a imagem 

da família tradicional e do papel que um homem representa nessa estrutura.  

Daniel Welzer-Lang (2004, p. 112) considera que um dos motivos que contribuem 

para a manutenção dos modelos hegemônicos de masculinidade reside no hábito 

masculino, estabelecido culturalmente e mantido de modo quase inabalável, de homens 

não falarem de si, a fim de não traírem os segredos que partilham. Para que seja possível 

um estudo profícuo do tema, é necessário poder abordar ao mesmo tempo as transgressões 

sociais do que se considera especificamente masculino e as resistências masculinas a 

essas mudanças. Assim, “para compreender as reações masculinas ao novo 

questionamento dos privilégios concedidos aos homens, precisamos desconstruir o 

masculino, revelando-o como gênero permeado também pelas relações sociais de sexo” 

(WELZER-LANG, 2004, p. 117). 

Na sequência da peça rodriguiana, Raul dá um exemplo de uma força que surge 

no sentido de manter as posições de poder masculinas exatamente como estão: ele entrega 

o copo de água com veneno para que Judite beba. “Estou no lugar do irmão louco. Negas 

que tem um amante?” (RODRIGUES, 2012a, p. 61). Ela confessa muitas traições e bebe 

o conteúdo do copo.  

Assim, porque Gilberto voltou outro homem, Raul envenena Judite afirmando que 

está no lugar do irmão louco. Essa frase também é ambígua. Ele está no lugar do irmão 

porque, no seu entendimento, Gilberto está louco e não pode mais responder por si 

mesmo? Ou ele está ocupando o lugar de marido, de homem, e age como Gilberto deveria 

se estivesse em perfeito estado de saúde mental? Gilberto é outro homem porque 

compreende o amor e a liberdade que uma mulher casada tem de se satisfazer 

sexualmente. 

E ser outro homem, segundo Siqueira “implica uma relação entre a moral 

burguesa moderna e o outro da masculinidade. O que se espera de um ‘homem’, na 

perspectiva pequeno-burguesa como a de Tio Raul, sua família e Judite, quando se sabe 

que a esposa é adúltera? O castigo” (SIQUEIRA, 2010, p. 139). Agora que Gilberto 

rompeu com o padrão viriarcal que a família brasileira, a religião cristã e até mesmo a lei, 



Revista Água Viva                                                               ISSN 1678-7471 

Volume 2, número 2, ago-dez. 2017                                      [aguaviva.unb@gmail.com] 

numa perspectiva histórica3, esperavam dele como homem, Raul precisa matar a cunhada 

sob a desculpa de defender a honra da família e a masculinidade do irmão, mas de certo 

modo, a masculinidade como um todo. 

De volta ao tempo presente, no terceiro ato, Tio Raul evoca a semelhança entre 

Judite e sua sobrinha, Glorinha, para concluir que ambas terão o mesmo destino. 

“Aparentemente, Raul puniu o pecado de Judite, e agora quer punir o de Glorinha” 

(MAGALDI, 2004, p. 112). Numa agressiva discussão, porém, ele confessa que amava 

Judite e a matou porque ela o repeliu. Segundo Aguiar 

 

Ao assassinar Judite, tio Raul protesta a honra do irmão e a da família, 

pois ela traíra repetidas vezes Gilberto enquanto este estava internado, 

e continuava traindo. Mas na verdade, ele age tomado de ciúmes pela 

cunhada, pois ela traíra o marido com outros, mas não com ele, que a 

desejava (AGUIAR, 2012, p. 84)4 

 

Assim, seu argumento ao assassinar Judite é a manutenção dos valores morais e 

religiosos com os quais ele concorda apenas no nível do discurso. Raul mata a cunhada 

por adultério, mas gostaria que ela tivesse sido adúltera com ele. Segundo Siqueira, 

  

a personagem Tio Raul, responsável pela manutenção da moral 

pequeno-burguesa, mostra-se tão desequilibrada quanto Gilberto, pelo 

menos da forma como este último fora pintado na sequência do 

flashback; assim como se revela tão adúltera quanto Judite, pois 

pretendera trair o irmão para ficar com a cunhada (SIQUEIRA, 2010, 

p. 145). 

 

Dois homens educados por uma tradicional família pequeno-burguesa brasileira, 

Gilberto e Raul se irmanam também por dividirem os mesmos sentimentos de conflito 

entre os valores cristãos, moral e socialmente aceitos, e um desejo latente de amar sem 

ter que responder à expectativa pública. A diferença entre eles é que Gilberto, na casa de 

saúde, reconheceu essa incompatibilidade e fez uma escolha, enquanto Raul, mesmo 

casado, apaixona-se primeiro por Judite e depois por Glorinha, cumprindo, assim, 

 

                                                           
3 A mulher adúltera não encontrava clemência na legislação civil do Brasil colônia. De imediato, “não se 

punia o marido adúltero, mas só a esposa e seu parceiro de adultério. Além disso, conforme Emanuel 

Araújo, a lei sublinhava que ‘achando o homem casado sua mulher em adultério, licitamente poderá matar 

assim a ela como o adúltero’” (ARAÚJO, 2008, p. 224). 
4 As citações de Flávio Aguiar se encontram no Roteiro de leitura das respectivas peças de Nelson 

Rodrigues nas edições consultadas. Ver referências. 



Revista Água Viva                                                               ISSN 1678-7471 

Volume 2, número 2, ago-dez. 2017                                      [aguaviva.unb@gmail.com] 

uma trajetória até o aniquilamento. A vertigem será apaziguada na 

morte. A formação moral não lhe permitiria possuir a sobrinha. Ele 

confessa o amor quando tem certeza de que se punirá com o suicídio. 

Na última fala, Raul ainda pronuncia o nome de Judite, fundindo nessa 

exclamação a cunhada e a sobrinha (MAGALDI, 2004, p. 113). 

 

Na hora em que Judite desfalece, ela não pode mais apresentar resistência e Raul 

está livre para tocá-la. O único consolo dele é ter beijado a cunhada na hora em que ela 

morria. Privilégio negado ao marido e aos amantes. No momento em que conta para 

Glorinha a vantagem que teve sobre os demais, fica claro que o sentimento de Raul com 

o irmão é muito mais de rivalidade que de afinidade e companheirismo centrado na 

masculinidade. Trata-se, no entanto, de uma disputa branda e sutil que ele estabelecera 

com Gilberto, subjacente à ética pequeno-burguesa que molda suas relações sociais. 

De qualquer forma, na obra de Nelson Rodrigues, mesmo quando a disputa se 

apresenta desvelada e autodeclarada, o conflito entre dois irmãos consanguíneos não se 

dará de modo violento. Em Toda nudez será castigada (1965), Herculano e Patrício vivem 

em competição, sendo que o segundo, sustentado pelo primeiro, pretende superá-lo em 

status. O que se tem é uma história de ódio e vingança cheia de ritmo e reviravoltas. 

O recém-viúvo Herculano sustenta o irmão e as tias solteiras e católicas na casa 

em que vive com o jovem filho Serginho. Patrício culpa o irmão por não o salvar da 

falência em que perdeu tudo o que tinha e quer destruí-lo por isso. Seu plano, a princípio 

simples e improvisado, é promover um encontro entre a prostituta Geni e o castíssimo 

Herculano. 

Os irmãos são muito diferentes entre si e Patrício urge por encontrar similaridade 

entre eles. Herculano tem formação religiosa e casou virgem. Tudo leva a crer que ele só 

tinha relações com a esposa e apenas “De mês em mês, quando a mulher era viva, fazia o 

papai e mamãe, de luz apagada” (RODRIGUES, 2012b, p. 35). Além disso, ele está em 

profundo sofrimento pela morte da mulher por câncer de mama, e prometeu ao filho que 

nunca mais se casaria nem teria relações com outra. Dessa forma, sua moral é ilibada aos 

olhos do senso comum e contra ele não há nada que se possa dizer. É justamente essa 

imagem moralmente imaculada que seu irmão pretende manchar para sempre. 

Patrício, por sua vez, foi visto por uma das tias tendo relações sexuais com uma 

cabra aos onze anos de idade. Seu castigo foi aplicado pelas próprias tias, de forma 

bastante severa: “uma hora de joelho, em cima do milho. Me botaram num canto, como 

se eu, um menino, tivesse lepra” (RODRIGUES, 2012b, p. 35). Henrique Gusmão 



Revista Água Viva                                                               ISSN 1678-7471 

Volume 2, número 2, ago-dez. 2017                                      [aguaviva.unb@gmail.com] 

considera essa cena um exemplo da “tensão entre o desmedido e violento impulso do sexo 

e, ao mesmo tempo, violentos e excessivos mecanismos castradores e controladores da 

vida sexual” (GUSMÃO, 2008, p. 104). Adulto, Patrício vai se tornar frequentador 

assíduo de bordéis. Na sua família, ele representa a exceção, o desvio sexual dentro de 

um grupo de castos, que não consegue gerir o próprio negócio, enquanto Herculano é rico 

e bem de vida. Conforme Goldsmid e Fères-Carneiro, é preciso considerar “que a 

manutenção rígida de um ideal igualitário entre os irmãos poderá atuar como formação 

reativa e, diante de qualquer desigualdade, desencadear uma luta fratricida, destruidora 

do grupo e de seus elementos” (GOLDSMID & FÈRES-CARNEIRO, 2011, p. 779). A 

diferença entre esses personagens rodriguianos é notável porque Patrício é o irmão que 

não possui qualquer senso de pertencimento ao lar e que, na opinião da família, não deu 

certo na vida. 

Segundo Magaldi, 

  

Nelson deu a Herculano, que tem 42 anos, a tessitura dos inocentes, dos 

ingênuos, dos indefesos em face das armadilhas do dia-a-dia. Sem a 

provocação de Patrício, exibindo-lhe a fotografia de Geni nua e 

embebedando-o, provavelmente ele não romperia a castidade que se 

propôs cultuar, morta, a mulher. Comandando, na aparência, o próprio 

destino, na verdade ele é joguete do irmão, de Geni e do filho, que 

traçam o caminho de sua perda (MAGALDI, 2004, p. 162). 

 

 

Há que se levar em conta, porém, que as personalidades dos dois irmãos não são 

assim tão rígidas e dicotômicas, conforme ressaltarei mais adiante. De maneira geral, o 

que surge também de modo curioso é como Patrício procura aproximar a reputação de 

Herculano à sua, ou seja, ele se esforça para provar a todos que há uma semelhança entre 

os dois, um mesmo princípio de masculinidade envolve os irmãos: a sexualidade.  

Para isso, Patrício conta ao filho de Herculano que este esteve bêbado, durante 

três dias, no bordel. Também é ele quem leva Serginho a ver o pai e Geni nus no jardim 

da casa do subúrbio, e incita o rapaz a exigir que Herculano se case com a prostituta para, 

em seguida, segundo seus planos, o sobrinho seduzi-la e se vingar do pai porque transar 

com a prostituta não seria uma grande vingança, mas com a madrasta, sim. 

“Curiosamente, não falha nenhuma das tramas urdidas por Patrício. Nelson atribui-lhe 

poder excepcional, normalmente associado às figuras demoníacas. Tudo se cumpre em 



Revista Água Viva                                                               ISSN 1678-7471 

Volume 2, número 2, ago-dez. 2017                                      [aguaviva.unb@gmail.com] 

obediência aos desígnios de Patrício” (MAGALDI, 2004, p. 165). A mágoa desse 

personagem se revela mais gravemente quando ele diz a Geni, já quase no fim da peça, 

que o sobrinho lhe deu dinheiro no aeroporto, mas “Não foi por bondade. Ninguém é bom 

comigo” (RODRIGUES, 2012b, p. 104). Patrício é um triste, complexo e solitário mau 

caráter.  

Nesta que é uma das peças mais pessimistas e amargas de Nelson Rodrigues, todas 

as cenas se desenvolvem a partir das premissas do discurso religioso atravessado pelo 

impulso sexual. Tirando Geni, a prostituta cuja foto nua circula entre os personagens 

masculinos revelando atrações e fazendo-os abandonar crenças e práticas; e Patrício, que 

se iniciou no sexo com um animal, e que vive o prazer carnal livremente em prostíbulos, 

todas as outras personagens experimentam certa interdição sexual e uma posterior 

violação no discurso ou na prática.  

As três tias solteironas pregam pela castidade de Herculano e de Serginho em um 

culto forçada à imagem da falecida esposa/ mãe, mas examinam as cuecas dos homens da 

casa atrás de rastros de sexo ou da ausência deles, representando, assim, a antagônica 

tensão entre a interdição ao sexo e o impulso sexual. Sobre Serginho, elas exercem 

influência ainda maior, pois dão banho no sobrinho nu mantendo assim “a ‘impotência 

do menino, que mais bem deveria ser chamada ‘inapetência’, de falta de apetite, não só 

para o sexo, mas para a vida como um todo” (AGUIAR, 2012b, p. 111). O nojo de 

Serginho para qualquer tipo de relação sexual é o resultado dessa criação nociva e mal 

equilibrada entre o desejo de pureza e o surgimento implacável dos próprios instintos – 

no fim da peça, o rapaz foge com o ‘ladrão boliviano’ que o violara na cadeia.  

Patrício sabe manipular bem a castidade anunciada de Herculano e de toda a 

família. Entretanto, no caso de seu irmão, não é somente o sexo, mas também o dinheiro 

que determina a ação. Nesse sentido, ainda cabe um comentário sobre Raul, de Perdoa-

me por me traíres (1957), que também é o provedor da casa, sustenta a sobrinha e a esposa 

Odete, uma das tantas personagens de Nelson Rodrigues, loucas e silenciosas que “frágeis 

diante da realidade, se refugiam no próprio mundo, defendidas das agressões” 

(MAGALDI, 2004, p. 114).  

Depois da falência em seus negócios, Patrício passou a depender financeiramente 

de Herculano, inclusive, vivendo de favor na casa do irmão e o conflito entre os dois é 

determinado também economicamente. 

 



Revista Água Viva                                                               ISSN 1678-7471 

Volume 2, número 2, ago-dez. 2017                                      [aguaviva.unb@gmail.com] 

HERCULANO (quase chorando) - Seu canalha! Então, você? 

PATRÍCIO (sem reagir e com desesperado cinismo) – Você me insulta, 

porque me dá dinheiro! Insulta porque me paga!  

(O riso de Patrício é quase choro.) 

HERCULANO – Você foi dizer a meu filho. 

PATRÍCIO – Pode até me bater, bate! Porque eu estou precisando de 

dinheiro. (fala sem parar, sôfrego, ofegante) Herculano, eu comprei um 

automóvel de segunda mão, uma lata velha. Assinei umas letras, que o 

dono topou. Quem vai pagar é você! 

HERCULANO – De mim não vê um vintém! Ande a pé! E olha! [...]  

Vou te deixar morrer de fome! (RODRIGUES, 2012b, p. 53) 

 

Nas primeiras cenas dos dois, há brigas, ameaças e uma rubrica que se repete 

indicando que Herculano “agarra o irmão pela gola do paletó” (RODRIGUES, 2012b, p. 

52). Este também chama o irmão de cínico, crápula e canalha. Em suma, Herculano é, ao 

mesmo tempo, o mais ingênuo e o mais agressivo dos dois. Religioso, mas resolve suas 

questões com o irmão por meio de violência física. Já Patrício é astuto e articula 

intelectualmente sua vingança, quase não suja as próprias mãos e manipula Geni e 

Serginho, conforme a necessidade de seus interesses.  

Segundo Aguiar, “Patrício destrói o irmão com refinamento aristocrático, de quem 

se vê superior não só a ele, mas a todos os homens, por condição de natureza. Ele quer 

ser como Deus, comprovando a tese de que o homem é um ‘bicho mau’” (AGUIAR, 

2012b, p. 112). Sábato Magaldi ainda estende a interpretação dessa competição dos 

irmãos a um sentido mitológico, comparando a relação da dois à de Caim de Abel, 

“modelo ancestral dos ódios fraternos” (MAGALDI, 2004, p. 165). Por mais que 

Herculano tenha dinheiro, não é no seu bolso que o irmão vai atacar porque sabe que a 

imagem dele conta mais. 

Tanto é que a derrocada de Herculano é total, conforme Patrício progressivamente 

coloca em dúvida sua castidade e honra. A última aparição dele na peça é marcada por 

berrar a “maldição final”: “Hei de ver Herculano morrer! Hei de ver Herculano morto! 

Com algodão nas narinas e morto!” (RODRIGUES, 2012b, p. 105).  

Três últimas considerações a que se propôs essa breve apresentação podem 

indicar, primeiro, que não existe um só modelo hegemônico de masculinidade. De fato, 

existem vários e o que pode determinar de algum modo a sua penetração no grupo é o 

contexto sociocultural. Em casa, Herculano era o modelo por ser casto como as tias, como 

exigia sua moral cristã ilibada; mas do ponto de vista de Patrício, o padrão de 

masculinidade era representado sobretudo pelo exercício livre da sexualidade, ressalte-se 



Revista Água Viva                                                               ISSN 1678-7471 

Volume 2, número 2, ago-dez. 2017                                      [aguaviva.unb@gmail.com] 

heteronormativa, que é considerada linha de conduta para os homens. Não é por acaso 

que ele expõe com maldade a homossexualidade de Serginho para Geni. 

Segundo Welzer-Lang, é um duplo paradigma o que define a superioridade 

masculina em relação às mulheres e a outros homens que não se encaixam nos padrões 

normalmente estabelecidos. 

 

Este, homem viril no modo de se apresentar e em suas práticas – 

portanto não efeminado – ativo, dominante, pode aspirar aos privilégios 

de gênero. Os outros, os que se distinguem por uma razão ou outra, por 

causa de sua aparência ou de seus gostos sexuais “pelos” homens, 

representam uma forma de insubmissão ao gênero, à opinião de sexo, e 

são simbolicamente excluídos do grupo dos homens por pertencer aos 

“outros”, o grupo dos dominados/as formado pelas mulheres, pelas 

crianças e por todas as pessoas que não os homens normais (WELZER-

LANG, 2004, p. 121). 

 

É nesse sentido que Gilberto é considerado louco, incapaz de exercer o poder 

sobre a esposa, ou seja, de representar o masculino como um todo. Não basta, portanto, 

ser homem. É necessário dar contínuas provas da própria masculinidade, sendo a 

violência e a virilidade, duas manifestações dela, para as quais Herculano e Raul são 

exemplos da primeira, e Patrício, da segunda. 

Em segundo lugar, observamos que nas peças rodriguianas, dois irmãos homens 

vão viver sempre uma relação conflituosa. Os vilões Raul e Patrício, percebendo no irmão 

uma alteridade masculina, uma diferença com relação ao modelo socialmente 

estabelecido de masculinidade, deflagram a crise que conduz o enredo. Em Perdoa-me 

por me traíres (1957), Raul representa o homem severo que envia Gilberto a um hospício 

porque ele, adotou certa cordialidade, ou seja, não apresenta mais a agressividade e a 

defesa da honra que se espera de um homem. 

No caso de Toda nudez será castigada (1965), os limites entre cordialidade e 

severidade são mais plásticos. Patrício é vilão e libertino, mas cordial com Herculano 

porque nunca agride o irmão e confere a ação de sua vingança a outros elementos, 

principalmente Geni e Serginho.  

Por fim, Herculano, é o provedor da casa, ingênuo, casto e responsável, mas 

severo e violento com Patrício. Raul também é provedor e violento com Glorinha, bate 

na sobrinha quando ela lhe desobedece e exige dela um comportamento casto e 



Revista Água Viva                                                               ISSN 1678-7471 

Volume 2, número 2, ago-dez. 2017                                      [aguaviva.unb@gmail.com] 

imaculado. Seria o dinheiro fator decisivo de justificativa de homens que se interpretam 

no direito de exercer poder sobre o corpo do outro?  

Ainda não parece coincidência que são justamente os personagens considerados 

vilões, em uma leitura mais objetiva, que vão agir nessas peças em defesa da manutenção 

dos valores viriarcais, empenhando-se na perpetuação de uma reconhecida igualdade 

entre os homens e na anulação de qualquer desvio das normas culturalmente estabelecidas 

no universo masculino. 

 

REFERÊNCIAS 

 

ARAÚJO, Emanuel. O teatro dos vícios: transgressão e transigência na sociedade 

urbana colonial. 3 Ed. Rio de Janeiro: José Olympio, 2008. 

CANDIDO, Antonio. Literatura e sociedade. 9 Edição. Rio de Janeiro: Ouro sobre 

azul, 2006. 

GOLDSMID, Rebeca & FÉRES-CARNEIRO, Terezinha. Relação fraterna: 

constituição do sujeito e formação do laço social. Psicologia USP, São Paulo, v. 22, 

n. 4. p. 771-787, 2011. 

GUSMÃO, Henrique Buarque. Nelson Rodrigues leitor de Gilberto Freyre: o 

projeto teatral rodriguiano em aliança com a Sociologia freyreana. Sociedade e 

Estado, Brasília, v. 23, n. 1, p. 89-112, jan./abr. 2008. 

LOPES, Angela Leite. Nelson Rodrigues: trágico, então moderno. 2 Ed.. Rio de 

Janeiro: Nova Fronteira, 2007. 

MAGALDI, Sábato. Teatro da obsessão: Nelson Rodrigues. São Paulo: Global, 2004. 

RODRIGUES, Nelson. Perdoa-me por me traíres. Roteiro de Leitura e notas de 

Flávio Aguiar. 2 Ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2012. 

____. Toda nudez será castigada. Roteiro de Leitura e notas de Flávio Aguiar. 3 Ed. 

Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2012b. 

SIQUEIRA, Elton Bruno Soares. Perdoa-me por me traíres e os territórios da 

masculinidade. Graphos. João Pessoa, v. 12, n. 1, jun./2010, p. 135-151. 

WELZER-LANG, Daniel. Os homens e o masculino numa perspectiva de relações 

sociais de sexo. In: Masculinidades. Organização de Mônica Raisa Schpun. São Paulo: 

Boitempo Editorial; Santa Cruz do Sul: Edunisc, 2004, p. 107-128. 

 

 

Recebido em: 01 abr. 2018 

Aceito em: 24 abr. 2018  


