
  
  

RICI: R.Ibero-amer. Ci. Inf., ISSN 1983-5213, Brasília, v. 18, n. 3, p. 624-638, set/dez. 2025.                                             624 

ISSN 1983-5213 

ARTIGOS 

Festa junina: patrimônio cultural imaterial, memória e 

silenciamento 

 
 

Daniele Achilles 
Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro, Departamento de 

Biblioteconomia, Programa de Pós-Graduação em Memória Social, Programa de Pós-
Graduação em Biblioteconomia. Rio de Janeiro, RJ, Brasil 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-3648-7282 
daniele.achilles@unirio.br 

 
Deise Maria Antônio Sabbag 

Universidade Estadual Paulista, Programa de Pós-Graduação em Ciência da 
Informação, Marília, SP, Brasil 

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-6392-4719 
deisesabbag@usp.br 

 
Ednéia Silva Santos Rocha 

Universidade de São Paulo, Programa de Pós-Graduação em Ciência da Informação, 
São Paulo, SP, Brasil 

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1478-6828 
edneia@usp.br 

 
DOI: https://doi.org/10.26512/rici.v18.n3.2025.59193 
 
Recebido/Recibido/Received: 2025-07-04 
Aceito/Aceptado/Accepted: 2025-08-06 
Publicado/Publicado/Published: 2025-11-28 
 
 
Resumo 
As reflexões sobre cultura e representações sociais do conhecimento perpassam pela discussão a respeito 
do uso dos conceitos, práticas socioculturais e dinâmicas das estruturas de poder, fazendo lembrar ou 
esquecer uma manifestação, a exemplo a festa junina. No Brasil, o festejo passou pelo ato de 
patrimonialização, marcando o valor cultural, o respeito à preservação da memória e a conservação da 
manifestação cultural como patrimônio nacional. A festa carrega uma série de significados e sentidos para 
além da marcação do cristianismo, sugerindo a afirmação da singularidade de parte do território nacional 
e a preservação das tradições comunitárias em todo o país. Cada lugar, contexto histórico e situacional 
organiza as nuances dos festejos de modo singularizado, balizando as diferenças do ethos territorial e, por 
consequência, positivando os processos de hibridação cultural. Enquanto patrimônio cultural imaterial, o 
festejo suscita reflexões sobre a importância de a representação social do conhecimento estar alinhada 
aos atravessamentos informacionais e culturais, tanto individuais ou coletivos, marcando assim, a 
memória, identidade e resistência de um povo por via do corte cultural. Sabbag, Rocha, Achilles e 
Takahashi (2023) apontam a classificação como uma operação que pode organizar um conjunto de 
objetos, coisas, seres e saberes em classes, seja a partir de relacionamentos lógicos e, ontológicos, por 
meio de critérios específicos, escolhendo, separando, dividindo e aproximando, no entanto, de forma 
arbitrária. Nesse sentido, a continuação dessa pesquisa é direcionada pela seguinte indagação: Que 

https://orcid.org/0000-0002-3648-7282
mailto:daniele.achilles@unirio.br
https://orcid.org/0000-0001-6392-4719
mailto:deisesabbag@usp.br
https://orcid.org/0000-0003-1478-6828
mailto:edneia@usp.br
https://doi.org/10.26512/rici.v18.n3.2025.59193


 

RICI: R.Ibero-amer. Ci. Inf., ISSN 1983-5213, Brasília, v. 18, n. 3, p. 624-638, set/dez 2025.                                             625 
 

dinâmicas ou atravessamentos produzem as lembranças ou os esquecimentos sociais quando 
classificamos e representamos a festa junina, como patrimônio cultural imaterial, em sistemas de 
organização do conhecimento? Questão posta, o objetivo desta comunicação é dar continuidade a 
pesquisa “Caleidoscópio do Sistema de Organização do Conhecimento: a manifestação cultural Festa 
Junina”, apresentada na ISKO Iberico, em 2023, Madri - Espanha, e, com isso, retomá-la focalizando 
questões relacionadas à memória, informação e sociedade. Assim, a partir de um corte social, de caráter 
exploratório, com delineamento teórico qualitativo, utilizando como procedimento técnico a pesquisa 
bibliográfica, essa comunicação repensa a festa junina cotejando a ideia de território da memória 
fragmentada, admitindo a complexidade de compreensão sobre esse conceito face aos entrecruzamentos 
dos estudos em Memória Social e em Ciência da Informação. Conclui que a reterritorialidade do 
patrimônio cultural imaterial festa junina participa de jogos de forças vinculados às estruturas de poder, 
produzindo diferentes formas de preservação e resistência, evitando assim, determinados silenciamentos 
produzidos pelas esferas do poder. 
Palavras-Chave: Festa Junina. Patrimônio Cultural Imaterial. Memória. 
 
Fiesta de junio: patrimonio cultural inmaterial, memoria y silencio 
Resumen 
Las reflexiones sobre la cultura y las representaciones sociales del conocimiento incluyen debates sobre 
el uso de los conceptos, las prácticas socioculturales y la dinámica de las estructuras de poder, que nos 
hacen recordar u olvidar una manifestación, como la Fiesta de Junio. En Brasil, la fiesta ha pasado por el 
acto de patrimonialización, marcando su valor cultural, el respeto por la preservación de la memoria y la 
conservación de la manifestación cultural como patrimonio nacional. La fiesta conlleva una serie de 
significados y sentidos que van más allá de la marca de la cristiandad, sugiriendo la afirmación de la 
singularidad de una parte del territorio nacional y la preservación de las tradiciones comunitarias en todo 
el país. Cada lugar, contexto histórico y situación organiza los matices de las fiestas de forma única, 
marcando las diferencias en el ethos territorial y, en consecuencia, afirmando los procesos de hibridación 
cultural. Como patrimonio cultural inmaterial, la fiesta suscita reflexiones sobre la importancia de que la 
representación social del conocimiento se alinee con los cruces informativos y culturales, tanto 
individuales como colectivos, marcando así la memoria, la identidad y la resistencia de un pueblo a través 
del recorte cultural. Sabbag, Rocha, Achilles y Takahashi (2023) señalan la clasificación como una 
operación que puede organizar un conjunto de objetos, cosas, seres y conocimientos en clases, ya sea a 
partir de relaciones lógicas u ontológicas, por medio de criterios específicos, eligiendo, separando, 
dividiendo y reuniendo, aunque arbitrariamente. En este sentido, la continuación de esta investigación 
está guiada por la siguiente pregunta: ¿Qué dinámicas o cruces producen los recuerdos u olvidos sociales 
cuando clasificamos y representamos la Fiesta de Junio como patrimonio cultural inmaterial en los 
sistemas de organización del conocimiento? En este sentido, el objetivo de esta comunicación es dar 
continuidad a la investigación "Caleidoscopio del Sistema de Organización del Conocimiento: la 
manifestación cultural Festa Junina", presentada en ISKO Ibérico en Madrid, España, en 2023, y retomarla 
centrándose en cuestiones relacionadas con la memoria, la información y la sociedad. Así, desde una 
perspectiva social, exploratoria, con un diseño teórico cualitativo, utilizando la investigación bibliográfica 
como procedimiento técnico, esta comunicación repiensa la Festa Junina cotejando la idea de territorio 
fragmentado de la memoria, admitiendo la complejidad de comprensión de este concepto ante las 
intersecciones de los estudios en Memoria Social y Ciencias de la Información. Concluye que la 
reterritorialidad del patrimonio cultural inmaterial de la Festa Junina participa de juegos de poder ligados 
a estructuras de poder, produciendo diferentes formas de preservación y resistencia, evitando así ciertos 
silencios producidos por las esferas de poder. 
Palabras clave: Festa Junina. Patrimonio Cultural Inmaterial. Memoria. 
 
June Festival: intangible cultural heritage, memory and silencing 
Abstract 
Reflections on culture and social representations of knowledge include discussions on the use of concepts, 
sociocultural practices and the dynamics of power structures, making us remember or forget a 
manifestation, such as the June festival. In Brazil, the festival has undergone the act of patrimonialisation, 
marking its cultural value, respect for the preservation of memory and the conservation of the cultural 
manifestation as a national heritage. The festival carries a series of meanings and senses beyond the 
marking of Christianity, suggesting the affirmation of the uniqueness of part of the national territory and 
the preservation of community traditions throughout the country. Each place, historical context and 



 

RICI: R.Ibero-amer. Ci. Inf., ISSN 1983-5213, Brasília, v. 18, n. 3, p. 624-638, set/dez 2025.                                             626 
 

situation organizes the nuances of the festivities in a unique way, marking the differences in the territorial 
ethos and, consequently, affirming the processes of cultural hybridization. As intangible cultural heritage, 
the festival prompts reflections on the importance of the social representation of knowledge being 
aligned with informational and cultural crossings, both individual and collective, thus marking the 
memory, identity and resistance of a people through cultural cutting. Sabbag, Rocha, Achilles and 
Takahashi (2023) point to classification as an operation that can organize a set of objects, things, beings 
and knowledge into classes, either based on logical or ontological relationships, by means of specific 
criteria, choosing, separating, dividing and approximating, but in an arbitrary way. In this sense, the 
continuation of this research is guided by the following question: What dynamics or crossings do social 
memories or forgetfulness produce when we classify and represent the June festival as intangible cultural 
heritage in systems of knowledge organization? With this question in mind, the aim of this communication 
is to continue the research "Kaleidoscope of the Knowledge Organization System: The Festa Junina 
cultural manifestation", presented at ISKO Iberic in 2023 in Madrid, Spain, and to take it up again by 
focusing on issues related to memory, information and society. Thus, based on a social, exploratory, 
qualitative theoretical approach, using bibliographical research as a technical procedure, this 
communication rethinks the June festival by comparing the idea of fragmented memory territory, 
admitting the complexity of understanding this concept in the face of the intersections of studies in Social 
Memory and Information Science. It concludes that the reterritoriality of the Festa Junina intangible 
cultural heritage participates in power plays linked to power structures, producing different forms of 
preservation and resistance, thus avoiding certain silences produced by the spheres of power. 
Keywords: June Festival. Intangible Cultural Heritage. Memory. 
 
 

1 Introdução 

As reflexões sobre cultura e representações sociais do conhecimento perpassam pela 

discussão a respeito do uso dos conceitos, do desenvolvimento das práticas socioculturais, bem 

como das dinâmicas de estruturas de poder, fazendo lembrar ou esquecer uma narrativa, uma 

data, um evento ou uma manifestação cultural, a exemplo a festa junina.  

No Brasil, a festa junina é considerada um dos principais festejos do país, isso porque é 

possível observar a diversidade de produção criativa dos ‘arrasta pés’ nos diferentes territórios. 

O festejo passou pelo ato de patrimonialização a partir do Projeto de Lei 943/2019 e, no final de 

março de 2023, foi aprovada a Lei nº 14.5551, promulgada em 25 de abril de 2023. A lei 

reconhece a festa junina como manifestação cultural nacional. Tal ato marca o valor cultural e 

social, o respeito à preservação da memória e a conservação cultural como patrimônio nacional. 

A festa em si mesma denota e carrega uma série de significados e sentidos para além da 

marcação do cristianismo, e, sugere a afirmação da singularidade em todo o território nacional. 

Afirmar este festejo é também decidir pela lembrança e pela preservação/manutenção 

das tradições comunitárias em todo o Brasil. Cada lugar apresenta um contexto histórico e 

situacional que conduz a produção de subjetividade, a criação, marcando aspectos que moldam 

a identidade do festejo. Nesse sentido, é possível questionar: será que o ato da 

patrimonialização organiza as diferentes nuances dos festejos de modo singularizado, balizando 

 
1 Disponível em: https://normas.leg.br/?urn=urn:lex:br:federal:lei:2023-04-25;14555 Acesso em: 22 
maio 2024. 

https://normas.leg.br/?urn=urn:lex:br:federal:lei:2023-04-25;14555


 

RICI: R.Ibero-amer. Ci. Inf., ISSN 1983-5213, Brasília, v. 18, n. 3, p. 624-638, set/dez 2025.                                             627 
 

as diferenças do ethos comunitário e territorial e, por consequência, positiva os processos de 

hibridação cultural? 

Enquanto patrimônio cultural imaterial, o festejo suscita reflexões sobre a importância 

de a representação social do conhecimento estar alinhada aos atravessamentos informacionais 

e culturais, tanto individuais quanto coletivos, destacando, assim, a memória, identidade e a 

resistência de um povo por via do corte cultural. Sabbag, Rocha, Achilles e Takahashi (2023) 

apontam a classificação como uma operação que pode organizar um conjunto de objetos, coisas, 

seres e saberes em classes, seja a partir de relacionamentos lógicos, e ontológicos, por meio de 

critérios específicos, escolhendo, separando, dividindo e aproximando, no entanto, de forma 

arbitrária. Nesse sentido, a continuação dessa pesquisa ainda está direcionada pela seguinte 

indagação: Que dinâmicas ou atravessamentos produzem as lembranças ou os esquecimentos 

sociais quando classificamos e representamos a festa junina, como patrimônio cultural imaterial, 

em sistemas de organização do conhecimento? 

Questão recolocada, o objetivo desta comunicação é dar continuidade a investigação 

“Caleidoscópio do Sistema de Organização do Conhecimento: a manifestação cultural Festa 

Junina”, apresentada na ISKO Iberico, em 2023, Madri - Espanha, que apresentou o conceito 

festa junina e suas relações representacionais possíveis considerando um sistema de 

representação do conhecimento tendo como desenlaçamento a aproximação deste com a 

representação metáfora caleidoscópica que oferece pequenos fragmentos visuais que, a parte 

de sua potência extraordinária de deslumbre ao olhar, restringe a tradução conceitual 

produzindo reducionismos, apagamentos e silenciamentos socioculturais.  

 A questão agora é retomá-la levantando questões focalizadas na relação entre 

memória, informação e sociedade. A festa junina, criada originalmente do Nordeste do Brasil, 

tem um percurso histórico que pode parecer linear e contínuo, no entanto, a capilaridade 

territorial e as mudanças sociais, políticas, econômicas e culturais fomentaram processos de 

diásporas do povo nordestino espraiando as narrativas do festejo a partir dos elementos que os 

formam, tais como: quadrilhas, músicas, comidas, vestimentas, danças etc.  

A festa junina como modo de expressão cultural é identificada principalmente por esses 

traços, Melo (2017) afirma que dentro do contexto histórico dos povos originários dançava-se a 

Toré, enquanto o coco demarcava a influência e contribuição africana em virtude dos 

movimentos afro-diaspóricos, tidas como danças que representam os modos de existências e 

resistências. Mais tarde, no século XIX, a implementação do processo de urbanização 

descentralizou esses movimentos culturais localizados, o que pode significar a apropriação da 

autenticidade e da espontaneidade de determinados grupos sociais, traduzindo-os, mais tarde, 

como festejos folclóricos nos pequenos centros. Um movimento que, pouco a pouco, foi 



 

RICI: R.Ibero-amer. Ci. Inf., ISSN 1983-5213, Brasília, v. 18, n. 3, p. 624-638, set/dez 2025.                                             628 
 

misturando-se as quadrilhas vindas da França, e nos territórios rurais, dando origem ao baião, 

xote e xaxado (a fórmula musical identitária dos festejos juninos).  

A hibridação cultural, como coloca Canclini (2009), gera no cerne da cultura popular 

determinadas distorções das funções, dos agentes, por exemplo. Canclini (2009) nos alerta para 

o perigo do desvirtuamento do conceito de cultura popular pelos setores econômicos. Enquanto 

Guattari (2005) afirma a apropriação cultural como uma forma de modulação da cultura de 

massa e, consequentemente, a manipulação do ethos subjetivo comunitário. Essas interações 

complexas de influências, absorções e ressignificações trazem consigo tanto a possibilidade de 

enriquecimento cultural quanto o risco de ‘erosão’ das identidades locais, manifestando-se em 

expressões culturais que, ao tentar preservar seu caráter originário, enfrentam o desafio de se 

adaptar e resistir em um ambiente globalizado. 

Quando a Festa Junina passa a ser considerada como patrimônio cultural não se pode 

perder de vista que se trata também de uma incorporação do festejo nos setores hegemônicos, 

sustentando, assim, a própria estrutura capitalística. Aqui a relação marcação/incorporação 

deve ser esclarecida. O ato de patrimonialização marca a festa junina como traço identitário do 

povo brasileiro, no entanto, a incorporação classificatória do festejo pode se traduzir em um 

subjugo hegemônico. Guattari (2005, p. 21) afirma que “a cultura enquanto esfera autônoma só 

existe em nível dos mercados de poder, dos mercados econômicos, e não em nível da produção, 

da criação e do consumo real”. E, para além disso o teórico nos adverte que: 

O que caracteriza os modos de produção capitalísticos é que eles não 
funcionam unicamente no registro dos valores de troca, valores que são de 
ordem do capital, das semióticas monetárias ou dos modos de financiamento. 
Elas funcionam também através de um modo de controle da subjetivação, 
que eu chamaria de ‘cultura de equivalência’ ou de ‘sistemas de equivalência 
na esfera da cultura’. Desse ponto de vista o capital funciona de modo 
complementar à cultura enquanto conceito de equivalência: o capital ocupa-
se da sujeição econômica, e a cultura, da sujeição subjetiva. E quando falo em 
sujeição subjetiva não me refiro apenas à publicidade para a produção e o 
consumo de bens. É a própria essência do lucro capitalista que não se reduz 
ao campo da mais-valia econômica: ela está também [e, sobretudo] na 
tomada de poder da subjetividade (Guattari, 2005, p. 21). 

 

A discussão que se deseja tratar nesta comunicação é especificamente a relação 

marcação/incorporação da Festa Junina como patrimônio cultural imaterial e as implicações 

entre a lembrança e o esquecimento, que podem produzir diferentes formas de preservação e 

resistência evitando, assim, determinados silenciamentos produzidos pelas esferas do poder. 

Desse modo, a partir de um corte social, de caráter exploratório, com delineamento teórico 

qualitativo, utilizando como procedimento técnico a pesquisa bibliográfica, essa comunicação 

repensa a festa junina cotejando a ideia de território da memória fragmentada, admitindo a 



 

RICI: R.Ibero-amer. Ci. Inf., ISSN 1983-5213, Brasília, v. 18, n. 3, p. 624-638, set/dez 2025.                                             629 
 

complexidade de compreensão sobre esse conceito face aos entrecruzamentos dos estudos em 

Memória Social e em Ciência da Informação. 

 

2 Festa junina: patrimônio cultural imaterial 

 No Brasil, os festejos juninos foram reconhecidos como manifestação da cultura 

nacional através da promulgação da Lei nº 14.555 de 25 de abril de 2023. No âmbito da cultura, 

a constituição federativa brasileira aponta como dever do Estado, garantir a todas as pessoas o 

pleno exercício dos direitos culturais, bem como o acesso às fontes de cultura nacional, 

apoiando e incentivando a valorização e a difusão das manifestações cultuais (BRASIL, 1988). 

 As festas juninas são consideradas um dos maiores eventos de âmbito nacional e com 

maior importância na cultura brasileira, onde é possível observar uma série de homenagens aos 

festejos juninos e influências musicais ao longo da história. As festas juninas, que acontecem 

originalmente no mês de junho, estendendo-se, em muitos lugares para o mês de julho, são 

consideradas comemorações cristianizadas dedicadas a três santos católicos: Santo Antônio, São 

João Batista e São Pedro, cujas datas de comemoração são 13 de junho; 24 de junho e 29 de 

junho, respectivamente. Sua origem remonta a festividades pagãs de influência europeia que 

eram realizadas no período denominado solstício de verão e tinham como objetivo afastar os 

maus espíritos das colheitas.  

 O cristianismo considerado como a ‘religião oficial’ na Europa apresenta uma série de 

manifestações pagãs que tinham como funcionamento a facilitação da conversão de diferentes 

povos por meio da aculturação das festividades. A festa passa a ter ressonância no Brasil por 

meio dos exploradores portugueses no século XVI (FESTA...., 2023). Festas trazidas por 

colonizadores portugueses e que deixaram uma herança cultural que nos faz refletir sobre as 

dores e alegrias que modulam essas práticas socioculturais.  

 Quando Canclini (2009) aponta para hibridação cultural, não podemos perder de vista 

que os festejos juninos também sofreram influências diretas das tradições dos povos originários 

e dos povos afro-brasileiros que foram incorporando nuances culturais localizadas nas 

comunidades produzindo misturas singulares. A cultura indígena dotada de ricos elementos 

contribuiu especialmente para a construção das práticas relacionadas aos rituais, enquanto a 

influência africana cedeu traços ligados às danças, músicas, instrumentos (tambor e zabumba, 

por exemplo, zabumba que constitui a base do ritmo forró, presente nas festas até hoje). A 

variedade de comidas típicas também revela as faces do hibridismo cultural.  



 

RICI: R.Ibero-amer. Ci. Inf., ISSN 1983-5213, Brasília, v. 18, n. 3, p. 624-638, set/dez 2025.                                             630 
 

 A patrimonialização das festas juninas envolve o reconhecimento e a valorização de suas 

diversas influências culturais, que incluem elementos europeus, indígenas e afro-brasileiros. 

Essa mistura única é evidenciada nas danças, músicas, vestimentas e culinária típicas, que variam 

conforme a região e a comunidade. As festas juninas não apenas comemoram três santos 

católicos – Santo Antônio, São João Batista e São Pedro – mas também servem como um espaço 

de resistência e recriação cultural. 

 O patrimônio cultural apresenta uma dicotomia que deve ser sempre discutida, e, 

também indispensável na sociedade brasileira – o fato de ser material ou imaterial. Muitos 

teóricos propõem a valorização do aspecto material relacionando os monumentos, centro 

históricos, obras, objetos, igrejas, como bem tangíveis, isto é, reúnem aqueles com 

características históricas, artísticas, paisagísticas, arqueológicas e/ou arquitetônicas. Paralelo a 

isso, a dimensão imaterial localiza-se em manifestações culturais, usos e costumes de um povo, 

comida e todos os aspectos que revelam, de certa forma, os modos de existência de uma 

comunidade, um grupo social ou de um povo.  

 A Constituição Federal de 1988 previu a proteção do patrimônio cultural em suas 

diversas dimensões e os marcou também como instrumentos de registro e vigilância, incluindo 

o inventário, tombamento e desapropriação, além de outras ações. Esse processo foi trazendo 

uma visão mais ampliada sobre o tema resultando no entendimento de que os processos 

culturais que regem as relações sociais também passam por um movimento de criação e 

recriação, de tempos em tempos. Tal entendimento se tornou possível porque estudiosos foram 

considerando que esses processos culturais são dotados de dinamicidade e fluidez e deveriam 

obter um tratamento como patrimônio cultural, neste caso, imaterial. 

 Segundo Sabbag, Rocha, Achilles e Takahashi (2023) existe uma relação praticamente 

intrínseca entre patrimônio e memória que sugere uma tendência de pensarmos 

automaticamente mais sobre o patrimônio cultural material do que sobre o patrimônio 

imaterial. Ademais, as autoras apontam que os atravessamentos afetivos que determinadas 

manifestações culturais provocam nas pessoas acabam sendo a energia propulsora para a 

recriação dos festejos a partir de produções subjetivas e intersubjetivas singulares não 

distanciando-se das marcações das estruturas do poder. Sabbag, Rocha, Achilles e Takahashi 

(2023, p.07) afirmam: 

A festa junina, classificada como patrimônio cultural imaterial, resulta de uma 
série de experiencias e vivencias, memórias individuais e coletivas. Uma 
herança cultural passada de geração para geração por meio de práticas 
socioculturais, recriada constantemente pelas comunidades em função do 
território, da história e da identidade. Isso significa dizer: uma manifestação 
cultural dotada de representações significativas para a formação da história, 
memória e identidade do povo brasileiro. 



 

RICI: R.Ibero-amer. Ci. Inf., ISSN 1983-5213, Brasília, v. 18, n. 3, p. 624-638, set/dez 2025.                                             631 
 

 

 O ato de patrimonializar um festejo é marcá-lo na lembrança de um povo, ou seja, como 

Sabbag, Rocha, Achilles e Takahashi (2023) “propicia o estímulo à memória das pessoas, bem 

como a manutenção da lembrança, produzindo uma espécie de pertencimento e identificação” 

com a cultura, com o território, com o ethos comunitário.  

 Segundo bell books (2022, p. 21): 

A ideia de lugar – ao qual pertencemos – é um assunto recorrente para muitos 
de nós. Queremos saber se é possível viver em paz em algum lugar do mundo. 
É possível tolerar a vida? Podemos adotar um éthos sustentável que não 
envolva apenas o devido cuidado com os recursos naturais, mas também a 
criação de significação, de uma vida a pena a ser vivida? 

 

A citação de bell hooks (2022), presente na introdução da obra “Pertencimento: uma 

cultura do lugar” aviva itinerários da memória fazendo-nos refletir sobre as relações e conexões 

presentes entre o lugar, os valores ancestrais articulados aos anseios pessoais ou comunitários. 

Nesse sentido, pertencer não é apenas encontrar segurança na cultura da lembrança, 

contribuindo para a manutenção (reprodução) do ethos comunitário por via do festejo. É 

também recriar ou criar aberturas para atualização da memória dos festejos.  

 Bauman (2022, p. 8) entende “comunidade [como] lugar ‘cálido’, um lugar confortável 

e aconchegante”. Em uma comunidade é possível “relaxar – estamos seguros”. Estar em 

comunidade requer uma associação as identificações que podem ser geradas através do 

sentimento de segurança e liberdade. Pertencer a comunidade ‘x’ ou ‘y’ é integrar-se ao ethos 

comunitário colaborando e contribuindo para a manutenção dos costumes, heranças culturais 

e práticas sociais. Pertencer a uma comunidade é pertencer a um lócus privilegiado que acolhe 

as marcas produzidas pelos movimentos diaspóricos resultantes dos problemas e dilemas 

econômicos e culturais postos pelo processo de colonização no Brasil. 

 Segundo Pelegrini (2007, p. 1), “o patrimônio cultural [é] como o lócus privilegiado onde 

as memórias e as identidades adquirem materialidade”. Isso, segundo Sabbag, Rocha, Achilles e 

Takahashi (2023) significa marcar uma relação direta com a lembrança essencial à compreensão 

do ato de patrimonialização. Alberti (2004, p. 15) nos adverte que devemos ter atenção ao 

olharmos para a relação da memória com o passado (passado vivo), ou seja, que se atualiza no 

presente e integrará também o futuro. Halbwachs (1990) afirma a memória como um fenômeno 

coletivo e social, no qual os processos e dinâmicas promovem a coesão dos grupos sociais. Já 

Pollak (1992) alerta para a seletividade da memória e o sentido de continuidade e de 

manutenção da lembrança e do esquecimento.  

Sabbag, Rocha, Achilles e Takahashi (2023, p.08) afirmam que “a festa junina como 

patrimônio cultural imaterial afirma a importância da produção da cultura que se dá via relações 



 

RICI: R.Ibero-amer. Ci. Inf., ISSN 1983-5213, Brasília, v. 18, n. 3, p. 624-638, set/dez 2025.                                             632 
 

sociais, processos de estruturação e reconstrução de elementos socioculturais” e, por esse 

motivo, devemos associar a memória à identidade.  

 Ativar as identificações, é também enfatizar a importância de trabalhar a ideia de 

identidade que se define a partir do próprio sentimento de pertencimento, neste caso, cultural. 

Bauman (2021, p. 17) afirma que “a questão da identidade só surge com a exposição a 

‘comunidades’ [...] porque existe mais de uma ideia para evocar e manter unidade a 

‘comunidade fundida por ideias’ a que se é exposto em nosso mundo de diversidades e 

policulturas”. A marcação do autor evoca a relação entre pertencimento e identidade como se 

tal relação fosse dotada de uma solidez, tal como uma rocha, e, ainda assim, obtivessem uma 

garantia vitalícia. No entanto, na conformação que considera os aspectos e elementos presentes 

entre pertencimento e identidade não podemos perder de vista as disputas presentes nos jogos 

de poder.  

Cultura e poder são temas intimamente ligados. Em um sentido mais geral, é a 

capacidade de produção de subjetividade e apropriação dessas produções que modulam as 

condutas e regras individuais ou coletivas das normas sociais vinculadas diretamente tanto à 

dimensão da cultura quando à dimensão do poder (ou dos poderes). Nesse jogo, ativando uma 

perspectiva foucaultiana podemos pensar em disputas presentes nos jogos de poder. Disputas 

que se fazem presentes no campo político institucionalizado. O ato de patrimonializar é 

reconhecer os direitos legais e sociais, é reconhecer coletivamente a importância do festejo 

junino na cultura brasileira. Nesse viés, o poder que atua nessa decisão parte também das 

relações vivenciadas pelos grupos sociais que lutam e resistem para institucionalizar-se, e, esse 

não é apenas um interesse localizado nos grupos, mas, também inclui o próprio Estado.  

 Com a diversidade de produções subjetivas e intersubjetivas sobre o festejo é possível 

dizer que existem ‘identidades juninas’. Bauman (2021, p. 19-20) coloca: 

[...] As ‘identidades’ flutuam no ar, algumas de nossa própria escolha, mas 
outras infladas e lançadas pelas pessoas em nossa volta, e é preciso estar em 
alerta constante para defender as primeiras em relação às últimas. Há uma 
ampla probabilidade de desentendimento, e o resultado da negociação 
permanece eternamente pendente. Quanto mais praticamos e dominamos 
as difíceis habilidades necessárias para enfrentar essa condição 
reconhecidamente ambivalente, menos agudas e dolorosas as arestas 
ásperas parecem, menos grandiosos os desafios irritantes os efeitos. Pode-se 
até começar a sentir chez soi, ‘em casa’, em qualquer lugar – mas o preço a 
ser pago é a aceitação de que em lugar nenhum se vai estar total e 
plenamente em casa.  

 

Benedito Vecchi citado por Bauman (2021, p. 21) entende que “na imaginação 

sociológica, a identidade é sempre algo muito evasivo e escorregadio, quase um a priori, ou seja, 

uma realidade preexistente”. Bauman (2021) concorda com o autor e expõe:  



 

RICI: R.Ibero-amer. Ci. Inf., ISSN 1983-5213, Brasília, v. 18, n. 3, p. 624-638, set/dez 2025.                                             633 
 

[...] a ‘identidade’ só nos é revelada como algo a ser inventado, e não 
descoberto; como alvo de um esforço, ‘um objetivo’; como uma coisa que 
ainda se precisa construir a partir do zero ou escolher entre alternativas e 
então lutar por ela e protegê-la lutando mais ainda – mesmo que, para que 
essa luta seja vitoriosa, a verdade sobre a condição precária e eternamente 
inconclusa da identidade deva ser, e tenda a ser, suprimida e laboriosamente 
oculta.  

 

Associar cultura, poder, identidade, memória e patrimônio é articular componentes 

conceituais complexos aos abstrusos enredamentos sociais e políticos da sociedade. As festas 

juninas como patrimônio cultural imaterial é um reconhecimento da importância dessas 

celebrações para a identidade e memória do povo brasileiro que revelam as diversidades do 

Brasil, no entanto também apontam para a produção do comum. Desse modo, o registro 

também serve não só a garantia pelo medo do esquecimento, contudo se coloca como um 

mecanismo de controle cultural e vigilância da produção subjetiva do patrimônio cultural 

imaterial. Indo além, é possível dizer que pensar no medo do esquecimento, assim como coloca 

Huyssen (2000) é uma forma e estratégia de rememoração pública e privada.  

As festas juninas como patrimônio cultural imaterial é um reconhecimento da 

importância dessas celebrações para a identidade e memória do povo brasileiro e uma 

estratégia para o medo do esquecimento? O que nos cabe neste momento é colocar as festas 

como um espaço de celebração, resistência e recriação cultural, refletindo a diversidade do 

Brasil e, talvez, a festa como resistência da dor do esquecimento?  

 

3 Dinâmicas da memória: entre a dor dos esquecimentos e as alegrias da lembrança 
 

Fagulhas, pontas de agulhas 
Brilham estrelas de São João 

Babados, xotes e xaxados 
Segura as pontas meu coração 

Bombas na guerra, magia 
Ninguém matava 
Ninguém morria 

Nas trincheiras da alegria 
O que explodia era o amor 
Nas trincheiras da alegria 

O que explodia era o amor 

Fagulhas, pontas de agulhas 
Brilham estrelas De São João 

Babados, xotes e xaxados 
Segura as pontas meu coração 

Bombas na guerra, magia 
Ninguém matava 
Ninguém morria 

Nas trincheiras da alegria 
O que explodia era o amor 
Nas trincheiras da alegria 

O que explodia era o amor 

Ardia aquela fogueira 
Que me esquentava 

A vida inteira, eterna noite 
Sempre a primeira 
Festa do interior 

Ardia aquela fogueira 
Que me esquentava 

A vida inteira, eterna noite 
Sempre a primeira 
Festa do interior 

Fagulhas, pontas de agulhas 
Brilham estrelas de São João 

Babados, xotes e xaxados 
Segura as pontas meu coração 

Bombas na guerra, magia 
Ninguém matava 
Ninguém morria 

Nas trincheiras da alegria 
O que explodia era o amor 
Nas trincheiras da alegria 

O que explodia era o amor 

 



 

RICI: R.Ibero-amer. Ci. Inf., ISSN 1983-5213, Brasília, v. 18, n. 3, p. 624-638, set/dez 2025.                                             634 
 

Ardia aquela fogueira 
Que me esquentava a vida inteira 

Eterna noite 
Sempre a primeira festa do interior 

Ardia aquela fogueira 
Que me esquentava a vida inteira 

Eterna noite 
Sempre a primeira festa do interior 

 

Música: Festa do interior 
Gal Costa 
Álbum: Fantasia, 1981. 

Compositores: Abel Ferreira Da Silva / Antonio Carlos De Moraes Pires 

© Warner/chappell Edicoes Musicais Ltda, Edicoes Musicais Tapajos Ltda 

 

A música destaca a importância das tradições na preservação da memória cultural, bem 

como para a formação da identidade coletiva, pois as festas juninas podem ser vistas como um 

espaço de memória, recordação e celebração. Eternizada na voz vibrante da cantora brasileira 

Gal Costa, a música apresentada traduz o espírito do festejo brasileiro, portando-se como uma 

verdadeira ode às tradições marcadas pelas alegrias e tristezas presentes na vida cotidiana. A 

melodia contagiante juntamente com a letra evoca, ao mesmo tempo, nostalgia e 

contentamento. E, aqui, nos arriscamos a dizer que cantá-la é entoar um canto como aqueles 

das Musas da Mnemosyne, ativando em cada cantante lembranças e esquecimentos. Mas, por 

que será que no Brasil de hoje fazemos tanta questão de não mais esquecer as festas do interior? 

Por que nessas festas residem e existem a dor da colonização em resistência através da criação? 

O processo de patrimonialização pode servir como uma ferramenta para a preservação 

cultural, mas deve ser conduzido com a participação da sociedade. É importante reconhecer e 

abordar os silenciamentos que podem ocorrer, garantindo que a diversidade e a complexidade 

das memórias culturais sejam representadas. A festa junina, como patrimônio cultural imaterial, 

deve ser vista não apenas como um evento festivo, mas como uma expressão dinâmica e 

multifacetada da identidade cultural brasileira. 

A patrimonialização envolve a seleção de certos aspectos da cultura, resultando no 

esquecimento ou marginalização de outras práticas e narrativas que não se encaixam na visão 

oficial de patrimônio (Lopo, 2010). Isso pode resultar no esquecimento ou na marginalização de 

outras práticas e narrativas que são igualmente importantes, mas que não se encaixam na visão 

oficial de patrimônio. Andersen e Prokkola (2018) ressaltam que a patrimonialização pode 

favorecer narrativas hegemônicas que reforçam identidades culturais dominantes, silenciando 

as experiências de grupos marginalizados. No caso específico das festas juninas, aspectos 

relacionados à diversidade regional e às contribuições de diferentes grupos étnicos e sociais 

podem ser minimizados ou ignorados. 

Na perspectiva da Ciência da Informação podemos refletir as dinâmicas da memória 

relacionadas as marcações da organização do conhecimento, é também estar atento às 

dinâmicas do par lembrança e esquecimento. Nesse sentido, as discussões sobre 



 

RICI: R.Ibero-amer. Ci. Inf., ISSN 1983-5213, Brasília, v. 18, n. 3, p. 624-638, set/dez 2025.                                             635 
 

patrimonialização podem ser vistas também a partir das perspectivas sobre o regime de 

informação, estrutura complexa definido pela autora González de Gómez (2002, p. 34) como 

um modo de produção informacional dominante numa formação 
social, conforme o qual serão definidos sujeitos, instituições, regras e 
autoridades informacionais, os meios e os recursos preferenciais de 
informação e os padrões de excelência e os arranjos organizacionais 
de seu processamento seletivo, seus dispositivos de preservação e 
distribuição. 

 

Como narrativa hegemônica, dentro de um regime de informação, um modo de 

produção informacional pode funcionar seletivamente escolhendo seus atores, escolhendo seus 

corpos, fabricando docilidade sem competência crítica em informação. E o regime muda o 

tempo inteiro apresentando uma modularidade onde avaliação crítica e o uso ética da 

informação são fundamentais. Olhar por esse viés é um passo que vem adiante, no entanto o 

festejo como parte do imaginário individual e coletivo perpassa pela dimensão da linguagem e 

construção de identidades, mas não deixa de considerar que a memória dos cantantes e 

brincantes se encontra associada aos instrumentos do poder. A institucionalização 

(patrimonialização) também é uma forma de poder político que pretende controlar o que deve 

ser lembrado e esquecido. 

Mas, como cantava Gal Costa, a festa do interior dotada da dinâmica alegria e tristeza 

(esquecimento e lembrança, exatamente nesta ordem) gera a tessitura da memória, fabricadas 

também pelas esferas do poder. Quando Foucault pensa a memória como produtiva e nos 

ensina que o que ela produz é essencialmente subjetividade, o teórico também admite uma 

série de fatores que estão em jogo (corte econômico X sensibilidades, pode ser um bom exemplo 

neste caso).  

A influência dos povos (a tal miscigenação) ao passo que é considerado um produto do 

hibridismo cultural, pode funcionar também como um ‘certo’ apagamento de alguns grupos 

pelas marcações discursivas apresentadas pelo corte histórico. Quando Huyssen (2000, p. 9) 

afirma “um dos fenômenos culturais e políticos mais surpreendentes dos anos recentes é a 

emergência da memória como uma das preocupações culturais e políticas centrais das 

sociedades ocidentais”. Nesse trecho ele marca o medo do esquecimento, bem como a 

afirmação da reprodução das memórias como uma necessidade da sociedade atual. O teórico 

vai além... 

[...] Tempo e espaço, como categorias fundamentalmente contingentes de 
percepção historicamente enraizadas, estão sempre intimamente ligados 
entre si de maneiras complexas, e a intensidade dos desbordantes discursos 
de memória, que caracteriza partes do mundo de hoje, prova o argumento.  
[...] 
Discursos de memória de um novo tipo emergiram pela primeira vez no 
ocidente depois da década de 1960, no rastro da descolonização e dos novos 



 

RICI: R.Ibero-amer. Ci. Inf., ISSN 1983-5213, Brasília, v. 18, n. 3, p. 624-638, set/dez 2025.                                             636 
 

movimentos sociais em sua busca por histórias alternativas e revisionistas 
(Huyssen, 2000, p. 10). 

 

O que se pode compreender é que a globalização da memória (das memórias) 

alimentam a esfera econômica através exatamente das sensibilidades que resultam na produção 

de subjetividade. O festejo junino ativa alegrias e tristezas (esquecimentos e lembranças) e para 

que seja possível a atualização da memória novos fragmentos do ethos comunitário são 

produzidos, servindo também às instâncias neoliberais. Nessa dança, o que devemos lembrar e 

o que devemos esquecer? A próxima aposta está no entendimento desse tema através do olhar 

dos regimes de informação. 

 

4 Considerações possíveis 

A patrimonialização pode envolver a escolha de certos aspectos culturais para serem 

preservados, enquanto outros podem ser excluídos. Isso poderá resultar na marginalização de 

conhecimentos e práticas que não se enquadram nos critérios institucionais, mesmo que sejam 

essenciais para a comunidade. 

As narrativas oficiais de preservação não devem favorecer identidades culturais 

dominantes, ignorando as diversidades internas das comunidades, pois se fizerem isso poderão 

silenciar as vozes e experiências dos grupos minoritários. Para além disso, essa comunicação que 

se coloca a partir de uma perspectiva mais questionadora aviva indagações e reflexões sobre as 

formas de controle e estratégias de manutenção, institucionalização da memória das festas 

juninas, ao passo que, pensa também na dinâmica do par lembrança e esquecimento e o modo 

de resistência.  

Como articular esse tema considerando a cultura através de uma instância globalizada 

e neoliberal? Como lidar com a construção das narrativas de apagamento? Os saberes, os 

poderes e as práticas de si pertencem a um emaranhado complexo e, será que a criação e a 

recriação do festejo pelo hibridismo cultural escapam aos dispositivos de poder? Será que os 

códigos de assujeitamento presentes no que ‘é instituído’ até que ponto se coloca como 

manutenção da memória? Ou, ainda se configura como um movimento de resistência? Ou, se 

converte em terreno fértil (fábrica) de subjetividades? Esses são questionamentos pertinentes 

a serem explorados abrindo novos caminhos para a reflexão sobre o tema sob o viés 

interdisciplinar, no qual é possível tecer possibilidades através do alinhamento entre a Memória 

Social e a Ciência da Informação. Conclui que a reterritorialidade do patrimônio cultural 

imaterial festa junina participa de jogos de forças vinculados às estruturas de poder, produzindo 

diferentes formas de preservação e resistência, evitando assim, determinados silenciamentos 

produzidos pelas esferas do poder através da preservação de alguns fragmentos socioculturais. 



 

RICI: R.Ibero-amer. Ci. Inf., ISSN 1983-5213, Brasília, v. 18, n. 3, p. 624-638, set/dez 2025.                                             637 
 

 

 

Referências 

ALBERTI, V. Ouvir contar: textos em história oral. 1. ed. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2004.  
 
ANDERSEN, D.; PROKKOLA, E. Heritage as bordering: heritage making, ontological struggles and 
the politics of memory in the Croatian and Finnish borderlands. Journal of Borderlands 
Studies, v. 36, p. 405-424, 2018. https://doi.org/10.1080/08865655.2018.1555052. 
 
BAUMAN, Z. Identidade. Rio de Janeiro: Zahar, 2021. 
 
BAUMAN, Z. Comunidade: a busca por segurança no mundo atual. Rio de Janeiro: Zahar, 
2022. 
 
bell hooks. Pertencimento: uma cultura do lugar. São Paulo: Elefante, 2022. 
 
BENJAMIN.W. A obra de arte na época de suas técnicas de reprodução. In: Os 
pensadores: Textos escolhidos, Walter Benjamim, Max Horkheimer, Theodor W. Adorno, 
Jurgen Habermas. São Paulo: Abril Cultural, 1980. 
 
BRASIL. [Constituição (1988)]. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. 
Brasília, DF: Presidente da República, [2016]. Disponível 
em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. Acesso em: 30 mar. 
2024. 
 
CANCLINI, N. G. Culturas híbridas: estratégias para entrar e sair da modernidade. 4. Ed. São 
Paulo: EdUsp, 2009. 
 
FOUCAULT, M. A arqueologia do saber. Petrópolis: Vozes, 1972. 
 
FOUCAULT, M. Vigiar e punir. Petrópolis: Vozes, 1977. 
 
GUATTARI, F.; ROLNIK, S. Micropolítica: cartografias do desejo. 7. Ed. ver. Petropólis, RJ: Vozes, 
2005. 
 
HALBWACHS, M. A memória coletiva. São Paulo: Vértice, 1990. 
 
INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL (2002). Patrimônio imaterial. 
Ministério da Cultura do Brasil. http://portal.iphan.gov.br/pagina/detalhes/234  
 
LOPO, M. Memoria, historia y silencio en la construcción de territorios emblemáticos. Scripta 
Nova – Revista Electronica de Geografía y Ciencias Sociales, v.14, n.44, 2010. Disponível em: 
https://www.ub.edu/geocrit/sn/sn-331/sn-331-44.htm Acesso em: 10 maio 2024. 
 
PELEGRINI, S. C. A. Cultura e natureza: os desafios das práticas preservacionistas na esfera do 
patrimônio cultural e ambiental. Revista Brasileira de História, v. 26, n.51, p. 115-140, 2006. 
Disponível em: https://www.scielo.br/j/rbh/a/PVLJ6HmX7hxYDD9bkdFqYLD/?lang=pt 
Acesso em: 12 out. 2023. 
 

https://doi.org/10.1080/08865655.2018.1555052
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm
http://portal.iphan.gov.br/pagina/detalhes/234
https://www.ub.edu/geocrit/sn/sn-331/sn-331-44.htm
https://www.scielo.br/j/rbh/a/PVLJ6HmX7hxYDD9bkdFqYLD/?lang=pt


 

RICI: R.Ibero-amer. Ci. Inf., ISSN 1983-5213, Brasília, v. 18, n. 3, p. 624-638, set/dez 2025.                                             638 
 

PELEGRINI, S. C. A. O patrimônio cultural e a materialização das memórias individuais e 
coletivas. Patrimônio e Memória, UNESP – FCLAs – CEDAP, v.3, n.1, 2007 p. 87. Disponível em: 
https://pem.assis.unesp.br/index.php/pem/article/viewFile/33/459 Acesso em: 05 mar. 2024. 
 
POLLAK, Michael. Memória e Identidade Social. Estudos Históricos. Rio de Janeiro, v. 5, n. 10, 
p. 200-212, 1992. Disponível em: https://periodicos.fgv.br/reh/article/view/1941 Acesso em: 3 
abr. 2024. 
 
SABBAG, D. M. A.; ROCHA, E.; ACHILLES, D.; TAKAHASHI (2023). Caleidoscópio do Sistema de 
Organização do Conhecimento: a manifestação cultural Festa Junina. Madri: ISKO Iberico, 
2023. 
 

https://pem.assis.unesp.br/index.php/pem/article/viewFile/33/459
https://periodicos.fgv.br/reh/article/view/1941

